## GREEK PHILOSOPHY I

# GREEK PHILOSOPHY

A COLLECTION OF TEXTS

165 SELECTED AND SUPPLIED WITH V6 SOME NOTES AND EXPLANATIONS v./

Cornelia C. J. DE WOGEL , 1905-

PH.D., PROFESSOR OF ANCIENT AND MEDIAEVAL PHILOSOPHY IN THE UNIVERSITY OF UTRECHT

VOLUME I

## THALES TO PLATO

3 nd col. 1963 X11,334 6.



LEIDEN
E. J. BRILL
1950

Copyright 1950 by E. J. Brill, Leiden, Holland.

All rights reserved, including the right to translate or to reproduce this book or parts thereof in any form.

Printed in the Netherlands

## CONTENTS

| Preface                                            | IX-X       |
|----------------------------------------------------|------------|
| Prooemium                                          | 1-3        |
| BOOK I—THE PRESOCRATICS                            | 4-84       |
| CHAPTER I—THE MILESIAN SCHOOL                      | 4-9<br>4-5 |
| 2—Anaximander                                      | 6-8        |
| 3—Anaximenes                                       | 8-9        |
| CHAPTER II—PYTHAGORAS AND THE OLDER PYTHAGOREANS . | 10-22      |
| CHAPTER III—HERACLITUS                             | 23-30      |
| CHAPTER IV—THE ELEATIC SCHOOL                      | 31-50      |
| r—Its fore-runner: Xenophanes of Colophon          | 31-35      |
| 2—Parmenides of Elea                               | 35-44      |
| 3—Zeno                                             | 44-49      |
| CHAPTER V—PLURALISTS AND ATOMISTS                  | 51-82      |
| ı—Empedocles                                       | 51-64      |
| 2—Anaxagoras                                       | 64-70      |
| 3—Leucippus and Democritus                         | 70-82      |
| CHAPTER VA—DIOGENES OF APOLLONIA                   | 83-84      |
| BOOK II—MAN IN THE CENTRE OF PHILOSOPHY            | 85-299     |
| CHAPTER VI—THE SOPHISTS                            | 85-112     |
| I—Introduction                                     | 85-86      |
| 2—Protagoras                                       | 86-92      |
| 3—Gorgias                                          | 92-97      |
| 4—Hippias                                          | 97-98      |
| 5—Prodicus                                         | 98-101     |
| 6—Callicles and Thrasymachus, Antiphon and Critias | 101-105    |
| 7—An average image of Sophistic                    | 105-107    |
| 8—The judgment of Socrates and Plato, and that of  | 108-112    |
| modern critics                                     | 100-112    |

| CHAPTER   | VII—SOCRATES                                          | 113-156 |
|-----------|-------------------------------------------------------|---------|
|           | I—The sources                                         | 113-115 |
|           | 2—Socrates' life-work according to Plato's Apology,   |         |
|           | illustrated by the speech of Alcibiades in the        |         |
|           | Symposion and a passage in the Theaetetus             | 116-124 |
|           | 3—The dialectic method                                | 125-140 |
|           | 4—First principles of the philosophy of Socrates      | ٠.      |
|           | according to the Crito                                | 140-144 |
|           | 5—The story of the youth of Socrates, told by himself |         |
|           | 6—Some additions from Xenophon                        | 148-151 |
|           | 7—A pre-platonic theory of Ideas?                     | 152-154 |
|           | 8—The death of Socrates                               | 154-156 |
|           |                                                       |         |
| CHAPTER   | VIII—THE MINOR SOCRATICS                              | 157-169 |
|           | I—The Megarian School                                 |         |
|           | 2—The Schools of Elis and Eretria                     |         |
|           | 3—The Cynics                                          |         |
|           | 4—The School of Cyrene (Cyrenaici)                    | 167-169 |
| CHAPTER   | IX—PLATO                                              | 170-299 |
|           | I—Preliminary questions                               |         |
|           | 2—Life and work                                       | 171-172 |
|           | 3—The origin of the theory of Ideas                   |         |
|           | 4—The true sense of the platonic Idea                 | 178-184 |
|           | 5—The Republic                                        | 184-218 |
|           | 6—Conclusions and criticism                           |         |
|           | 7—The crisis in Plato's philosophy: Theaet. and       | 210 224 |
|           | Parm                                                  | 224-246 |
|           | 8—The later Platonism: Soph., Polit., Phil., Tim.     | • •     |
|           | 9—The ideal Numbers                                   | 272-281 |
|           | 10—The Laws                                           |         |
|           |                                                       | 201-299 |
| Bibliogra | phy                                                   | 300-307 |
| Indiana   |                                                       | 00      |

#### **PREFACE**

This book will supply a much-needed want: since war is over, university-teachers of Greek philosophy and their students are in urgent want of a source-book. The older work of Ritter and Preller has left a void which has not yet been filled. And on the other hand, what we need is a work of a more modern stamp, in touch with the later literature on the subject, giving sufficient texts to illustrate a somewhat deeper introduction into Greek philosophy. Now for this purpose certain parts of Ritter and Preller, such as their chapter on Plato, were utterly insufficient, whereas on other points something could be dropped. For these reasons I thought it a matter of first importance that this sourcebook was made as soon as possible. So I postponed other, seemingly more interesting objects, and set to work directly. My purpose is to have this volume followed by a second, treating Aristotle and post-Aristotelian philosophy, which has to appear in the year 1952.

Preparing this volume for the press, I wish to express my thanks to those persons who have contributed something to its completion. First to my colleagues Sassen and Pos, who teach the same subject-matter at the universities of Leyden and Amsterdam, for having read my manuscript and having sent me their remarks. At their request I have added a bibliography to this book; and doing this, I thought it good to make it not too restraint as to the more recent literature. A remark of Prof. Pos suggested me to add the nr. 195 to the chapter of the Sophists, as well as a few other slight additions in this same chapter.

Next I would thank Dr. W. J. Verdenius, my colleague at this university, who was always ready to help me by lending me some books I could not easily get in another way and giving me some useful information whenever I asked for it. My sincere thanks must be addressed also to Mr. L. M. de Rijk for his valuable assistance in copying my manuscript and putting in the indicated passages of the Greek authors, and to Mrs. Paap at Huis ter Heide, who was so kind to read and correct the English text.

Finally, and last not least, I wish to express my most hearty thanks

X PREFACE

to Dr. C. W. Vollgraff, honorary professor of Greek in this University, for having been so kind to read the second proofs with me. Some slight mistakes or obscurities in my text have been corrected on his suggestion. I have to thank him in particular for having pointed out to me the article of Nachmanson in *Dragma*, cited in the note to 225b, and the parallel from the *Nomoi* which has been mentioned there.

As to the work itself I am, evidently, indebted to many predecessors. The fragments of the Presocratic philosophers and of the Sophists have been taken from Diels-Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker <sup>5</sup> (1934-35) <sup>1</sup>, those of Plato from the editions in the Collection Budé. For the Laws, which have not yet appeared in that series, I used the Oxford-edition of Burnet. As to the works of Aristotle, the editions of Ross have been used as far as possible (for Phys. and Metaph.), that of Immisch for the Politika and that of Siwek for the Psychology. Where I preferred another reading to that of the mentioned editions, the difference has been indicated, at least in cases of any importance.

To Ritter and Preller I am indebted most for the chapter on the Minor Socratics.

As to the interpretation, I had to confine myself to some sober indications, leaving all further discussion to oral teaching.

The figures of the klepsydrae on p. 62 have been taken from W. K. C. Guthrie's edition of Aristotle's *De caelo* in the Loeb Classical Library (p. 228, fig. I and II); that of the cosmic system of Philolaus, with some slight alteration, from W. J. W. Koster, *Fragmenten van Grieksche denkers vóór Socrates*, Zwolle 1934, p. 71. We have to thank Mr. P. Swillens for his drawing of the den of Plato.

For the form of the marginal notes to Plato I am indebted to a certain degree to the marginal explanations in the older edition of Campbell and Jowett of the Republic, and in Jowett's translation of some other dialogues; here and there also to the works of Cornford, as it is indicated in the text<sup>2</sup>.

Utrecht, Maart 1950.

C. J. DE VOGEL.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cited in this way: Parm., D. 28 B8, or shortly B8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Certain recent publications have reached me only during the correction of the proofs. Thus the important work of E. Dupréel on the Sophists. I just could mention it in a note and in the Bibliography.

## LIST OF ABBREVIATIONS

- Bidez, Eos = J. Bidez, Eos ou Platon et l'orient, Bruxelles 1945.
- Burnet, E. Gr. Ph. = J. Burnet, Early Greek Philosophy, London 1892, 21908, 41945.
- Burnet, Gr. Phil. I = J. Burnet, Greek Philosophy, I, Thales to Plato, London 1914, 21928.
- Cherniss, Ar.'s Crit. of Pl. = H. Cherniss, Aristotle's Criticism of Plato and the Academy, vol. I, Baltimore 1944.
- Cherniss, Riddle = H. Cherniss, The Riddle of the Early Academy, Berkeley and Los Angeles 1945.
- Diels, VS = H. Diels-W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin <sup>5</sup>1934. Dox. = H. Diels, Doxographi Graeci, Berolini 1879.
- Gigon, Ursprung = O. Gigon, Der Ursprung der Griechischen Philosophie, Basel 1945.
- Gomperz, Gr. D. = Th. Gomperz, Griechische Denker, Berlin 1923-25.
- Jaeger, Theol. = W. Jaeger, The Theology of the Early Greek Philosophers, Oxford 1947.
- Joël, Gesch. d. ant. Phil. I = K. Joël, Geschichte der antiken Philosophie, I, Tübingen 1921.
- De Vogel, Keerpunt = C. J. de Vogel, Een keerpunt in Plato's denken, Amsterdam 1936.
- Wahl, Etude sur le Parm. = J. Wahl, Etude sur le Parménide de Platon, Paris 1926.
- Zeller, Ph. d. Gr. = E. Zeller, Philosophie der Griechen, Leipzig 61919-23.

## 

## **PROOEMIUM**

1—Arist., Metaph. A 3, 983 b<sup>20</sup>: Θαλης μέν ὁ της τοιαύτης <sup>1</sup> ἀρχηγὸς φιλοσοφίας ύδωρ είναί φησιν.

The beginning

Philosophy may be distinguished from non-philosophical thinking by these three points:

Three criteria

1—Philosophers try to give a non-mythological explanation of the world.

2-They cultivate science not for gain, nor for their own glory. See our nr. 4.

3—From special sciences they pass on to speculative questions.

2-Mythological explanations about the origin of the world and the development Precedings of humanity preceded the philosophical explanation. But the mythological view of things did not disappear at once. Traces of it are found in abundance in the fragments of Parmenides and Empedocles, nor are they lacking in Anaximander's fragment. Yet there is a clear difference between these thinkers, to begin with Thales, and the way in which Hesiod and Pherecydes of Syrus explained the world's origin.

a. Hes., Theog. 116-138, ed. Rzach:

Hesiodus

Η τοι μέν πρώτιστα Χάος γένετ', αὐτὰρ ἔπειτα Γαϊ' εὐρύστερνος, πάντων έδος ἀσφαλές αἰεὶ [άθανάτων, οξ έχουσι κάρη νιφόεντος 'Ολύμπου,] Τάρταρά τ' ἠερόεντα μυχῷ χθονὸς εὐρυοδείης, ήδ' Έρος ², δς κάλλιστος ἐν ἀθανάτοισι θεοῖσι, λυσιμελής, πάντων δὲ θεῶν πάντων τ' ἀνθρώπων δάμναται έν στήθεσσι νόον καὶ ἐπίφρονα βουλήν. έκ Χάεος δ' Έρεβός τε μέλαινά τε Νύξ ἐγένοντο · Νυκτός δ' αὖτ' Αἰθήρ τε καὶ Ἡμέρη ἐξεγένοντο, ούς τέκε κυσαμένη 'Ερέβει φιλότητι μιγεΐσα. Γαΐα δέ τοι πρώτον μέν έγείνατο Ισον έ' αὐτῆ Ούρανὸν ἀστερόενθ', ἵνα μιν περὶ πάντα καλύπτοι, όφρ' εξη μακάρεσσι θεοῖς έδος ἀσφαλὲς αἰεί. γείνατο δ' Ούρεα μακρά, θεῶν χαρίεντας ἐναύλους, [Νυμφέων, αξ ναίουσιν ἀν' ούρεα βησσήεντα.]

125

120

130

<sup>1</sup> τοιαύτης, sc. of that mode of inquiring which seeks for a material ἀρχή as the principle of all things.

Both Jaeger in his Theology of the Early Greek Philosophers (Oxford 1947) and O. Gigon in Der Ursprung der griech. Phil. (Basel 1945) have pointed out that this Eros of Hes. reappears in Parmenides' explanation of the world of appearance and in the Philia of Empedocles. For us the decisive point is this: the marked difference of method between those who by Aristotle are called theologoi and the later, even mythologizing, philosophers.

η δὲ καὶ ἀτρύγετον πέλαγος τέκεν, οἴδματι θυῖον, Πόντον, ἄτερ φιλότητος ἐφιμέρου · αὐτὰρ ἔπειτα Οὐρανῷ εὐνηθεῖσα τέκ' 'Ωκεανὸν βαθυδίνην, Κοῖόν τε Κρῖόν θ' 'Υπερίονά τ' 'Ιαπετόν τε Θείαν τε 'Ρείαν τε Θέμιν τε Μνημοσύνην τε Φοίβην τε χρυσοστέφανον Τηθύν τ' ἐρατεινήν. τοὺς δὲ μέθ' ὁπλότατος γένετο Κρόνος ἀγκυλομήτης, δεινότατος παίδων · θαλερὸν δ' ήχθηρε τοκῆα.

135

#### Pherecydes

b. Eudemus, fr. 117 Mullach; Diels-Kranz, 7 A 8: Φερεκύδης δὲ ὁ Σύριος Ζάντα μὲν εἶναι ἀεὶ καὶ Χρόνον καὶ Χθονίαν τὰς τρεῖς πρώτας ἀρχάς... τὸν δὲ Χρόνον ποιῆσαι ἐκ τοῦ γόνου ἑαυτοῦ πῦρ καὶ πνεῦμα καὶ ὕδωρ...., ἐξ ἄν ἐν πέντε μυχοῖς διηρημένων πολλὴν ἄλλην γενεὰν συστῆναι θεῶν, τὴν πεντέμυχον καλουμένην, ταὐτὸν δὲ ἴσως εἰπεῖν, πεντέκοσμον.

#### The name "philosophy"

- 3—Plato used the name "philosophy" in a clearly technical sense. In a larger sense we find the word the first time with Herod. I 30, where Croesus says to Solon:
- a. ξεῖνε ᾿Αθηναῖε, παρ᾽ ἡμέας γὰρ περὶ σέο λόγος ἀφῖκται πολλὸς καὶ σοφίης εἴνεκεν τῆς σῆς καὶ πλάνης, ὡς φιλοσοφέων (in search of wisdom) γῆν πολλὴν θεωρίης εἴνεκεν ἐπελήλυθας.
- b. Cf. Thucydides II 40: φιλοκαλοῦμέν τε μετ' εὐτελείας καὶ φιλοσοφοῦμεν ἄνευ μαλακίας.

Isocrates also used the word in its larger sense.

**c.** The first who gave it a technical meaning seems to have been Pythagoras.

Diog., I 12: φιλοσοφίαν δὲ πρῶτος ἀνόμασε Πυθαγόρας καὶ ἑαυτὸν φιλόσοφον ἐν Σικυῶνι διαλεγόμενος Λέοντι τῷ Σικυωνίων τυράννῳ ἢ Φλιασίων, καθά φησιν Ἡρακλείδης ὁ Ποντικὸς ἐν τῆ περὶ τῆς ἄπνου (in the book about the seemingly-dead woman).

Pure theory

4—Cicero, Tusc. Disp. V 3, 8-9:.... omnes qui in rerum contemplatione studia ponebant, sapientes et habebantur et nominabantur, idque eorum nomen usque ad Pythagorae manavit aetatem. quem, ut scribit auditor Platonis Ponticus Heraclides, vir doctus in primis, Phliuntem ferunt venisse, eumque cum Leonte, principe Phliasiorum, docte et copiose disseruisse quaedam. cuius ingenium et eloquentiam cum admiratus esset Leon, quaesivisse ex eo, qua maxime arte confideret; at illum: artem quidem se scire nullam, sed esse philosophum. admiratum Leontem novitatem nominis quaesivisse, quinam essent philosophi, et quid inter eos et reliquos interesset; Pythagoram autem respondisse similem sibi videri vitam hominum et mercatum eum, qui haberetur maxumo ludorum apparatu totius Graeciae celebritate; nam ut illic alii corporibus exercitatis gloriam et nobilitatem coronae peterent, alii emendi aut vendendi quaestu et lucro ducerentur, esset autem quoddam genus eorum, idque vel maxime ingenuum, qui nec plausum nec lucrum quaererent, sed visendi causa venirent studioseque perspicerent, quid ageretur et quo modo, item nos quasi in mercatus quandam celebritatem ex urbe aliqua sic in hanc vitam ex alia vita et natura profectos alios gloriae servire, alios pecuniae, raros esse quosdam, qui ceteris omnibus pro nihilo habitis rerum naturam studiose intuerentur; hos se appellare sapientiae studiosos—id est enim philosophos—; et ut illic liberalissimum esset spectare nihil sibi adquirentem, sic in vita longe omnibus studiis contemplationem rerum cognitionemque praestare

## 5—Wisdom preceded philosophy.

The seven

- a. Diog., Ι 13: σοφοὶ δὲ ἐνομίζοντο οἴδε · Θαλῆς Σόλων Περίανδρος
   Κλεόβουλος Χείλων Βίας Πιττακός.
- b. Cf. Diog., I 40: οὔτε σοφούς οὔτε φιλοσόφους αὐτοὺς γεγονέναι, συνετούς δέ τινας (wise men) καὶ νομοθετικούς.
- c. Plut., Solon III, 5: ὅλως ἔοικεν ἡ Θάλεω μόνου σοφία τότε περαιτέρω τῆς χρείας ἐξικέσθαι τῆ θεωρία ˙ τοῖς δὲ ἄλλοις ἀπὸ τῆς πολιτικῆς ἀρετῆς τοὕνομα τῆς σοφίας ὑπῆρξε.

About four names—Thales, Bias, Pittacus, Solon—all agree; the other three are given with variations.

#### 6-a. D. 10, 3, Cleobulus:

Proverbs

Μέτρον άριστον. φιλήκοον είναι καὶ μὴ πολύλαλον. γαμεῖν ἐκ τῶν ὁμοίων ἐἀν γὰρ ἐκ τῶν κρ

γαμεῖν ἐκ τῶν ὁμοίων ' ἐὰν γὰρ ἐκ τῶν κρειττόνων, δεσπότας, οὐ συγγενεῖς κτήση. εὐποροῦντα μὴ ὑπερήφανον εἶναι, ἀποροῦντα μὴ ταπεινοῦσθαι.

### b. Solon:

Μηδὲν ἄγαν. φίλους μὴ τάχυ κτῶ, οὖς δ' ἄν κτήση, μὴ τάχυ ἀποδοκίμαζε.

#### c. Chilo:

Γνῶθι σαυτόν. ἡ γλῶσσά σου μὴ προτρεχέτω τοῦ νοῦ.

#### d. Thales:

'Εγγύα, πάρα δ' ἄτα. κακὰ ἐν οἴκφ κρύπτε. φθονοῦ μᾶλλον ἢ οἰκτίρου. μέτρφ χρῶ.

#### e. Pittacus:

Καιρὸν γνῶθι. δ μέλλεις ποιεῖν, μὴ λέγε · ἀποτυχὼν γὰρ καταγελασθήση. ἀνέχου ὑπὸ τῶν πλησίον μικρὰ ἐλαττούμενος.

#### f. Bias:

Οἱ πλεῖστοι ἄνθρωποι κακοί. εἰς κάτοπτρον, ἔφη, ἐμβλέψαντα δεῖ, εἰ μὲν καλὸς φαίνη, καλὰ ποιεῖν · εἰ δὲ αἰσχρός, τὸ τῆς φύσεως ἐλλιπὲς διορθοῦσθαι τῆ καλοκαγαθία. ἄκουε πολλά. λάλει καίρια. πείσας λάβε, μὴ βιασάμενος. ὅτι ἄν ἀγαθὸν πράσσης, θεούς, μὴ σεαυτὸν αἰτιῶ.

#### g. Periander:

Μελέτα τὸ πᾶν. αἱ μὲν ἡδοναὶ θνηταί, αἱ δ' ἀρεταὶ ἀθάνατοι.

# BOOK I THE PRESOCRATICS

# FIRST CHAPTER THE MILESIAN SCHOOL

#### 1-THALES

date

7—He predicted an eclipse of the sun, probably that of the year 585.

a. Herod. Ι 74: τὴν δὲ μεταλλαγὴν ταύτην τῆς ἡμέρας Θαλῆς ὁ Μιλήσιος τοῖσι
 Ἰωσι προηγόρευσε ἔσεσθαι.

a political adviser b. Herod. Ι 170: χρηστὴ δὲ καὶ πρὶν ἢ διαφθαρῆναι Ἰωνίην Θαλέω ἀνδρὸς Μιλησίου ἐγένετο (γνώμη), τὸ ἀνέκαθεν γένος ἐόντος Φοίνικος, δς ἐκέλευσεν ἕν βουλευτήριον Ἰωνας ἐκτῆσθαι, τὸ δὲ εἶναι ἐν Τέφ.

engineer c. Herod. I 75: ὡς δὲ ἀπίκετο ἐπὶ τὸν "Αλυν ποταμὸν ὁ Κροῖσος, τὸ ἐνθεῦτεν, ὡς in the army μὲν ἐγὼ λέγω, κατὰ τὰς ἐούσας γεφύρας διεβίβασε τὸν στρατόν, ὡς δὲ ὁ πολλὸς λόγος of Groesus Ἑλλήνων, Θαλῆς οἱ ὁ Μιλήσιος διεβίβασε.

doctrine

8—a. Arist., Metaph. A 3, 983 b6: τῶν δὴ πρώτων φιλοσοφησάντων οἱ πλεῖστοι τὰς ἐν ὕλης εἴδει μόνας ¹ ψήθησαν ἀρχὰς εἴναι πάντων ˙ ἐξ οὖ γὰρ ἔστιν ἄπαντα τὰ ὅντα καὶ ἐξ οὖ γίγνεται πρώτου καὶ εἰς ὁ φθείρεται τελευταῖον, τῆς μὲν οὐσίας ὑπομενούσης τοῖς δὲ πάθεσι μεταβαλλούσης, τοῦτο στοιχεῖον καὶ ταύτην ἀρχήν φασιν εἴναι τῶν ὅντων. — 983b¹8: τὸ μέντοι πλῆθος καὶ τὸ εἶδος τῆς τοιαύτης ἀρχῆς οὐ τὸ αὐτὸ πάντες λέγουσιν, ἀλλὰ Θαλῆς μὲν ὁ τῆς τοιαύτης ἀρχηγὸς φιλοσοφίας ὕδωρ εἴναί φησιν (διὸ καὶ τὴν γῆν ἐφ' ὕδατος ἀπεφήνατο εἴναι), λαβὼν ἴσως τὴν ὑπόληψιν ταύτην ἐκ τοῦ πάντων ὁρᾶν τὴν τροφὴν ὑγρὰν οὖσαν καὶ αὐτὸ τὸ θερμὸν ἐκ τούτου γιγνόμενον καὶ τούτω ζῶν (τὸ δ' ἐξ οῦ γίγνεται, τοῦτ' ἐστὶν ἀρχὴ πάντων), διά τε δὴ τοῦτο τὴν ὑπόληψιν λαβὼν ταύτην καὶ διὰ τὸ πάντων τὰ σπέρματα τὴν φύσιν ὑγρὰν ἔχειν, τὸ δ' ὕδωρ ἀρχὴν τῆς φύσεως εἶναι τοῖς ὑγροῖς.

reasons

b. Aët. I 3, I (Dox. 276, I3): στοχάζεται δ' ἐκ τούτου πρῶτον ὅτι πάντων τῶν ζώων ἡ γονὴ ἀρχή ἐστιν ὑγρὰ οὖσα. οὕτως εἰκὸς καὶ τὰ πάντα ἐξ ὑγροῦ τὴν ἀρχὴν ἔχειν. δεύτερον ὅτι πάντα τὰ φυτὰ ὑγρῷ τρέφεται καὶ

τὰς ἐν ὕλης εἴδει μόνας = τὴν ὕλην μόνην.

καρποφορεῖ, ἀμοιροῦντα δὲ ξηραίνεται. τρίτον ὅτι καὶ αὐτὸ τὸ πῦρ τὸ τοῦ ἡλίου καὶ τὸ τῶν ἄστρων ταῖς τῶν ὑδάτων ἀναθυμιάσεσι τρέφεται, καὶ αὐτὸς ὁ κόσμος.

Gigon, Der Ursprung d. gr. Phil. 44 f. thinks that Th. did not teach any qualitative change at all of water into earth, but simply that the earth emerged from the sea.

- c. cf. Arist., De caelo 294a<sup>10</sup>: οἱ δ' ἐφ' ὕδατος κεῖσθαι (sc. λέγουσιν). τοῦτον γὰρ ἀρχαιότατον παρειλήφαμεν τὸν λόγον, ὄν φασιν εἰπεῖν Θαλῆν τὸν Μιλήσιον, ὡς διὰ τὸ πλωτὴν εἶναι μένουσαν ὥσπερ ξύλον ἤ τι τοιοῦτον ἔτερον (καὶ γὰρ τούτων ἐπ' ἀέρος μὲν οὐθὲν πέφυκε μένειν, ἀλλ' ἐφ' ὕδατος), ὥσπερ οὐ τὸν αὐτὸν λόγον ὅντα περὶ τῆς γῆς καὶ τοῦ ὕδατος τοῦ ὀχοῦντος τὴν γῆν · ("But this is to forget that the same thing may be said of the water supporting the earth as was said of the earth itself." Guthrie). οὐδὲ γὰρ τὸ ὕδωρ πέφυκε μένειν μετέωρον, ἀλλ' ἐπί τινός ἐστιν.
- 9—a. Arist., De anima I 5, 411 a<sup>7</sup>: καὶ ἐν τῷ ὅλῳ ¹ δέ τινες αὐτὴν hylozolism (τὴν ψυχήν) μεμεῖχθαί φασιν, ὅθεν ἴσως καὶ Θαλῆς ἀήθη πάντα πλήρη θεῶν εἶναι.
- b. Arist., ibid. I 2, 405  $a^{19}$ : ἔοικε δὲ καὶ Θαλῆς, ἐξ ὧν ἀπομνημονεύουσι, κινητικόν τι τὴν ψυχὴν ὑπολαβεῖν, εἴπερ τὸν λίθον ἔφη ψυχὴν ἔχειν, ὅτι τὸν σίδηρον κινεῖ.
- c. Aët. I 7, II (D. II A 23): Θαλῆς νοῦν τοῦ κόσμου τὸν θεόν  $^2$ , τὸ δὲ πᾶν ἔμψυχον ἄμα καὶ δαιμόνων πλῆρες  $^3$ .

10—Thales represents the purely theoretical attitude of mind, pe-not for gain culiar to philosophers according to Pythagoras:

Arist., Polit. I II, 1259 a<sup>9</sup>; D. II A IO: ὀνειδιζόντων γὰρ αὐτῷ διὰ τὴν πενίαν ὡς ἀνωφελοῦς τῆς φιλοσοφίας οὔσης, κατανοήσαντά φασιν αὐτὸν ἐλαιῶν φορὰν ἐσομένην ἐκ τῆς ἀστρολογίας, ἔτι χειμῶνος ὅντος εὐπορήσαντα χρημάτων ὀλίγων ἀρραβῶνας <sup>4</sup> διαδοῦναι τῶν ἐλαιουργείων <sup>5</sup> τῶν τε ἐν Μιλήτω καὶ Χίω πάντων, ὀλίγου μισθωσάμενον ἄτ' οὐδενὸς ἐπιβάλλοντος <sup>6</sup>. ἐπειδὴ δ' ὁ καιρὸς ῆκε, πολλῶν ζητουμένων ἄμα καὶ ἐξαίφνης, ἐκμισθοῦντα ὃν τρόπον ἡβούλετο, πολλὰ χρήματα συλλέξαντα ἐπιδεῖξαι, ὅτι ῥάδιόν ἐστι πλουτεῖν τοῖς φιλοσόφοις, ἀν βούλωνται, ἀλλ' οὐ τοῦτ' ἔστι περὶ ὃ σπουδάζουσιν.

<sup>1</sup> ἐν τῷ ὅλ $\omega$  = in the universe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> These are surely not Thales' own words; they are of Stoic origin. Cf. Diels, Dox. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Plato is commenting the last words in Leg. X 899 b: ἄστρων δὴ πέρι πάντων καὶ σελήνης, ἐνιαυτῶν τε καὶ μηνῶν καὶ πασῶν ὡρῶν πέρι, τίνα ἄλλον λόγον ἐροῦμεν ἢ τὸν αὐτὸν τοῦτον, ὡς ἐπειδὴ ψυχὴ μὲν ἢ ψυχαὶ πάντων τοῦτων αἴτιαι ἐφάνησαν, ἀγαθαὶ δὲ πᾶσαν ἀρετήν, θεοὺς αὐτὰς εἴναι φήσομεν, εἴτε ἐν σώμασιν ἐνοῦσαι, ζῷα ὄντα, κοσμοῦσιν πάντα οὐρανόν, εἴτε ὅπη τε καὶ ὅπως; ἔσθ' ὅστις ταῦτα ὁμολογῶν ὑπομενεῖ μὴ θεῶν εἴναι πλήρη πάντα;

<sup>4</sup> earnest-money.

oil-presses.

<sup>6</sup> bidding higher.

#### 2—ANAXIMANDER

the ἄπειρον as first principle

11—a. Simpl., Phys. 24, 13 (D. 12 A 9, B 1): 'Αναξίμανδρος — ἀρχήν τε καὶ στοιχεῖον εἴρηκε τῶν ὅντων τὸ ἄπειρον, πρῶτος τοῦτο τοὕνομα κομίσας τῆς ἀρχῆς. λέγει δ' αὐτὴν μήτε ὕδωρ μήτε ἄλλο τι τῶν καλουμένων εἶναι στοιχείων, ἀλλ' ἐτέραν τινὰ φύσιν ἄπειρον, ἐξ ῆς ἄπαντας γίνεσθαι τοὺς οὐρανοὺς καὶ τοὺς ἐν αὐτοῖς κόσμους · ἐξ ὧν δὲ ἡ γένεσίς ἐστι τοῖς οὖσι, καὶ τὴν φθορὰν εἰς ταῦτα γίνεσθαι κατὰ τὸ χρεών · διδόναι γὰρ αὐτὰ δίκην καὶ τίσιν ἀλλήλοις τῆς ἀδικίας πατὰ τὴν τοῦ χρόνου τάξιν, ποιητικωτέροις οὕτως ὀνόμασιν αὐτὰ λέγων. δῆλον δὲ ὅτι τὴν εἰς ἄλληλα μεταβολὴν τῶν τεττάρων στοιχείων οὕτος θεασάμενος οὐκ ἤξίωσεν ἕν τι τούτων ὑποκείμενον ποιῆσαι, ἀλλά τι ἄλλο παρὰ ταῦτα. οὕτος δὲ οὐκ ἀλλοιουμένου τοῦ στοιχείου τὴν γένεσιν ποιεῖ, ἀλλ' ἀποκρινομένων τῶν ἐναντίων διὰ τῆς ἀιδίου κινήσεως · διὸ καὶ τοῖς περὶ 'Αναξαγόραν τοῦτον ὁ 'Αριστοτέλης συνέταξεν.

reasons

b. Aët. I 3, 3 (D. 12 A 14): 'Αναξίμανδρος δὲ — Μιλήσιός φησι τῶν ὅντων τὴν ἀρχὴν εἶναι τὸ ἄπειρον ' ἐκ γὰρ τούτου πάντα γίνεσθαι καὶ εἰς τοῦτο πάντα φθείρεσθαι. διὸ καὶ γεννᾶσθαι ἀπείρους κόσμους καὶ πάλιν φθείρεσθαι εἰς τὸ ἐξ οῦ γίνεσθαι. λέγει γοῦν διότι ἀπέραντόν ἐστιν, ἵνα μηδὲν ἐλλείπη ἡ γένεσις ἡ ὑφισταμένη.

immaterial principle

12—a. Arist., Phys. III, 4, 203 a²: πάντες ὡς ἀρχήν τινα τιθέασι τῶν ὅντων (τὸ ἄπειρον), οἱ μὲν ὥσπερ οἱ Πυθαγόρειοι καὶ Πλάτων, καθ' αὐτό, οὐχ ὡς συμβεβηκός τινι ἑτέρω, ἀλλ' οὐσίαν αὐτὸ ὂν τὸ ἄπειρον..., οἱ δὲ περὶ φύσεως ἄπαντες ἀεὶ ὑποτιθέασιν ἑτέραν τινὰ φύσιν τῷ ἀπείρω τῶν λεγομένων στοιχείων.

The older interpretation of Nietzsche a and E. Rohde presupposes a wrong text (without the word ἀλλήλοις). See Diels, VS. p. 89 note, and Jaeger, o.c., p. 34 f.

<sup>b</sup> Erwin Rohde, Psyche, Tübingen<sup>8</sup> 1921, II, p. 119 n. 1.

<sup>1</sup> διδόναι . . . ἀδικίας: rightly interpreted by Burnet, E. Gr. Ph. <sup>2</sup> p. 60(fourth ed. p. 57 f.) as a system of compensation (this term is used by L. Robin, La pensée grecque 52 f.). Cf. O. Gigon, Ursprung p. 82: "Es vollzieht sich ein unaufhörlicher Ausgleich in der Welt selber und ein Austausch des Einen gegen das Andere, wie Licht in Nacht und Nacht in Licht vergeht." Jaeger, The Theol. of the E. Gr. Phil. p. 36 points out that Anaximander's explanation of nature is something more than a merely physical explanation: the ἀδικία being a disturbance of a divine order, the natural compensation has the character of a penance. Hence Jaeger speaks here of "the first philosophical theodicy".

<sup>\*</sup> Fr. Nietzsche, *Phil. im tragischen Zeitalter der Griechen*, I (Leipzig, Kroener Verlag), p. 429.

Which means that according to Anaximander, being one of the περί φύσεως άπαντες, the άπειρον is not a subject, but a predicate: an infinite matter, probably

without any qualitative distinction.

b. In one place Aristotle seems to call it a μῖγμα: (Metaph. Λ 2, 1069 b<sup>20</sup>: καὶ τοῦτ' ἔστι τὸ 'Αναξαγόρου ἕν.....καὶ 'Εμπεδοκλέους τὸ μῖγμα καὶ 'Αναξιμάνδρου), but Burnet seems to be right in assuming that we ought not to take that very strictly (E. Gr. Ph.2 58 ff., 4th ed. p. 55 ff.).

- c. Cf. Simpl., Phys. 149, 13 D: δ μέντοι Πορφύριος—σῶμα μέν τὸ ὑποκείμενον άδιορίστως 'Αναξίμανδρον λέγειν φησίν ἄπειρον οὐ διορίσαντα τὸ εἴδος εἴτε πῦρ είτε ύδωρ είτε άήρ.
- 13—Simplic., Phys. 150, 20 D: ἕτερος δὲ τρόπος καθ' ὃν οὐκέτι τὴν μεταβολήν τῆς ὕλης αἰτιῶνται οὐδὲ κατὰ ἀλλοίωσιν τοῦ ὑποκειμένου τὰς differences γενέσεις ἀποδιδόασιν, ἀλλὰ κατὰ ἔκκρισιν · ἐνούσας γὰρ τὰς ἐναντιότητας ἐν τῷ ὑποκειμένω, ἀπείρω ὄντι σώματι, ἐκκρίνεσθαί φησιν 'Αναξίμανδρος, πρῶτος αὐτὸς ἀρχὴν ὀνομάσας τὸ ὑποκείμενον. ἐναντιότητες δέ εἰσι θερμὸν ψυχρὸν ξηρὸν ύγρὸν καὶ τὰ ἄλλα.

how qualitative explained

Even therefore the ἀρχή cannot be limited.

14—Arist., Phys. III 4, 203b7: τοῦ δὲ ἀπείρου οὐκ ἔστιν ἀρχή · εἴη it rules all γάρ ἂν αὐτοῦ πέρας. ἔστι δὲ καὶ ἀγένητον καὶ ἄφθαρτον ὡς ἀρχή τις οὖσα · immortal τό τε γὰρ γενόμενον ἀνάγκη τέλος λαβεῖν, καὶ τελευτή πάσης ἐστὶ φθορᾶς. διό, καθάπερ λέγομεν, οὐ ταύτης ἀρχή, ἀλλ' αὕτη τῶν ἄλλων εἶναι δοκεῖ καὶ περιέχειν ἄπαντα καὶ πάντα κυβερνᾶν, ὥς φασιν ὅσοι μὴ ποιοῦσι παρά τὸ ἄπειρον ἄλλας αἰτίας, οἶον νοῦν ἢ φιλίαν. καὶ τοῦτ' εἶναι τὸ θεῖον · άθάνατον γάρ καὶ άνώλεθρον, ὥς φησιν ὁ ᾿Αναξίμανδρος καὶ οἱ πλεῖστοι τῶν φυσιολόγων.

15—[Plut.], Strom. 2 (D. 12 A 10): μεθ' ον (Thales) 'Αναξίμανδρον innumerable Θάλητος έταῖρον γενόμενον τὸ ἄπειρον φάναι τὴν πᾶσαν αἰτίαν ἔχειν τῆς τοῦ παντός γενέσεώς τε καὶ φθορᾶς, ἐξ οὖ δή φησι τούς τε οὐρανούς ἀποκεκρίσθαι καὶ καθόλου τοὺς ἄπαντας ἀπείρους ὄντας κόσμους.

16—a. Ib. (D. 12 A 10, l. 33): φησὶ δὲ τὸ ἐκ τοῦ ἀϊδίου γόνιμον origin of the θερμοῦ τε καὶ ψυχροῦ κατὰ τὴν γένεσιν τοῦδε τοῦ κόσμου ἀποκριθῆναι καί and stars τινα έκ τούτου φλογός σφαῖραν περιφυῆναι τῷ περὶ τὴν γῆν ἀέρι ὡς τῷ δένδρω φλοιόν ήστινος ἀπορραγείσης καὶ εἴς τινας ἀποκλεισθείσης κύκλους ύποστῆναι τὸν ἥλιον καὶ τὴν σελήνην καὶ τούς ἀστέρας.

Aët. II 20 (D. 12 A 21, l. 10): 'Αναξίμανδρος κύκλον εἶναι όκτωκαιεικοσαπλασίονα τῆς γῆς, άρματείφ τροχῷ παραπλήσιον, τὴν άψιδα <sup>1</sup> the sun

felloe (Dutch: velg).

ἔχοντα κοίλην, πλήρη πυρός, κατά τι μέρος ἐκφαίνουσαν διὰ στομίου τὸ πῦρ ὅσπερ διὰ πρηστῆρος αὐλοῦ  $^1$  καὶ τοῦτ' εἶναι τὸν ήλιον.

#### the earth and the stars

c. Hippolyt., Ref. I 6 (D. 12 A 11, 3): τὴν δὲ γῆν εἶναι μετέωρον ὑπὸ μηδενὸς κρατουμένην, μένουσαν δὲ διὰ τὴν ὁμοίαν πάντων ἀπόστασιν · τὸ δὲ σχῆμα αὐτῆς γυρόν \*, στρογγύλον, κίονι \*\* λίθφ παραπλήσιον. τῶν δὲ ἐπιπέδων ῷ μὲν ἐπιβεβήκαμεν, ὁ δὲ ἀντίθετον ὑπάρχει. τὰ δὲ ἄστρα γίνεσθαι κύκλον πυρός, ἀποκριθέντα τοῦ κατὰ τὸν κόσμον πυρός, περιληφθέντα δ' ὑπὸ ἀέρος. ἐκπνοὰς δ' ὑπάρξαι πόρους τινὰς αὐλώδεις \*\*\*, καθ' οὺς φαίνεται τὰ ἄστρα · διὸ καὶ ἐπιφρασσομένων τῶν ἐκπνοῶν τὰς ἐκλείψεις γίνεσθαι. τὴν δὲ σελήνην ποτὲ μὲν πληρουμένην φαίνεσθαι, ποτὲ δὲ μειουμένην παρὰ τὴν τῶν πόρων ἐπίφραξιν ἢ ἄνοιξιν. εἶναι δὲ τὸν κύκλον τοῦ ἡλίου ἐπτακαιεικοσαπλασίονα τῆς σελήνης, καὶ ἀνωτάτω μὲν εἶναι τὸν ἥλιον, κατωτάτω δὲ τοὺς τῶν ἀπλανῶν ἀστέρων κύκλους.

the sea

d. Aët. III 16, 1 (Dox. 381, 15): 'Αναξίμανδρος τὴν θάλασσάν φησιν εἶναι τῆς πρώτης ὑγρασίας λείψανον, ῆς τὸ μὲν πλεῖον μέρος ἀνεξήρανε τὸ πῦρ, τὸ δὲ ὑπολειφθὲν διὰ τὴν ἔκκαυσιν μετέβαλεν.

#### biological evolution

- 17—a. Aët. V 19, 4 (D. 12 A 30): 'Αναξίμανδρος ἐν ὑγρῷ γενηθῆναι τὰ πρῶτα ζῷα φλοιοῖς περιεχόμενα ἀκανθώδεσι, προβαινούσης δὲ τῆς ἡλικίας ἀποβαίνειν ἐπὶ τὸ ξηρότερον καὶ περιρρηγνυμένου τοῦ φλοιοῦ ἐπ' ὀλίγον χρόνον μεταβιῶναι.
- b. [Plut.], Strom. fr. 2 (D. 12 A 10, l. 37): ἔτι φησίν, ὅτι κατ' ἀρχὰς ἐξ ἀλλοειδῶν ζώων ὁ ἄνθρωπος ἐγεννήθη, ἐκ τοῦ τὰ μὲν ἄλλα δι' ἑαυτῶν ταχὑ νέμεσθαι, μόνον δὲ τὸν ἄνθρωπον πολυχρονίου δεῖσθαι τιθηνήσεως · διὸ καὶ κατ' ἀρχὰς οὐκ ἄν ποτε τοιοῦτον ὅντα διασωθῆναι.
- c. Plut., Symp. VIII 8, 4 p. 730 e (D. 12 A 30): ἐν ἰχθύσιν ἐγγενέσθαι τὸ πρῶτον ἀνθρώπους ἀποφαίνεται (᾿Αναξίμανδρος) καὶ τραφέντας, ὥσπερ οἱ γαλεοί, καὶ γενομένους ἰκανοὺς ἑαυτοῖς βοηθεῖν ἐκβληθῆναι τηνικαῦτα καὶ γῆς λαβέσθαι.

#### 3—ANAXIMENES

First principle

18—Aët. Ι 3, 4 (D. 13 B 2): 'Αναξιμένης δὲ ὁ Μιλήσιος ἀρχὴν τῶν ὄν-

<sup>1</sup> As through the nozzle of a pair of bellows (Dutch: pijp van een blaasbalg); cf. πόρους τινὰς αὐλώδεις in the next cited passage: ,,openings like pipes'', which is, however, not the reading of the Mss., but a probable correction.

<sup>\*</sup> A correction by Roeper, adopted by Diels. Mss.: ὑγρὸν.

A probable correction of Diels. Mss.: τόπους τινὰς ἀερώδεις.

των ἀέρα ἀπεφήνατο, ἐκ γὰρ τούτου πάντα γίνεσθαι καὶ εἰς αὐτὸν πάλιν ἀναλύεσθαι. οἶον ἡ ψυχή, φησίν, ἡ ἡμετέρα ἀἡρ οὖσα συγκρατεῖ ἡμᾶς, καὶ ὅλον τὸν κόσμον πνεῦμα καὶ ἀἡρ περιέχει.

- 19—a. [Plut.], Strom. fr. 3 (D. 13 A 6): 'Αναξιμένην δέ φασι τὴν τῶν rarefaction ὅλων ἀρχὴν τὸν ἀέρα εἰπεῖν, καὶ τοῦτον εἶναι τῷ μὲν μεγέθει ἄπειρον, ταῖς condensation δὲ περὶ αὐτὸν ποιότησιν ὡρισμένον · γεννᾶσθαί τε πάντα κατά τινα πύκνωσιν τούτου καὶ πάλιν ἀραίωσιν. τήν γε μὴν κίνησιν ἐξ αἰῶνος ὑπάρχειν. πιλουμένου δὲ τοῦ ἀέρος πρώτην γεγενῆσθαι λέγει τὴν γῆν πλατεῖαν μάλα. διὸ καὶ κατὰ λόγον αὐτὴν ἐποχεῖσθαι τῷ ἀέρι · καὶ τὸν ἥλιον καὶ τὴν σελήνην καὶ τὰ λοιπὰ ἄστρα τὴν ἀρχὴν τῆς γενέσεως ἔχειν ἐκ γῆς · ἀποφαίνεται γοῦν τὸν ἥλιον γῆν, διὰ δὲ τὴν ὀξεῖαν κίνησιν καὶ μάλ' ἰκανῶς θερμὴν ταύτην καῦσιν \* λαβεῖν.
- **b.** Theophr., Phys. opin. fr. 2 ap. Simplic., Phys. 24, 26 (D. 13 A 5): 'Αναξιμένης δὲ Εὐρυστράτου Μιλήσιος, ἑταῖρος γεγονὼς 'Αναξιμάνδρου, μίαν μὲν καὶ αὐτὸς τὴν ὑποκειμένην φύσιν καὶ ἄπειρόν φησιν ὥσπερ ἐκεῖνος, οὐκ ἀόριστον δὲ ὥσπερ ἐκεῖνος, ἀλλὰ ὡρισμένην, ἀέρα λέγων αὐτήν ὁ διαφέρειν δὲ μανότητι καὶ πυκνότητι κατὰ τὰς οὐσίας. καὶ ἀραιούμενον μὲν πῦρ γίνεσθαι, πυκνούμενον δὲ ἄνεμον, εἶτα νέφος, ἔτι δὲ μᾶλλον ὕδωρ, εἶτα γῆν, εἶτα λίθους, τὰ δὲ ἄλλα ἐκ τούτων. κίνησιν δὲ καὶ οὕτος ἀίδιον ποιεῖ, δι' ἡν καὶ τὴν μετα-βολὴν γίνεσθαι.
- c. Hippol., Refut. I 7, 4-6 (D. I3 A 7): (4) τὴν δὲ γῆν πλατεῖαν εἶναι ἐπ' ἀέρος ὀχουμένην, ὁμοίως δὲ καὶ ἥλιον καὶ σελήνην καὶ τὰ ἄλλα ἄστρα πάντα πύρινα ὄντα ἐποχεῖσθαι τῷ ἀέρι διὰ πλάτος. (5) γεγονέναι δὲ τὰ ἄστρα ἐκ γῆς διὰ τὸ τὴν ἰκμάδα ἐκ ταύτης ἀνίστασθαι, ῆς ἀραιουμένης τὸ πῦρ γίνεσθαι, ἐκ δὲ τοῦ πυρὸς μετεωριζομένου τοὺς ἀστέρας συνίστασθαι. εἶναι δὲ καὶ γεώδεις φύσεις ἐν τῷ τόπῳ τῶν ἀστέρων συμπεριφερομένας ἐκείνοις.

earth and celestial bodies

d. Cf. Aët. II, 13, 10 (D. 13 A 14): 'Α. πυρίνην μὲν τὴν φύσιν τῶν ἄστρων, περιέχειν δέ τινα καὶ γεώδη σώματα συμπεφιφερόμενα τούτοις ἀόρατα.

Though not exactly the same, this reminds us of the so-called ,,dark companions" in modern astronomy.

**20**—Theo Smyrn. p. 198, 19 Hiller (D. 13 A 16): 'Αναξιμένης δὲ (πρῶτος εὖρεν) ὅτι ἡ σελήνη ἐκ τοῦ ἡλίου ἔχει τὸ φῶς καὶ τίνα ἐκλείπει τρόπον.

the light of

<sup>\*</sup> A correction of Diels. Mss. ἱκανῶς θερμοτάτην κίνησιν λαβεῖν; Usener θερμότητος; Zeller θερμότητα (without κίνησιν).

#### SECOND CHAPTER

## PYTHAGORAS AND THE OLDER PYTHAGOREANS

#### Life of Pythagoras

- 21—About the life of Pythagoras very little is known for certain. He lived at Samos and "flourished" in the reign of Polycrates.
- a. The oldest testimony about a travel of his to Egypt is found in Isocr., Busir. 11, 28: Πυθαγόρας δ Σάμιος ἀφικόμενος εἰς Αίγυπτον καὶ μαθητής ἐκείνων (τῶν ἱερέων) γενόμενος τήν τ' ἄλλην φιλοσοφίαν πρῶτος εἰς τοὺς "Ελληνας ἐκόμισε καὶ τὰ περὶ τὰς θυσίας καὶ τὰς ἀγιστείας τὰς ἐν τοῖς ἱεροῖς ἐπιφανέστερον τῶν ἄλλων ἐσπούδασεν.— Herod. does not confirm this.
- b. Strabo speaks of a travel to Egypt and the Orient, XIV 1, 16 p. 638: ἐπὶ τούτου (Πολυκράτους) Πυθαγόραν ἱστοροῦσιν ἰδόντα φυομένην τὴν τυραννίδα ἐκλιπεῖν τὴν πόλιν καὶ ἀπελθεῖν εἰς Αἴγυπτον καὶ Βαβυλῶνα φιλομαθείας χάριν. ἐπανιόντα δ' ἐκεῖθεν, ὁρῶντα ἔτι συμμένουσαν τὴν τυραννίδα, πλεύσαντα εἰς Ἰταλίαν ἐκεῖ διατελέσαι τὸν βίον.
- c. Diog. VIII 3: εἶτα ἐπανῆλθεν εἰς Σάμον καὶ εύρὼν τὴν πατρίδα τυραννουμένην ὑπὸ Πολυκράτους ἀπῆρεν εἰς Κρότωνα τῆς Ἰταλίας κἀκεῖ νόμους θεἰς τοῖς Ἰταλιώταις ἐδοξάσθη σὺν τοῖς μαθηταῖς, οἷ περὶ τοὺς τριακοσίους ὄντες ἀκονόμουν ἄριστα τὰ πολιτικά, ὥστε σχεδὸν ἀριστοκρατίαν εἶναι τὴν πολιτείαν.

mathematician and wonderworker

22—Apollon., Mir. 6 (excerpt from Arist., Περὶ τῶν Πυθαγορείων) (D. 14, A 7): Τούτοις δὲ ἐπιγενόμενος (,,after these'', sc. Epimenides, Pherecydes a.o.) Πυθαγόρας Μνησάρχου υίδς τὸ μὲν πρῶτον διεπονεῖτο περὶ τὰ μαθήματα καὶ τοὺς ἀριθμούς, ὕστερον δέ ποτε καὶ τῆς Φερεκύδου τερατοποιίας οὐκ ἀπέστη.

#### doctrine

23—a. Porphyr., Vit. Pyth. 19: & μὲν οὖν ἔλεγε τοῖς συνοῦσιν οὐδὲ εἶς ἔχει φράσαι βεβαίως καὶ γὰρ οὐδ' ἡ τυχοῦσα ἢν παρ' αὐτοῖς σιωπή. μάλιστα μέντοι γνώριμα παρὰ πᾶσιν ἐγένετο πρῶτον μὲν ὡς ἀθάνατον εἶναί φησι τὴν ψυχήν, εἶτα μεταβάλλουσαν εἰς ἄλλα γένη ζώων, πρὸς δὲ τούτοις ὅτι κατὰ περιόδους τινὰς τὰ γιγνόμενά ποτε πάλιν γίγνεται, νέον δ' οὐδὲν ἀπλῶς ἐστι, καὶ ὅτι πάντα τὰ γιγνόμενα ἔμψυχα ὁμογενῆ δεῖ νομίζειν. φαίνεται γὰρ εἰς τὴν Ἑλλάδα τὰ δόγματα πρῶτος κομίσαι ταῦτα Πυθαγόρας.

the oldest testimony on metempsychosis

b. Xenophanes, D. 21 B 7:

καί ποτέ μιν στυφελίζομένου σκύλακος παριόντα φασίν ἐποικτῖραι καὶ τόδε φάσθαι ἔπος · 'παῦσαι μηδὲ ῥάπιζ', ἐπεὶ ἢ φίλου ἀνέρος ἐστίν ψυχή, τὴν ἔγνων φθεγξαμένης ἀίων.'

c. Eudemus ap. Simpl., Phys. 732, 30 D: εἰ δέ τις πιστεύσειε τοῖς Πυθαγορείοις, ώστε πάλιν τὰ αὐτὰ ἀριθμῷ, all things κάγω μυθολογήσω το ραβδίον έχων ύμιν καθημένοις ούτω, καὶ τὰ ἄλλα πάντα όμοίως έξει, καὶ τὸν γρόνον εὔλογόν ἐστι τὸν αὐτὸν εἶναι.

periodical return of

- 24—a. Porph., V.P. 7 ascribes to P. the habit of μή μόνον τῶν ἐμ- abstinence ψύχων ἀπέχεσθαι, ἀλλά καὶ μαγείροις καὶ θηράτορσι μηδέποτε πλησιάζειν. Cf. the fragm. from the Middle Comedy, Diels, VS.<sup>5</sup>, 58 E.
- b. Aristoxenus gives a rationalistic interpretation (F. H. G. II, 273, fr. 7): "Ο γε μὴν 'Αριστόζενος πάντα μὲν τὰ ἄλλα συγχωρεῖν αὐτὸν ἐσθίειν ἔμψυχα, μόνον δ' ἀπέχεσθαι βοὸς ἀροτῆρος καὶ κριοῦ.
- The tradition that Pythagoras also abstained from beans, is attested by Emped. Β 141: δειλοί, πάνδειλοι, κυάμων ἄπο γεῖρας ἔγεσθαι.
- d. But Aristoxenus I.I. says he ate them by preference, because they were purgative: Π. δὲ τῶν ὀσπρίων μάλιστα τὸν κύαμον ἐδοκίμασεν · λειαντικόν τε γὰρ είναι καὶ διαχωρητικόν · διὸ καὶ μάλιστα κέχρηται αὐτῷ.

Burnet, E. Gr. Ph.2 103 (494), rightly explains: A. represents "the more enlightened sect of the Order", who rejected the old taboo-practices.

25—Emped., D. 31 B 129:

praise of P.

ην δέ τις έν κείνοισιν άνηρ περιώσια είδώς, ός δή μήκιστον πραπίδων έκτήσατο πλοῦτον, παντοίων τε μάλιστα σοφῶν ἐπιήρανος ἔργων. όππότε γάρ πάσησιν ὀρέξαιτο πραπίδεσσιν, όει ό γε των όντων πάντων λεύσσεσκεν έκαστον καί τε δέκ' άνθρώπων καί τ' εἴκοσιν αἰώνεσσιν.

The Neoplatonists referred these verses to Pythagoras. On the authority of Iamblichus this interpretation has been generally accepted. Cp. Jaeger, Theol., p. 151 f.

- 26-According to Iamblichus the Pythagorean community had a rules of the order postulate of unfixed duration, a first novitiate of three years, and after that five years of silence.
- postulate a. Iambl., V.P. c. 17, Deubner p. 40, l. 16 sqq.: Προσιόντων τῶν νεωτέρων και βουλομένων συνδιατρίβειν, ούκ εύθύς συνεχώρει, μέχρις αν αὐτῶν τὴν δοκιμασίαν καὶ τὴν κρίσιν ποιήσηται.
- first b. Ib. p. 41, 1: καὶ ὄντινα δοκιμάσειεν οὕτως, ἐφίει τριῶν ἐτῶν novitiate ύπερορασθαι, δοκιμάζων πῶς ἔχει βεβαιότητος.

silence

c. Ib. p. 41, 4: μετὰ δὲ τοῦτο τοῖς προσιοῦσι προσέταττε σιωπὴν πενταετῆ, ἀποπειρώμενος πῶς ἐγκρατείας ἔχουσιν.

During these five years all property became in common.

poverty

d. Ib. p. 41, 8: ἐν δὴ τῷ χρόνῳ τούτῳ τὰ μὲν ἑκάστου ὑπάρχοντα, τοῦτ' ἐστιν αἱ οὐσίαι, ἐκοινοῦντο, διδόμενα τοῖς ἀποδεδεγμένοις εἰς τοῦτο γνωρίμοις, οἴπερ ἐκαλοῦντο πολιτικοί, καὶ οἰκονομικοί τινες καὶ νομοθετικοὶ ὄντες.

clothing and profession

e. Ib. p. 41, 12: αὐτοὶ δὲ, εἰ μὲν ἄξιοι ἐφαίνοντο τοῦ μετασχεῖν δογμάτων, ἔκ τε βίου καὶ τῆς ἄλλης ἐπιεικείας κριθέντες, μετὰ τὴν πενταετῆ σιωπὴν ἐσωτερικοὶ λοιπὸν ἐγίνοντο καὶ ἐντὸς σινδόνος ἐπήκουον τοῦ Π. μετὰ τοῦ καὶ βλέπειν αὐτόν πρὸ τούτου δὲ ἐκτὸς αὐτῆς καὶ μηδέποτε αὐτῷ ἐνορῶντες μετεῖχον τῶν λόγων διὰ ψιλῆς ἀκοῆς, ἐν πολλῷ χρόνῳ διδόντες βάσανον τῶν οἰκείων ἡθῶν.

common reading

- f. Ib. c. 21, p. 57, 15: μετὰ δὲ τόδε τὸ δεῖπνον ἐγίνοντο σπονδαί, ἔπειτα ἀνάγνωσις ἐγίνετο ˙ ἔθος δ᾽ ἦν τὸν μὲν νεώτατον ἀναγινώσκειν, τὸν δὲ πρεσβύτατον ἐπιστατεῖν ὁ δεῖ ἀναγινώσκειν καὶ ὡς δεῖ.
- A. J. Festugière, Sur une nouvelle édition du "De vita Pythagorica" de Jamblique, Revue des Etudes grecques 1937, p. 487 characterizes this ἀνάγνωσις as "le trait le plus monastique de la journée pythagoricienne",—but certainly not a primitive one! Nor is our knowledge of the famous examination of the conscience due to any ancient source, the Golden Verses being of a much younger date. Yet this may be a primitive feature.
  - g. Carm. aur. 40 (cf. Cic., Cato Maior 38): μηδ' ὕπνον μαλακοῖσιν ἐπ' ὅμμασι προσδέξασθαι, πρὶν τῶν ἡμερινῶν ἔργων τρὶς ἕκαστον ἐπελθεῖν · πῆ παρέβην; τί ἔρεξα; τί μοι δέον οὐκ ἐτελέσθη;

purpose of the Pyth.-life 27—Iambl. V.P. 137 (Diels, VS. 58 D 2):

ἄπαντα ὅσα περὶ τοῦ πράττειν ἢ μὴ πράττειν διορίζουσιν, ἐστόχασται τῆς πρὸς τὸ θεῖον ὁμιλίας, καὶ ἀρχὴ αὕτη ἐστὶ καὶ βίος ἄπας συντέτακται πρὸς τὸ ἀκολουθεῖν τῷ θεῷ καὶ ὁ λόγος οὖτος ταύτης ἐστι τῆς φιλοσοφίας, ὅτι γελοῖον ποιοῦσιν ἄνθρωποι ἄλλοθέν ποθεν ζητοῦντες τὸ εὖ ἢ παρὰ τῶν θεῶν, καὶ ὅμοιον, ὥσπερ ἂν εἴ τις ἐν βασιλευομένη χώρα τῶν πολιτῶν τινα ὕπαρχον θεραπεύσαι ἀμελήσας αὐτοῦ τοῦ πάντων ἄρχοντος καὶ βασιλεύοντος. τοιοῦτον γὰρ οἴονται ποιεῖν καὶ τοὺς ἀνθρώπους.

moral precepts

28—a. Ib. 175 (D. 58 D 3): μετὰ δὲ τὸ θεῖόν τε καὶ τὸ δαιμόνιον πλεῖστον ποιεῖσθαι λόγον γονέων τε καὶ νόμου, καὶ τούτων ὑπήκοον αὐτὸν κατα-

σκευάζειν, μὴ πλαστῶς, ἀλλὰ πεπεισμένως. καθόλου δὲ ἄοντο δεῖν ὑπολαμβάνειν μηδὲν εἶναι μεῖζον κακὸν ἀναρχίας · οὐ γὰρ πεφυκέναι ἄνθρωπον διασώζεσθαι μηδενὸς ἐπιστατοῦντος.

**b**. Ib. 196 (D. 58 D 6):

(καὶ ταῦτα δὲ παρέδωκε τοῖς Πυθαγορείοις Πυθαγόρας, ὧν αἴτιος αὐτὸς ἢν). προσεῖχον γὰρ οὖτοι, τὰ σώματα ὡς ἄν ‹ἀεὶ› ἐπὶ τῶν αὐτῶν διακέηται, καὶ μὴ ἢ ὁτὲ μὲν ῥικνὰ, ὁτὲ δὲ πολύσαρκα ' ἀνωμάλου γὰρ βίου ῷοντο εἶναι δεῖγμα. ἀλλὰ ὡσαύτως καὶ κατὰ τὴν διάνοιαν οὐχ ὁτὲ μὲν ἱλαροί, ὁτὲ δὲ κατηφεῖς, ἀλλὰ ἐφ' ὁμαλοῦ πράως χαίροντες. διεκρούοντο δὲ ὀργάς, ἀθυμίας, ταραχάς · καὶ ἢν αὐτοῖς παράγγελμα, ὡς οὐδὲν δεῖ τῶν ἀνθρωπίνων συμπτωμάτων ἀπροσδόκητον εἶναι παρὰ τοῖς νοῦν ἔχουσιν, ἀλλὰ πάντα προσδοκᾶν, ὧν μὴ τυγχάνουσιν αὐτοὶ κύριοι ὅντες. εἰ δέ ποτε αὐτοῖς συμβαίη ἢ ὀργὴ ἢ λύπη ἢ ἄλλο τι τοιοῦτον, ἐκποδὼν ἀπηλλάττοντο καὶ καθ' ἑαυτὸν ἕκαστος γενόμενος ἐπειρᾶτο καταπέττειν τε καὶ ἰατρεύειν τὸ πάθος.

This information of Iamblichus is due to Aristoxenus, who had it from the μαθηματικοί, the "more enlightened sect of the Order", of the fourth century. The examination of the conscience is by him explained rationally as a training of the memory (Iambl., V. P. 165; D. 58 D I).

**29**—We also possess a collection of ἀκούσματα καὶ σύμβολα: the precepts of those Pythagoreans who kept the old traditions. Porphyry a.o. try to explain them morally and allegorically; but they are simple taboos of a primitive character. See Burnet, *E. Gr. Ph.*<sup>4</sup> p. 96.

tabooprecepts

- a. Diog., VIII 34 sqq. (D. 58 C 3):
  ἀπέχεσθαι τῶν κυάμων.
  τὰ πεσόντα μὴ ἀναιρεῖσθαι.
  ἀλεκτρυόνος μὴ ἄπτεσθαι λευκοῦ.
  τῶν ἰχθύων μὴ ἄπτεσθαι ὅσοι ἱεροί.
  ἄρτον μὴ καταγνύειν.
- b. Porph., V. P. 42 (D. 58 C 6): ζυγὸν μὴ ὑπερβαίνειν. μὴ τὸ πῦρ τῆ μαχαίρα σκαλεύειν. μηδ' ἀποδημοῦντα ἐπιστρέφεσθαι. τάς τε λεωφόρους μὴ βαδίζειν. μηδὲ χελιδόνας ἐν οἰκία δέχεσθαι.
- Iambl., Protr. 21 (D. ib.):
   τὰς λεωφόρους ὁδοὺς ἐχκλίνων διὰ τῶν ἀτραπῶν βάδιζε.
   πῦρ μαχαίρη μὴ σκάλευε.

όξίδα ἀπὸ σεαυτοῦ ἀπόστρεφε πᾶσαν.

είς μὲν ὑπόδησιν τὸν δεξιὸν πόδα προπάρεχε, εἰς δὲ ποδόνιπτρον τὸν εὐώνυμον.

στρωμάτων άναστὰς συνέλισσε αὐτὰ καὶ τὸν τόπον συνστόρνυε. χύτρας ἴχνος ἀπὸ σποδοῦ ἀφάνιζε. κυάμων ἀπέχου.

Some of these precepts might seem to be of a positive character and therefore not to belong to the category of the taboo (for instance "Put on your right shoe first", "When the pot is taken off the fire, make disappear the mark of it in the ashes", and "When you rise from the bedclothes", e.q.s.). Yet this is only an appearance, the real sense of these prescripts being a defence or a warning ("not to leave the mark of the pot in the ashes, nor that of the body in the clothes"). W. Wundt, Völkerpsychologie II 2, Leipzig 1906, p. 308, rightly remarks that the true and only prescript which is behind the manyfold taboo-defences is this: "Guard against the wrath of the daemons!"

Cp. G. van der Leeuw, *Phaenomenologie der Religion*, Tübingen 1933, p. 25: "Tabu ist Meidung der Tat und des Worts aus Scheu vor der Macht" (sc. of

the daemons).

the Pyth.

30—Iambl., V. P. 82-83 (D. 58 C 4): πάντα δὲ τὰ οὕτως <παλούμενα> 'Ακούσματα διήρηται εἰς τρία εἴδη · τὰ μὲν γὰρ αὐτῶν τί ἐστι σημαίνει, τὰ δὲ τί μάλιστα, τὰ δὲ τί δεῖ πράττειν ἢ μὴ πράττειν. τὰ μὲν οὖν τί ἐστι τοιαῦτα, οἶον τί ἐστιν αἱ μακάρων νῆσοι; — ἤλιος καὶ σελήνη. τί ἐστι τὸ ἐν Δελφοῖς μαντεῖον; — τετρακτύς . . . τὰ δὲ τί μάλιστα, οἶον τί τὸ δικαιότατον; — θύειν. τί τὸ σοφώτατον; — ἀριθμός . . . τί κάλλιστον; — άρμονία. τὰ δὲ τί πρακτέον ἢ οὐ πρακτέον τῶν 'Ακουσμάτων τοιαῦτά ἐστιν, οἶον ὅτι δεῖ τεκνοποιεῖσθαι · δεῖ γὰρ ἀντικαταλιπεῖν τοὺς θεραπεύοντας τὸν θεόν · ἢ ὅτι δεῖ τὸν δεξιὸν ὑποδεῖσθαι πρότερον, ἢ ὅτι οὐ δεῖ τὰς λεωφόρους βαδίζειν ὁδούς . . .

scientific principles

31—Our earliest direct testimony about the scientific principles of Pythagoreans are the so-called fragments of Philolaus, probably dating from the fourth century; if the greater part of them is genuine, from the beginning of the fourth century.

Boeckh, *Philolaos*, 1819, pleaded for the genuineness of the whole work. Bywater, *Journ. of Philol.* 1868, p. 21-53, rejected the whole. Burnet agrees with him. Diels admits most fragments as genuine, excepting the fr. 21 and 22. E. Frank, *Plato u. die sog. Pythagoreer*, 1923, argues that the work is composed in the second half of the fourth century, as it contains traces of Theaetetus' theory of the five regular bodies and of the musical theories of that time. R. Mondolfo, *Riv. di Filol.* 1937, p. 233 sqq., tried to refute these arguments and defends the genuineness.

Diog., VIII 85: τοῦτόν φησι Δημήτριος ἐν Ὁμωνύμοις πρῶτον ἐκδοῦναι τῶν Πυθαγορικῶν <βιβλία καὶ ἐπιγράψαι περὶ> φύσεως, ὧν ἡ ἀρχὴ ἥδε (D. 44 BI) · ἀ φύσις δ' ἐν τῷ κόσμῳ ἀρμόχθη ἐξ ἀπείρων τε καὶ περαινόντων καὶ ὅλος ὁ κόσμος καὶ τὰ ἐν αὐτῷ πάντα.

32—a. Philolaus, D. 44 B 4: καὶ πάντα γα μὰν τὰ γιγνωσκόμενα ἀριθμὸν ἔχοντι · οὐ γὰρ οἶόν τε οὐδὲν οὕτε νοηθῆμεν οὕτε γνωσθῆμεν ἄνευ τούτου.

number

harmony

- b. Philolaus, Ib. B II: γνωμικά γάρ ά φύσις ά τῷ ἀριθμῷ καὶ άγεμονικὰ καὶ διδασκαλικὰ τῷ ἀπορουμένω παντός καὶ ἀγνοουμένω παντί. οὐ γὰρ ἦς δῆλον οὐδενὶ οὐδὲν τῷν πραγμάτων οὕτε αὐτῷν ποθ' αὑτὰ οὕτε ἄλλω ποτ' ἄλλο, αἰ μὴ ῆς ἀριθμὸς καὶ ά τούτω οὐσία. ψεῦδος δὲ οὐδὲν δέχεται ά τῷ ἀριθμῷ φύσις οὐδὲ άρμονία · οὐ γὰρ οἰκεῖον αὐτοῖς ἐστι. τᾶς τῷ ἀπείρω καὶ ἀνοήτω καὶ ἀλόγω φύσιος τὸ ψεῦδος καὶ ὁ φθόνος ἐστι.
- 33—a. Philolaus, Ib. B 6: περὶ δὲ φύσιος καὶ ἀρμονίας ὧδε ἔχει · ἀ μὲν ἐστὼ τῶν πραγμάτων ἀίδιος ἔσσα καὶ αὐτὰ μὰν ά φύσις θείαν γα καὶ οὐκ ἀνθρωπίναν ἐνδέχεται γνῶσιν, πλέον γα ἢ ὅτι οὐχ οἴόν τ'ἢν οὐθὲν τῶν ἐόντων καὶ γιγνωσκόμενον ὑφ' άμῶν γα γενέσθαι μὴ ὑπαρχούσας τᾶς ἐστοῦς τῶν πραγμάτων, ἐξ ὧν συνέστα ὁ κόσμος, καὶ τῶν περαινόντων καὶ τῶν ἀπείρων. ἐπεὶ δὲ ταὶ ἀρχαὶ ὑπᾶρχον οὐχ ὁμοῖαι οὐδ' ὁμόφυλοι ἔσσαι, ἤδη ἀδύνατον ἢς κα αὐταῖς κοσμηθῆναι ¹, εἰ μὴ ἀρμονία ἐπεγένετο, ὡτινιῶν τρόπῳ ἐγένετο. τὰ μὲν ὧν ὁμοῖα καὶ ὁμόφυλα άρμονίας οὐδὲν ἐπεδέοντο · τὰ δὲ ἀνόμοια μηδὲ ὁμόφυλα μηδὲ ἰσοταγῆ ² ἀνάγκα τὰ τοιαύτα ἀρμονία συγκεκλεῖσθαι, οἵα ³ μέλλοντι ἐν κόσμῳ κατέγεσθαι.

b. Nicom., Arithm. II 19, p. 115, 2 Hocke: άρμονία δὲ πάντως ἐξ ἐναντίων γίνεται ΄ (D. 44 Β 10) ἔστι γὰρ ἀρμονία πολυμιγέων ἕνωσις καὶ δίχα φρονεόντων συμφρόνησις.

It is hardly possible that these lines should belong to presocratic literature. Cp. the participle σωματῶν in B 11, and most of all B 12: καὶ τὰ μὲν τᾶς σφαίρας σώματα πέντε ἐντί, τὰ ἐν τᾶ σφαίρα πῦρ <καὶ> ὕδωρ καὶ γᾶ καὶ ἀήρ, καὶ ὁ τᾶς σφαίρας ὁλκάς, πέμπτον.

Yet, number and harmony will have been the fundamental principles of ancient Pythagoreanism, reaching back to the master himself.

34—a. Nicom., Arithm. p. 83, 12: numbers represented Πρότερον δὲ ἐπιγνωστέον ὅτι ἕκαστον γράμμα ῷ σημειούμεθα ἀριθμόν, as figures

3 οἴα Diels. ἢ ει F; αὶ Meineke.

αὐταῖς κοσμηθῆναι: to establish with them a cosmic order.
 Diels reads ἰσσταγῆ, a correction of Heidel. ἰσσταχῆ F.

οίον τὸ ι, ῷ τὸ δέκα, τὸ κ, ῷ τὰ εἴκοσι, τὸ ω, ῷ τα ὀκτακόσια, νόμῳ καὶ συνθήματι ἀνθρωπίνῳ, ἀλλ' οὐ φύσει σημαντικόν ἐστι τοῦ ἀριθμοῦ.

Cf. Theo Smyrn., Expositio, pp. 31 sqq.

**b**. Also Iambl., *Introd*. p. 56, 27 Pistelli: ἰστέον γὰρ ὡς τὸ παλαιὸν φυσικώτερον οἱ πρόσθεν ἐσημαίνοντο τὰς τοῦ ἀριθμοῦ ποσότητας, ἀλλ' οὐχ ὅσπερ οἱ νῦν συμβολικῶς.

#### Eurytus

- 35—This is illustrated rather curiously by the example of Eurytus, the disciple of Philolaus.
- a. Arist., Metaph. N 5 1092 b<sup>8</sup>: οὐθὲν δὲ διώρισται οὐδὲ ὁποτέρως οἱ ἀριθμοὶ αἴτιοι τῶν οὐσιῶν καὶ τοῦ εἶναι, πότερον ὡς ὅροι, (οἶον αἱ στιγμαὶ τῶν μεγεθῶν, καὶ ὡς Εὔρυτος ἔταττε τίς ἀριθμὸς τίνος, οἶον ὁδὶ μὲν ἀνθρώπου, ὁδὶ δὲ ἵππου, ὥσπερ οἱ τοὺς ἀριθμοὺς ἄγοντες εἰς τὰ σχήματα τρίγωνον καὶ τετράγωνον, οὕτως ἀφομοιῶν ταῖς ψήφοις τὰς μορφὰς τῶν φυτῶν). ἢ ὅτι [δ] λόγος ἡ συμφωνία ἀριθμῶν, ὁμοίως δὲ καὶ ἄνθρωπος καὶ τῶν ἄλλων ἕκαστον.
- b. Alex. Aphrod. p. 827, 9 explains: κείσθω λόγου χάριν ὅρος τοῦ ἀνθρώπου ὁ σν ἀριθμός, ὁ δὲ τξ΄ τοῦ φυτοῦ τοῦτο θεὶς ἐλάμβανε ψηφῖδας διακοσίας πεντήκοντα τὰς μὲν πρασίνας τὰς δὲ μελαίνας, ἄλλας <δὲ ἐρυθρὰς καὶ ὅλως παντοδαποῖς χρώμασι κεχρωσμένας εἶτα περιχρίων τὸν τοῖχον ἀσβέστω καὶ σκιαγραφῶν ἄνθρωπον καὶ φυτὸν οὕτως ἐπήγνυ τὰσδε μὲν τὰς ψηφῖδας ἐν τῆ τοῦ προσώπου σκιαγραφία, τὰς δὲ ἐν τῆ τῶν χειρῶν, ἄλλας δὲ ἐν ἄλλοις, καὶ ἀπετέλει τὴν τοῦ μιμουμένου ἀνθρώπου διὰ ψηφίδων ἰσαρίθμων ταῖς μονάσιν, ἀς ὁρίζειν ἔφασκε τὸν ἄνθρωπον.

## the Pyth. proposition

36—This manner of representing numbers suggests geometrical problems. The so-called Pythagorean proposition is an application of it. Procl. ad Eucl. I 47: Τῶν μὲν ἱστορεῖν τὰ ἀρχαῖα βουλομένων ἀκούοντας τὸ θεώρημα τοῦτο εἰς Πυθαγόραν ἀναπεμπόντων ἔστιν εὑρεῖν καὶ βουθυτεῖν λεγόντων αὐτὸν ἐπὶ τῆ εὑρέσει.

#### likeness of numbers and things

37—Aristotle sometimes attributes to Pythagoreans the doctrine that numbers have a great likeness with things of the world, sometimes that, according to them, things *are* numbers, and that number is the essence of all.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> & secl. Bonitz.

## a. Arist., Metaph. A 5, 985 b23:

Έν δὲ τούτοις καὶ πρὸ τούτων οἱ καλούμενοι Πυθαγόρειοι τῶν μαθημάτων ἀψάμενοι πρῶτοι ταῦτα προήγαγον, καὶ ἐντραφέντες ἐν αὐτοῖς τὰς τούτων ἀρχὰς τῶν ὅντων ἀρχὰς ἀρίθησαν εἶναι πάντων. Ἐπεὶ δὲ τούτων οἱ ἀριθμοὶ φύσει πρῶτοι, ἐν δὲ τοῖς ἀριθμοῖς ἐδόκουν θεωρεῖν ὁμοιώματα πολλὰ τοῖς οὖσι καὶ γιγνομένοις, μᾶλλον ἢ ἐν πυρὶ καὶ γῆ καὶ ὕδατι, ὅτι τὸ μὲν τοιονδὶ τῶν ἀριθμῶν πάθος δικαιοσύνη, τὸ δὲ τοιονδὶ ψυχὴ καὶ νοῦς, ἔτερον δὲ καιρὸς καὶ τῶν ἄλλων ὡς εἰπεῖν ἔκαστον ὁμοίως, ἔτι δὲ τῶν ἀρμονιῶν ἐν ἀριθμοῖς ὁρῶντες τὰ πάθη καὶ τοὺς λόγους, — ἐπειδὴ τὰ μὲν ἄλλα τοῖς ἀριθμοῖς ἐφαίνετο τὴν φύσιν ἀφωμοιῶσθαι πᾶσαν, οἱ δ' ἀριθμὸν πάσης τῆς φύσεως πρῶτοι, τὰ τῶν ἀριθμῶν στοιχεῖα τῶν ὅντων στοιχεῖα πάντων εἶναι ὑπέλαβον, καὶ τὸν ὅλον οὐρανὸν ἀρμονίαν εἶναι καὶ ἀριθμόν.

**b.** Cf. *Metaph.* A 6, 987 b<sup>10</sup>, where he is comparing Pythagorean doctrine to Plato's theory of the Ideas:

τὴν δὲ μέθεξιν τοὔνομα μόνον μετέβαλεν (Plato) · οἱ μὲν γὰρ Πυθαγόρειοι μιμήσει τὰ ὅντα φασὶν εἶναι τῶν ἀριθμῶν, Πλάτων δὲ μεθέξει, τοὔνομα μεταβαλών.

## 38—a. Arist., Metaph. A 5, 987 a<sup>14</sup>:

number the essence of all

τοσοῦτον δὲ προσεπέθεσαν, δ καὶ ἴδιόν ἐστιν αὐτῶν, ὅτι τὸ πεπερασμένον καὶ τὸ ἄπειρον καὶ τὸ εν οὐχ ἑτέρας τινὰς ψήθησαν εἶναι φύσεις, οἷον πῦρ ἢ γῆν ἤ τι τοιοῦτον ἕτερον, ἀλλ' αὐτὸ τὸ ἄπειρον καὶ αὐτὸ τὸ εν οὐσίαν εἶναι τούτων ὧν κατηγοροῦνται, διὸ καὶ ἀριθμὸν εἶναι τὴν οὐσίαν πάντων.

## **b**. Cp. *Metaph*. M 6, 1080 b<sup>16</sup>:

things consist of

καὶ οἱ Πυθαγόρειοι δ' ἔνα τὸν μαθηματικόν (sc. ἀριθμόν φασιν εἶναι), consist οἰ πλὴν οὐ κεχωρισμένον, ἀλλ' ἐκ τούτου τὰς αἰσθητὰς οὐσίας συνεστάναι φασίν τὸν γὰρ ὅλον οὐρανὸν κατασκευάζουσιν ἐξ ἀριθμῶν.

c. Cf. also Metaph. N 3, 1090 a<sup>20</sup>:

things are numbers

οί δε Π. διὰ τὸ ὁρᾶν πολλὰ τῶν ἀριθμῶν πάθη ὑπάρχοντα τοῖς αἰσθητοῖς σώμασιν, εἶναι μὲν ἀριθμοὺς ἐποίησαν τὰ ὅντα, οὐ χωριστοὺς δέ, ἀλλ' ἐξ ἀριθμῶν τὰ ὅντα.

**d**. Ib. 1090 a<sup>32-35</sup>:

critic of Ar.

κατὰ μέντοι τὸ ποιεῖν ἐξ ἀριθμῶν τὰ φυσικὰ σώματα, ἐκ μὴ ἐχόντων βάρος μηδὲ κουφότητα ἔχοντα κουφότητα καὶ βάρος, ἐοίκασι περὶ ἄλλου οὐρανοῦ λέγειν καὶ σωμάτων ἀλλ' οὐ τῶν αἰσθητῶν.

De Vogel, Greek Philosophy I

2

first no elaborated theory

- 39—The Pythagoreans first explained only a few things by numbers.
- a. Arist. M 4, 1078  $b^{21}$ : οἱ δὲ Πυθαγόρειοι πρότερον περί τινων δλίγων, ὧν τοὺς λὸγους εἰς τοὺς ἀριθμοὺς ἀνῆπτον, οἶον τἱ ἐστι καιρὸς ἢ τὸ δίκαιον ἢ γάμος.

critic of Ar.

b. Magna Mor. A 1, 1182 a11:

πρῶτος μὲν οὖν ἐνεχείρησε  $\Pi$ . περὶ ἀρετῆς εἰπεῖν, οὐκ ὀρθῶς δέ  $^{\circ}$  τὰς γὰρ ἀρετὰς εἰς τοὺς ἀριθμοὺς ἀνάγων οὐκ οἰκείαν τῶν ἀρετῶν τὴν θεωρίαν ἐποιεῖτο  $^{\circ}$  οὐ γάρ ἐστιν ἡ δικαιοσύνη ἀριθμὸς ἰσάκις ἴσος.

δεκάς

- 40—a. Philolaus, D. 44 B II: θεωρεῖν δεῖ τὰ ἔργα καὶ τὴν οὐσίαν τῷ ἀριθμῷ καττὰν δύναμιν, ἄτις ἐστὶ ἐν τῷ δεκάδι : μεγάλα γὰρ καὶ παντελὴς καὶ παντοεργὸς καὶ θείω καὶ ἀρανίω βίω καὶ ἀνθρωπίνω ἀρχὰ καὶ ἀγεμὼν κοινωνοῦσα \* . . . δύναμις καὶ τᾶς δεκάδος. ἄνευ δὲ τούτας πάντ' ἄπειρα καὶ ἄδηλα καὶ ἀφανῆ.
  - **b.** Cf. Arist., *Metaph*. A 5, 986a8: τέλειον ή δεκάς είναι δοκεῖ καὶ πᾶσαν είληφέναι τὴν τῶν ἀριθμῶν φύσιν.

τετρακτύς

41—a Pythagoras is called the inventor of the tetractys, a figure that represents the number ten as the triangle of four. See Carm. Aur. 47: οὐ μὰ τὸν ἁμετέρα ψυχῷ παραδόντα τετρακτύν, παγὰν ἀενάου φύσιος ῥίζωμά τ' ἔχουσαν.

pentagramma b. Another sacred symbol of Pythagoreans is the pentagram or pentalpha. Schol. Luc., p. 234, 21 Rabe:

τὸ πεντάγραμμον · ὅτι τὸ ἐν τῆ συνηθεία λεγόμενον πένταλφα σύμβολον ἡν πρὸς ἀλλήλους Πυθαγορείων ἀναγνωριστικὸν καὶ τούτῳ ἐν ταῖς ἐπιστολαῖς ἐχρῶντο.

Later a wellknown magical symbol (Paracelsus in the 16th century; also in Goethe's Faust).

two contrarious principles **42**—Arist. Metaph. A 5, 986 a<sup>15</sup>:

φαίνονται δή καὶ οὖτοι (οἱ Πυθαγόρειοι) τὸν ἀριθμὸν νομίζοντες ἀρχήν εἶναι καὶ ὡς ὕλην τοῖς οὖσι καὶ ὡς πάθη τε καὶ ἕξεις, τοῦ δὲ ἀριθμοῦ στοιχεῖα τό τε ἄρτιον καὶ τὸ περιττόν, τούτων δὲ τὸ μὲν πεπερασμένον τὸ δὲ ἄπειρον, τὸ δ᾽ ἐν ἐξ ἀμφοτέρων εἶναι τούτων (καὶ γὰρ ἄρτιον εἶναι καὶ περιττόν), τὸν δ᾽ ἀριθμὸν ἐκ τοῦ ἐνός, ἀριθμοὺς δέ, καθάπερ εἶρηται, τὸν ὅλον οὐρανόν. ἕτεροι

<sup>\*</sup> After χοινωνούσα Diels indicates a lacuna of 12 letters.

δε τῶν αὐτῶν τούτων τὰς ἀρχὰς δέκα λέγουσιν εἶναι τὰς κατὰ συστοιχίαν

πέρας άπειρον, περιττόν άρτιον, έv πληθος, δεξιόν άριστερόν. ἄρρεν θῆλυ, ήρεμοῦν κινούμενον, εύθύ καμπύλον. φῶς σκότος, ἀγαθὸν κακόν. τετράγωνον έτερόμηκες.

δνπερ τρόπον ἔοικε καὶ ᾿Αλκμαίων ὁ Κροτωνιάτης ὑπολαβεῖν, καὶ ήτοι οὖτος παρ᾽ ἐκείνων ἢ ἐκεῖνοι παρὰ τούτου παρέλαβον τὸν λόγον τοῦτον.

43—Aristotle tells us, Pythagoreans held that there was "boundless breath" outside the heavens, and that it was inhaled by the world.

the breathing universe

- a. Arist., Phys. IV 6, 213 b<sup>22</sup>: εἶναι δ' ἔφασαν καὶ οἱ Πυθαγόρειοι κενόν, καὶ ἐπεισιέναι αὐτῷ \* τῷ οὐρανῷ ἐκ τοῦ ἀπείρου πνεύματος ὡς ἀναπνέοντι καὶ τὸ κενόν, δ διορίζει τὰς φύσεις, ὡς ὄντος τοῦ κενοῦ χωρισμοῦ τινος τῶν ἐφεξῆς καὶ διορίσεως · καὶ τοῦτ' εἶναι πρῶτον ἐν τοῖς ἀριθμοῖς · τὸ γὰρ κενὸν διορίζειν τὴν φύσιν αὐτῶν.
- b. Cf. Plac. II 9, 1 (Dox. 338): οἱ ἀπὸ Πυθαγόρου ἐκτὸς εἶναι τοῦ κόσμου κενόν, εἰς δ ἀναπνεῖ ὁ κόσμος καὶ ἐξ οδ.

44—a. Α ε ΙΙ 7, 7 (D. 44 Α 16): Φιλόλαος 1 πῦρ ἐν μέσω περὶ τὸ the so-called κέντρον, ὅπερ ἑστίαν τοῦ παντὸς καλεῖ καὶ Διὸς οἶκον καὶ μητέρα θεῶν, of Philolaus βωμόν τε καὶ συνοχὴν 2 καὶ μέτρον φύσεως καὶ πάλιν ἔτερον ἀνωτάτω, τὸ περιέχον. πρῶτον δ' εἶναι φύσει τὸ μέσον, περὶ δὲ τοῦτο δέκα σώματα θεῖα χορεύειν, [οὐρανόν] <μετὰ τὴν τῶν ἀπλανῶν σφαῖραν> τοὺς ἐ πλανήτας, μεθ' οὖς ἥλιον, ὑφ' ἤ σελἡνην, ὑφ' ἤ τὴν γῆν, ὑφ' ἤ τὴν ἀντίχθονα, μεθ' ὰ σύμπαντα τὸ πῦρ ἑστίας περὶ τὰ κέντρα τάζιν ἐπέχον. τὸ μὲν οὖν ἀνωτάτω μέρος τοῦ περιέχοντος, ἐν ῷ τὴν εἰλικρίνειαν εἶναι τῶν στοιχείων, ὅλυμπον καλεῖ τὰ δὲ ὑπὸ τὴν τοῦ ὀλύμπου φοράν, ἐν ῷ τοὺς πέντε πλανήτας

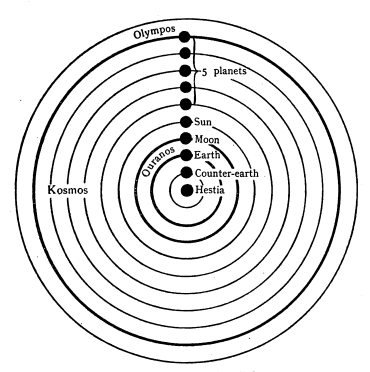
Φ., sc. says.

What keeps all together.

<sup>\*</sup> αὐτῷ is read in one ms, and accepted by Simpl., Prantl, Bonitz and Carteron. The other mss have αὐτὸ, as is read also by Philop. and Themist., followed by W. D. Ross in his recent edition.

μεθ' ήλίου και σελήνης τετάχθαι, κόσμον, τὸ δ' ὑπὸ τούτοις ὑποσέληνόν τε και περίγειον μέρος, ἐν ῷ τὰ τῆς φιλομεταβόλου γενέσεως, οὐρανόν. και περι μὲν τὰ τεταγμένα τῶν μετεώρων γίνεσθαι τὴν σοφίαν, περι δὲ τῶν γινομένων τὴν ἀταξίαν τὴν ἀρετήν 1, τελείαν μὲν ἐκείνην, ἀτελῆ δὲ ταύτην.

It is highly improbable that it was Philolaus who taught this cosmology. For the arguments see Burnet, E. Gr. Ph. 345 f, 4 297 f; W. Wiersma, Mnem. 1942, p. 28 f. argues for Hicetas of Syracuse as the author of this cosmology. Cf. M. T. Cardini, Il cosmo di Filolao, Rivista di Storia della Filosofia (Milano) 1946 (1), 322-333.



The cosmic system of Philolaus.

the antichthon b. Arist., De caelo II 13, 293 a<sup>18</sup>: τῶν πλείστων ἐπὶ τοῦ μέσου κεῖσθαι (τὴν γῆν) λεγόντων — ἐναντίως οἱ περὶ τὴν Ἰταλίαν, καλούμενοι δὲ Πυθαγόρειοι λέγουσιν. ἐπὶ μὲν γὰρ τοῦ μέσου πῦρ εἴναί φασι, τὴν δὲ γῆν εν τῶν

<sup>1</sup> καὶ περὶ μὲν— τὴν ἀρετήν - "And that wisdom is referring to the fixed order of the heavenly bodies and phenomena, but virtue to the disorder of things that come into being."

ἄστρων οὖσαν, κύκλφ φερομένην περὶ τὸ μέσον νύκτα τε καὶ ἡμέραν ποιεῖν. έτι δ' έναντίαν άλλην ταύτη κατασκευάζουσι γῆν, ην άντίγθονα όνομα καλοῦσιν, οὐ πρὸς τὰ φαινόμενα τοὺς λόγους καὶ τὰς αἰτίας ζητοῦντες, ἀλλὰ πρός τινας λόγους καὶ δόξας αὐτῶν τὰ φαινόμενα προσέλκοντες καὶ πειρώμενοι συγκοσμεῖν.

c. Cic., Acad. pr. II 123: Hicetas Syracosius, ut ait Theophrastus, caelum, solem, lunam, stellas, supera denique omnia stare censet, neque praeter terram rem ullam in mundo moveri; quae cum circum axem se summa celeritate convertat et torqueat, eadem effici omnia, quae, si stante terra caelum moveretur.

**Hicetas** 

d. Aët. III 13, 3 (D. 51, 5):

**Ecphantus** 

Ήρακλείδης ὁ Ποντικός καὶ Ἔκφαντος ὁ Πυθαγόρειος κινοῦσι μὲν τὴν γῆν, οὐ μήν γε μεταβατικῶς, ἀλλὰ τρεπτικῶς, τροχοῦ δίκην ἐνηξονισμένην 1, άπὸ δυσμῶν ἐπ' ἀνατολὰς περὶ τὸ ἴδιον αὐτῆς κέντρον.

**45**—Arist., De caelo II 9, 290 b<sup>12</sup>:

the "harmony of the spheres"

φανερον δ' έκ τούτων, ότι καὶ τὸ φάναι γίνεσθαι φερομένων 2 άρμονίαν, ώς συμφώνων γινομένων τῶν ψόφων, κομψῶς μὲν εἴρηται καὶ περιττῶς 3 ύπὸ τῶν εἰπόντων, οὐ μὴν οὕτως ἔχει τάληθές. δοκεῖ γάρ τισιν ἀναγκαῖον εἶναι τηλικούτων φερομένων σωμάτων γίνεσθαι ψόφον, έπεὶ καὶ τῶν παρ' ἡμῖν ούτε τους όγκους έχόντων ίσους ούτε τοιούτω τάχει φερομένων . ήλίου δέ καί σελήνης, έτι τε τοσούτων τὸ πληθος ἄστρων καὶ τὸ μέγεθος φερομένων τῷ τάχει τοιαύτην φοράν άδύνατον μὴ γίγνεσθαι ψόφον άμήχανόν τινα τὸ μέγεθος. ύποθέμενοι δὲ ταῦτα καὶ τὰς ταχυτῆτας ἐκ τῶν ἀποστάσεων ἔχειν τοὺς τῶν συμφωνιών λόγους, έναρμόνιόν φασι γίνεσθαι την φωνην φερομένων κύκλω των άστρων. ἐπεὶ δ' άλογον ἐδόκει τὸ μὴ συνακούειν ἡμᾶς τῆς φωνῆς ταύτης, αίτιον τούτου φασίν είναι τὸ γιγνομένοις εὐθύς ύπαρχειν τὸν ψόφον, ώστε μή διάδηλον είναι πρός την έναντίαν σιγήν πρός άλληλα γάρ φωνής καὶ σιγής είναι την διάγνωσιν, ώστε, καθάπερ τοῖς χαλκοτύποις διὰ συνήθειαν οὐθὲν δοκεῖ διαφέρειν, καὶ τοῖς ἀνθρώποις ταὐτὸ συμβαίνειν.

This theory of the "harmony of the spheres" survived the Middle Ages. Kepler worked it out into details in his work <u>Harmonices mundi</u>. See Heath, Aristarchus pp. 105-115 (where the above quoted passage is translated).

46—Alcmaeon of Croton is said to have taught the divinity of the divinity of the celestial celestial bodies.

bodies

Not so, that it goes from one side to the other, but turning itself round an axis, like a wheel fixed in an axle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SC. τῶν ἄστρων. 3 with subtility.

a. Arist., De anima I 2, 405 a29:

παραπλησίως δὲ τούτοις (Thales, Diogenes and Heraclitus) καὶ 'A. ἔοικεν ὑπολαβεῖν περὶ ψυχῆς · φησὶ γὰρ αὐτὴν ἀθάνατον εἶναι διὰ τὸ ἐοικέναι τοῖς ἀθανάτοις · τοῦτο δ' ὑπάρχειν αὐτῆ ὡς ἀεὶ κινουμένη · κινεῖσθαι γὰρ καὶ τὰ θεῖα πάντα συνεχῶς ἀεί, σελήνην, ἡλιον, τοὺς ἀστέρας καὶ τὸν οὐρανὸν ὅλον.

b. Cic., De nat. deorum I 11, 27:

Crotoniates autem A., qui soli et lunae reliquisque sideribus omnibus animoque praeterea divinitatem dedit, non sensit sese mortalibus rebus immortalitatem dare.

c. Clem., *Protr.* 66 (I, 50, 20 St.): δ γάρ τοι Κροτωνιάτης 'Α. θεούς ἄρτο τούς ἀστέρας είναι ἐμψύχους ὅντας.

further history of the Pyth. society

- 47—The synedrion of the Pythagoreans at Croton was burned with the members themselves by the Crotoniates in the years 440-430.
- a. Polyb., Histor. II 39: Καθ' οδς γὰρ καιρούς ἐν τοῖς κατὰ τὴν Ἰταλίαν τόποις, κατὰ τὴν μεγάλην Ἑλλάδα τότε προσαγορευομένην, ἐνέπρησαν τὰ συνέδρια τῶν Πυθαγορείων, μετὰ ταῦτα δὲ γινομένου κινήματος όλοσχεροῦς ¹ περὶ τὰς πολιτείας (ὅπερ εἰκός, ὡς ἀν τῶν πρώτων ἀνδρῶν ἐξ ἑκάστης πόλεως οὕτω παραλόγως διαφθαρέντων), συνέβη τὰς κατ' ἐκείνους τούς τόπους Ἑλληνικὰς πόλεις ἀναπλησθῆναι φόνου καὶ στάσεως καὶ παντοδαπῆς ταραχῆς.

Philolaus and Lysis

Philolaus was during that time at Thebes (Plato, *Phaedo* 61 d). According to Aristoxenus (Iambl., *V. P.* 250) only two Pythagoreans escaped from Croton. One of them was Lysis, who went to Thebes and afterwards became the master of Epaminondas.

b. Iambl., V. Pyth. 250, Deubner p. 134, l. 16 ff.: τῶν δύο τῶν περισωθέντων, ἀμφοτέρων Ταραντίνων ὅντων, ὁ μὲν Ἄρχιππος ἀνεχώρησεν εἰς Τάραντα, ὁ δὲ Λύσις μισήσας τὴν ὁλιγωρίαν ἀπῆρεν εἰς τὴν Ἑλλάδα καὶ ἐν ᾿Αχατα διέτριβε τῆ Πελοποννησιακῆ, ἔπειτα εἰς Θήβας μετωκίσατο σπουδῆς ² τινος γενομένης, οὖπερ ἐγένετο Ἐπαμινώνδας ἀκροατὴς καὶ πατέρα τὸν Λύσιν ἐκάλεσεν.

<sup>1</sup> A complete riot.

Political zeal", party feelings by which he came into danger.

#### THIRD CHAPTER

#### HERACLITUS

48—H. "flourished" round 500 (Diog. IX, 1). He is younger than Pythagoras and Xenophanes, which appears from D. 22 B 40:

date

a. πολυμαθίη νόον έχειν οὐ διδάσκει 'Ησίοδον γὰρ ἄν ἐδίδαξε καὶ Πυθαγόρην αὖτίς τε Χενοφάνεα καὶ 'Εκαταῖον.

On the other hand he is older than Parmenides, who clearly combats him in his poem (Parm., D. 28 B 6, vs. 8-9).

b. D. 22 B 121 speaks of the expulsion of Hermodorus: ἄξιον Ἐφεσίοις ήβηδὸν ἀπάγξασθαι, οἴτινες Ἑρμόδωρον ἄνδρα ἐωυτῶν ὀνήιστον ἐξέβαλον φάντες ἡμέων μηδὲ εἰς ὀνήιστος ἔστω, εἰ δὲ μή, ἄλλη τε καὶ μετ' ἄλλων.

This event, according to Zeller, could not have taken place before the downfall of Persian rule. H. consequently cannot have published his work till after 478. Burnet, E. Gr. Ph.<sup>2</sup> 143 sq. rightly argued that the Persians never took their internal selfgovernment from the Ionian cities <sup>1</sup>: the accepted view was, as appears from the spurious Letters of Heraclitus, that the expulsion of Hermodorus took place during the reign of Darius.

49—Diog. IX I, I-3: (I) Μεγαλόφρων δὲ γέγονε παρ' ὁντιναοῦν καὶ ὑπερόπτης, ὡς καὶ ἐκ τοῦ συγγράμματος αὐτοῦ δῆλον, ἐν ῷ φησι ,,πολυμαθίη''
e.q.s. ² (2) 'Αξιούμενος δὲ καὶ νόμους θεῖναι πρὸς αὐτῶν ὑπερεῖδε διὰ τὸ ήδη κεκρατῆσθαι τῆ πονηρᾶ πολιτεία τὴν πόλιν. (3) ἀναχωρήσας δὲ εἰς τὸ ἱερὸν τῆς 'Αρτέμιδος μετὰ τῶν παίδων ἡστραγάλιζεν · περιστάντων δ' αὐτὸν τῶν 'Εφεσίων, 'τί, ὧ κάκιστοι, θαυμάζετε;' εἶπεν · 'ἢ οὐ κρεῖττον τοῦτο ποιεῖν ἡ μεθ' ὑμῶν πολιτεύεσθαι;' καὶ τέλος μισανθρωπήσας καὶ ἐκπατήσας ἐν τοῖς ὅρεσι διητᾶτο, πόας σιτούμενος καὶ βοτάνας. (5) ἡκουσέ τε οὐδενός, ἀλλ' αὐτὸν ἔφη διζήσασθαι καὶ μαθεῖν πάντα παρ' ἑαυτοῦ ³.

life and character

**50**—a. Diog. ib. 5-6: τὸ δὲ φερόμενον αὐτοῦ βιβλίον ἐστὶ μὲν ἀπὸ τοῦ συνέχοντος <sup>4</sup> περὶ φύσεως, διήρηται δὲ εἰς τρεῖς λόγους, εἰς τε τὸν περὶ τοῦ

his book

Cp. in the fourth edition p. 130 f.

The author could also have cited D. B 49: εξς έμοι μυρίοι, έαν άριστος η.

Β 101: ἐδιζησάμην ἐμεωυτόν.

τὸ συνέχον = the chief matter (frequently in Polyb.).

παντός καὶ πολιτικόν καὶ θεολογικόν. (6) ἀνέθηκε δ' αὐτό εἰς τὸ τῆς 'Αρτέμιδος ίερον, ως μέν τινες, επιτηδεύσας άσαφέστερον γράψαι, όπως οἱ δυνάμενοι 1 <μόνον> προσίοιεν αὐτῷ καὶ μὴ ἐκ τοῦ δημώδους εὐκαταφρόνητον ἢ.

Ib.: Θεόφραστος δέ φησιν ύπὸ μελαγγολίας τὰ μὲν ἡμιτελῆ, τὰ δὲ ἄλλοτε ἄλλως ἔχοντα γράψαι.

#### ό σχοτεινός

- 51—He was surnamed δ σκοτεινός.
- **a**. Cic., *De fin*. II, 15; Strabo XIV, 25 (τῶν μὲν παλαιῶν Ἡράκλειτός τε ὁ σκοτεινὸς καλούμενος καὶ Ἑρμόδωρος); [Arist.], *De mundo* 5. Livius mentions in the days of Hannibal one ,, Heraclitus, cui Scotino cognomen erat" (XXIII 39, 3).
- Arist., Rhet. III 5, 1407 b<sup>15</sup> says that it is difficult to punctuate the texts of H.:

Τὰ γὰρ Ἡρακλείτου διαστίξαι ² ἔργον ³ διὰ τὸ ἄδηλον εἶναι ποτέρω πρόσκειται, τῷ ὕστερον ἢ τῷ πρότερον, οἶον ἐν τῇ ἀρχῇ αὐτοῦ τοῦ συγγράμματος. φησὶ γάρ · (D. B I; our nr. 60 a) ,,τοῦ λόγου τοῦδ' ἐόντος αἰεὶ ἀξύνετοι άνθρωποι γίγνονται". άδηλον γάρ τὸ αἰεὶ πρὸς ὁποτέρω διαστίξαι.

H. himself seems to be quite conscious of writing an oracular style.

#### c. D. B 93:

ό ἄναξ, οὖ τὸ μαντήιόν ἐστι τὸ ἐν Δελφοῖς, οὔτε λέγει οὔτε κρύπτει ἀλλὰ σημαίνει.

## d. D. B 92:

Σίβυλλα δὲ μαινομένω στόματι ἀγέλαστα καὶ ἀκαλλώπιστα καὶ ἀμύριστα φθεγγομένη χιλίων έτέων έξικνεῖται τῆ φωνῆ διὰ τὸν θεόν.

#### doctrine

52—The doctrine of H. can be gathered from four central texts, illustrated by various images.

#### eternal change and movement

Plato, Crat. 402 a:

λέγει που 'Ηράκλειτος ὅτι πάντα χωρεῖ καὶ οὐδὲν μένει, καὶ ποταμοῦ ῥοῆ άπεικάζων τὰ ὄντα λέγει ὡς δὶς ἐς τὸν αὐτὸν ποταμὸν οὐκ ἂν ἐμβαίης.

b. Heracl., D. B 91 (Plut., De E ap. Delph. 18, p. 392 B):

,,ποταμῷ γὰρ οὐκ ἔστιν ἐμβῆναι δὶς τῷ αὐτῷ", καθ' Ἡράκλειτον, οὐδὲ θνητῆς οὐσίας δὶς ἄψασθαι κατὰ ἕξιν ἀλλ' ὀξύτητι καὶ τάχει μεταβολῆς ,,σκίδνησι καὶ πάλιν συνάγει" 4, μᾶλλον δὲ οὐδὲ πάλιν οὐδ' ὕστερον, άλλ' άμα συνίσταται καὶ ἀπολείπει, ,,πρόσεισι καὶ ἄπεισι".

οἱ δυνάμενοι - οἱ ἄριστοι.
 to point off.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ἔργον, sc. ἐστι (it is difficult).

<sup>4</sup> συνάγει - intrans.

#### c. D. B 49a:

ποταμοῖς τοῖς αὐτοῖς ἐμβαίνομέν τε καὶ οὐκ ἐμβαίνομεν, εἶμέν τε καὶ οὐκ εἶμεν.

#### **d**. fr.—\*

Στάσις ἐστι τῶν νεκρῶν.

#### e. B 125:

καὶ ὁ κυκεών διίσταται <μή> κινούμενος.

### **53—a.** Heracl., D. B 53:

war and elastic harmony

πόλεμος πάντων μεν πατήρ έστι, πάντων δε βασιλεύς, και τούς μεν θεούς harmony έδειξε τούς δε άνθρώπους, τούς μεν δούλους εποίησε τούς δε ελευθέρους.

**b**. Cf. Arist., Eth. Eud. VII 1, 1235 a<sup>25</sup>:

καὶ 'Ηράκλειτος ἐπιτιμᾳ τῷ ποιήσαντι (Hom.  $\Sigma$  107) · ,,ώς ἔρις ἔκ τε θεῶν καὶ ἀνθρώπων ἀπόλοιτο'' · οὐ γὰρ ἂν εἶναι ἀρμονίαν μὴ ὅντος ὀξέος καὶ βαρέος, οὐδὲ τὰ ζῷα ἄνευ θήλεος καὶ ἄρρενος, ἐναντίων ὅντων.

- c. Heracl., D. B 8 (Arist., *Eth. Nic.* VIII 2, 1155 b<sup>4</sup>: 'Ηράκλειτος (φάσκων) τὸ ἀντίξουν συμφέρον καὶ ἐκ τῶν διαφερόντων καλλίστην ἀρμονίαν καὶ πάντα κατ' ἔριν γίνεσθαι.
  - d. Heracl., D. B 51:

οὐ ξυνιᾶσιν ὅκως διαφερόμενον ἑωυτῷ ὁμολογέει · παλίντροπος \*\* ἀρμονίη ὅκωσπερ τόξου καὶ λύρης.

e. [Arist.], De mundo 5, 396 b7; D. B 10:

τοως δὲ τῶν ἐναντίων ἡ φύσις γλίχεται καὶ ἐκ τούτων ἀποτελεῖ τὸ σύμφωνον, οὐκ ἐκ τῶν ὁμοίων · ὥσπερ ἀμέλει τὸ ἄρρεν συνήγαγε πρὸς τὸ θῆλυ καὶ οὐχ ἐκάτερον πρὸς τὸ ὁμόφυλον καὶ τὴν πρώτην ὁμόνοιαν διὰ τῶν ἐναντίων συνῆψεν, οὐ διὰ τῶν ὁμοίων. ἔοικε δὲ καὶ ἡ τέχνη τὴν φύσιν μιμουμένη τοῦτο ποιεῖν · ζωγραφία μὲν γὰρ λευκῶν τε καὶ μελάνων ὡχρῶν τε καὶ ἐρυθρῶν χρωμάτων ἐγκερασαμένη φύσεις τὰς εἰκόνας τοῖς προηγουμένοις ἀπετέλεσε συμφώνους, μουσικὴ δὲ ὀξεῖς ἄμα καὶ βαρεῖς μακρούς τε καὶ βραχεῖς φθόγγους μείξασα ἐν διαφόροις φωναῖς μίαν ἀπετέλεσεν ἀρμονίαν, γραμματικὴ δὲ ἐκ φωνηέντων καὶ ἀφώνων γραμμάτων κρᾶσιν ποιησαμένη τὴν ὅλην τέχνην ἀπ' αὐτῶν συνεστήσατο. ταὐτὸ δὲ τοῦτο ἡν καὶ τὸ παρὰ τῷ σκοτεινῷ λεγόμενον 'Ηρακλείτῳ ·

<sup>\*</sup> Diels puts this fragment under the testimonia (A 6): Aët. I 23, 7 (Dox. 320): Ή. ἡρεμίαν τε καὶ στάσιν ἐκ τῶν δλων ἀνήρει ἔστι γὰρ τοῦτο τῶν νεκρῶν.

<sup>\*\*</sup> Plutarch, De Is. 45, 369 a, and Porphyry read παλίντονος. In most other quotations the mss have παλίντροπος.

,,συνάψιες ὅλα καὶ οὐχ ὅλα, συμφερόμενον διαφερόμενον, συνᾶδον διᾶδον, καὶ ἐκ πάντων ἐν καὶ ἐξ ἑνὸς πάντα."

#### contraries

## **54—a.** Heracl., D. B 67:

 $^{\circ}$ Ο θεὸς ἡμέρη εὐφρόνη, χειμών θέρος, πόλεμος εἰρήνη, κόρος λιμός  $^{\circ}$  άλλοιοῦται δὲ ὅκωσπερ πῦρ ὁπόταν συμμιγῆ θυώμασιν, ὀνομάζεται καθ' ἡδονὴν ἑκάστου  $^{\circ}$ .

#### **b**. D. B 88:

ταύτὸ τ' ἔνι  $^2$  ζῶν καὶ τεθνηκὸς καὶ τὸ ἐγρηγορὸς καὶ τὸ καθεῦδον καὶ νέον καὶ γηραιόν · τάδε γὰρ μεταπεσόντα ἐκεῖνά ἐστι κάκεῖνα πάλιν μεταπεσόντα ταῦτα.

#### c. D. B 62:

άθάνατοι θνητοί, θνητοὶ άθάνατοι, ζῶντες τὸν ἐκείνων θάνατον, τὸν δὲ ἐκείνων βίον τεθνεῶτες  $^3$ .

d. The same principle works in the elements. D. B 76:

 $Z\tilde{\eta}$  πῦρ τὸν γῆς θάνατον καὶ ἀὴρ ζ $\tilde{\eta}$  τὸν πυρὸς θάνατον, ὕδωρ ζ $\tilde{\eta}$  τὸν ἀέρος θάνατον, γ $\tilde{\eta}$  τὸν ὕδατος.

3. δδὸς ἄνω 55—H. says that the upward path and the downward path are the same.

#### a. D. B 60:

'Οδὸς ἄνω κάτω μία καὶ ώυτή.

fire water earth

## **b**. Diog. IX 7 (D. A 1):

έκ πυρός τὰ πάντα συνεστάναι καὶ εἰς τοῦτο ἀναλύεσθαι 4. πάντα τε γίνεσθαι καθ' εἰμαρμένην, καὶ διὰ τῆς ἐναντιοδρομίας \* ἡρμόσθαι τὰ ὅντα. — (8) πῦρ εἶναι στοιχεῖον καὶ πυρὸς ἀμοιβὴν τὰ πάντα 5, ἀραιώσει καὶ πυκνώσει γινόμενα. σαφῶς δὲ οὐδὲν ἐκτίθεται. — τῶν δὲ ἐναντίων τὸ μὲν ἐπὶ τὴν γένεσιν ἄγον καλεῖσθαι πόλεμον καὶ ἔριν, τὸ δ' ἐπὶ τὴν ἐκπύρωσιν ὁμολογίαν καὶ

O. Gigon, Ursprung 242, remarks: "The fire in the luxurious Ionian houses is perfumed; it is named after the parfume with which it is mixed."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ἐν ἡμῖν ἐστιν.

<sup>3</sup> They live mutually each other's death and die each other's life.

<sup>4</sup> Cp. the theory of the ἐκπύρωσις, our next nrs.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> "All things are given in exchange for fire". Cf. B 90 (our nr. 58).

<sup>\*</sup> ἐναντιοδρομίας Aët. I 7, 22 (Dox. 303). A probable correction of ἐναντιοτροπῆς.

εἰρήνην, καὶ τὴν μεταβολὴν όδὸν ἄνω κάτω, τόν τε κόσμον γίνεσθαι κατ' αὐτήν. (9) πυχνούμενον γὰρ τὸ πῦρ ἐξυγραίνεσθαι συνιστάμενόν τε γίνεσθαι ύδωρ, πηγνύμενον δὲ τὸ ύδωρ εἰς Υῆν τρέπεσθαι καὶ ταύτην όδὸν ἐπὶ τὸ κάτω είναι λέγει. πάλιν τε αὖ τὴν γῆν γεῖσθαι 1, ἐξ ῆς τὸ ὕδωρ γίνεσθαι, ἐκ δὲ τούτου τὰ λοιπά, σχεδὸν πάντα ἐπὶ τὴν ἀναθυμίασιν ² ἀνάγων τὴν ἀπὸ τῆς θαλάττης, αὕτη δέ ἐστιν ἡ ἐπὶ τὸ ἄνω ὁδός.

**56—a.** Arist., Phys. III 5, 205 a<sup>3</sup>:

έκπύρωσις

Ἡ. φησὶν ἄπαντα γίνεσθαί ποτε πῦρ.

Also Metaph. Λ 10, 1067 a4; De caelo I 10, 279 b16; Diog. IX 8:

γεννᾶσθαί τε αὐτὸν (τὸν κόσμον) ἐκ πυρὸς καὶ πάλιν ἐκπυροῦσθαι κατά τινας περιόδους έναλλάξ τὸν σύμπαντα αἰῶνα τοῦτο δὲ γίνεσθαι καθ' είμαρμένην.

Theophrastus (Simpl., Phys. 24, 4 D, Dox. 476) says, that H. fixed these periods on a limited duration:

ποιεῖ δὲ καὶ τάξιν τινὰ καὶ χρόνον ὡρισμένον τῆς τοῦ κόσμου μεταβολῆς κατά τινα εἱμαρμένην ἀνάγκην \*.

- c. Cf. Aët. II 32, 3 (Dox. 364): 'Η. έξ μυρίων οκτακισχιλίων ήλιακῶν (sc. ἐνιαυτῶν. H. makes it consist in 18000 sun-years).
- 57—Burnet argued (E. Gr. Ph.2 178-183; 4 156-163) that the theory difficulties of a periodical conflagration is inconsistent with the texts of H. himself, D. B 30 and 94, and explained them as a later (Stoic and Christian) interpretation.

Zeller and Diels maintained that H. taught a general conflagration (see Zeller, Phil. d. Gr. I 2, p. 878 n. 2). More recently O. Gigon understood the μέτρα - μέτρα in our next following fr. as indicating a succession of periods 8. Cf. Ursprung, pp. 215 f., cited sub c.

Heracl., D. B 30:

Κόσμον τόνδε, τὸν αὐτὸν ἀπάντων, οὔτε τις θεῶν οὔτε ἀνθρώπων ἐποίησεν, άλλ' ην άεὶ καὶ ἔστιν καὶ ἔσται πῦρ ἀείζωον, ἀπτόμενον μέτρα καὶ ἀποσβεννύμενον μέτρα.

μέτρα can mean "partly", and can also mean "periodically".

<sup>2</sup> evaporation.

Untersuchungen zu Heraklit, Basel 1935, p. 73: "Denn nur ein derartig markiertes besonderes Weltgeschehen konnte als vom Schicksalsgesetz bestimmt bezeichnet werden und kaum ein ewig gleichförmiges Fliessen."

άνάγκην is athetised by Usener as a gloss.

## **b**. Cf. D. B 94:

"Ηλιος γάρ οὐχ ὑπερβήσεται μέτρα εἰ δὲ μή, Ἐρινύες μιν Δίκης ἐπίκουροι ἐξευρήσουσιν.

Indeed, there is a certain contradiction between the theory of an eternal process of conflagration and that of a periodical catastrophe. May we say that in Arist.'s words in Phys. III 5 ( $\&\pi\alpha\nu\tau\alpha$   $\gamma \ell\nu\epsilon\sigma\theta\alpha\ell$   $\pi\sigma\tau\epsilon$   $\pi\sigma\rho$ ) the praesens just marks the perpetual process and consequently excludes a periodical catastrophe? The answer to this question may be found in the next fr.

#### c. Heracl., D. B 66:

πάντα γάρ, φησί, τὸ πῦρ ἐπελθὸν κρινεῖ καὶ καταλήψεται.

Cf. O. Gigon, *Ursprung*, l.c. "Es wird nicht angehen, die Christen und die Stoiker hier in ein und derselben Missdeutung des heraklitischen Feuers als Gericht zusammentreffen zu lassen" e.q.s.

all things are given in exchange for fire

#### 58—Heracl, D. B 90:

πυρός τε άνταμοιβή τὰ πάντα φησίν ὁ 'Ηράκλειτος καὶ πῦρ ἀπάντων, ὅ-κωσπερ χρυσοῦ χρήματα καὶ χρημάτων χρυσός.

the soul

## **59—a.** Heracl., D. B 36:

ψυχῆσιν θάνατος ὕδωρ γενέσθαι, ὕδατι δὲ θάνατος γῆν γενέσθαι. ἐκ γῆς δὲ ὕδωρ γίνεται, ἐξ ὕδατος δὲ ψυχή.

H. observed drunken people and therefore says:

# **b**. D. B 77:

ψυχῆσιν τέρψιν ἡ θάνατον ύγρῆσι γενέσθαι.

# c. Cf. B 117:

'Ανὴρ ὁκόταν μεθυσθῆ, ἄγεται ὑπὸ παιδὸς ἀνήβου σφαλλόμενος, οὐκ ἐπατων ὅκη βαίνει, ὑγρὴν τὴν ψυχὴν ἔχων.

the dry soul is the purest manifestation of the cosmic fire. Therefore the dry soul is wisest, as water is the death for souls.

#### d. D. B 118:

αύη [ξηρή] ψυχή σοφωτάτη καὶ ἀρίστη \*.

## e. Cf. D. B 85:

θυμῷ μάχεσθαι χαλεπόν · δ γὰρ ἂν θέλη ψυχῆς ὧνεῖται.

Anger is an eruption of the fire that is the vital force of the soul. Therefore, "what anger wills is bought at the expense of the soul". Vid. W. J. Verdenius, A psychological statement of H., in Mnem. 1942, p. 115-121.

<sup>\*</sup> αὔη [ξηρὴ] Stephanus, Bywater, Burnet. Diels reads αὖγὴ ξηρὴ. In this form the text is cited by Plutarch, Philo, Musonius and Clemens Alex. The mss have not αὐγἡ, but αὐτὴ and αὔτῆ. Stob. cites αὕη ξηρὴ.

#### 60—a. Heracl., D. B 1:

4. the logos

τοῦ λόγου τοῦδ' ἐόντος αἰεὶ ἀξύνετοι γίγνονται ἄνθρωποι καὶ πρόσθεν ἢ ἀκοῦσαι καὶ ἀκούσαντες τὸ πρῶτον · γινομένων γὰρ πάντων κατὰ τὸν λόγον τόνδε ἀπείροισιν ἐοίκασι, πειρώμενοι καὶ ἐπέων καὶ ἔργων τοιούτων, ὁκοίων ἐγὼ διηγεῦμαι διαιρέων ἕκαστον κατὰ φύσιν καὶ φράζων ὅκως ἔχει. τοὺς δὲ ἄλλους άνθρώπους λανθάνει όκόσα έγερθέντες ποιοῦσιν, δκωσπερ όκόσα εὕδοντες <sup>1</sup> έπιλανθάνονται.

- **b**. D. B 2 (Sext., Adv. Math. VII 133): διὸ δεῖ ἔπεσθαι τῷ <ξυνῷ, τουτέστι τῷ> κοινῷ · ξυνὸς γὰρ ὁ κοινός. τοῦ λόγου δ' ἐόντος ξυνοῦ ζώουσιν οἱ πολλοὶ ὡς ἰδίαν ἔχοντες φρόνησιν.
  - 61—Perhaps we must begin with B 101: ἐδιζησάμην ἐμεωυτόν. We might then find the result of this inquiry in B 45:
- ψυχῆς πείρατα ἰών οὐκ ἂν ἐξεύροιο πᾶσαν ἐπιπορευόμενος ὁδόν · in the soul ούτω βαθύν λόγον έχει.
  - b. Cf. B 115: ψυχῆς ἐστι λόγος ἑαυτὸν αὔξων.
- **62—a.** The logos is also a cosmic law. B 31: in the universe θάλασσα διαχέεται καὶ μετρέεται εἰς τὸν αὐτὸν λόγον ὁκοῖος πρόσθεν ἢν η γενέσθαι γη.

Cf. B 30 and 94 (nr. 57a and b).

In this law our judgment must be founded, if it will be true; and also our actions. B 112:

a moral principle

τὸ φρονεῖν ἀρετή μεγίστη, καὶ σοφίη ἀληθέα λέγειν καὶ ποιεῖν κατὰ φύσιν έπαΐοντας.

"to act according to nature, listening to her" (cp. the famous Stoic formula).

c. Cf. B 113:

ξυνόν έστι πᾶσι τὸ φρονέειν.

d. And also B 114:

ξύν νόφ λέγοντας ἰσχυρίζεσθαι χρὴ τῷ ξυνῷ πάντων, ὅκωσπερ νόμφ πόλις καὶ πολύ ἰσχυροτέρως. τρέφονται γὰρ πάντες οἱ ἀνθρώπειοι νόμοι ὑπὸ ἐνὸς τοῦ θείου · κρατέει γὰρ τοσοῦτον ὁκόσον ἐθέλει καὶ ἐξαρκέει πᾶσι καὶ περιγίνεται 2.

SC. ποιοῦσι.

it overcomes all.

e. Cf. B 2 (our nr. **60 b**) and B 44: μάχεσθαι χρη τον δημον ύπερ του νόμου ὅκωσπερ τείχεος.

Zeus

#### 63—a. Heracl., B 32:

"Εν τὸ σοφὸν μοῦνον λέγεσθαι οὐκ ἐθέλει καὶ ἐθέλει Ζηνὸς ὄνομα.

#### b. B 41:

έν τὸ σοφόν, ἐπίστασθαι γνώμην, ὁτέη ἐκυβέρνησε πάντα διὰ πάντων.

In B 94 (our nr. 57 b) the helpers of Dikè are introduced as maintainers of cosmic order. That order itself is called "logos" in fr. 31 (nr. 62 a). We may conclude that to H. Zeus, Dikè, τὸ σοφόν and logos are the same; perhaps even εἰμαρμένη (see the passage in Diog. IX 7, our nr. 55 b: πάντα τε γίνεσθαι καθ' εἰμαρμένην).

#### c. Cf. D. B 52:

αίων παῖς ἐστι παίζων, πεττεύων παιδὸς ἡ βασιληίη.

The eternal process of world-formation and solution into fire (δδδς ἄνω and κάτω) is like child's play of building up and breaking down. Our fr. can hardly mean something else.

#### God and man

# **64—a**. D. B 78:

'Ανὴρ νήπιος ήκουσε πρὸς δαίμονος 1 ὅκωσπερ παῖς πρὸς ἀνδρός.

# **b.** B 83:

ἀνθρώπων ὁ σοφώτατος πρὸς θεὸν πίθηκος φανεῖται καὶ σοφία καὶ κάλλει καὶ τοῖς ἄλλοις πᾶσιν.

#### critic of popular religion

# **65**—**a**. D. B 5:

καθαίρονται δ' άλλως  $^2$  αίματι μιαινόμενοι οίον εἴ τις εἰς πηλὸν εἰμβὰς πηλῷ ἀπονίζοιτο. μαίνεσθαι δ' ἂν δοκοίη, εἴ τις αὐτὸν ἀνθρώπων ἐπιφράσαιτο οὕτω ποιέοντα. καὶ τοῖς ἀγάλμασι δὲ τουτέοισιν εὕχονται, ὁκοῖον εἴ τις δόμοισι λεσχηνεύοιτο  $^3$  οὕ τι γινώσκων θεοὺς οὐδ' ἤρωας οἵτινές εἰσι.

# **b**. D. B 14:

τὰ νομιζόμενα κατ' ἀνθρώπους μυστήρια ἀνιερωστὶ μυεῦνται.

#### senseperception

#### 66-D. B 107:

κακοὶ μάρτυρες ἀνθρώποισιν ὀφθαλμοὶ καὶ ὧτα βαρβάρους ψυχὰς ἔχοντων (if they have barbarous souls).

is looked at by the deity.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> άλλως - in vain.

<sup>3</sup> λεσχηνεύοιτο - διαλέγοιτο.

# FOURTH CHAPTER THE ELEATIC SCHOOL

#### 1-ITS FORE-RUNNER: XENOPHANES OF COLOPHON

#### **67**—a. Diog. IX 18:

life

Οὖτος ἐκπεσών <sup>1</sup> τῆς πατρίδος ἐν Ζάγκλη τῆς Σικελίας διέτριβε καὶ τῆς εἰς Ἐλέαν ἀποικίας κοινωνήσας ἐδίδασκεν ἐκεῖ, διέτριβε δὲ καὶ ἐν Κατάνη. γέγραφε δὲ ἐν ἔπεσι καὶ ἐλεγείας καὶ ἰάμβους καθ' Ἡσιόδου καὶ Ὁμήρου, ἐπικόπτων αὐτῶν τὰ περὶ θεῶν εἰρημένα ἀλλὰ καὶ αὐτὸς ἐρραψώδει τὰ ἑαυτοῦ. ἀντιδοξάσαι τε λέγεται Θαλῆ καὶ Πυθαγόρα, καθάψασθαι δὲ καὶ Ἐπιμενίδου, μακροβιώτατός τε γέγονεν, ὡς που καὶ αὐτός φησιν (D. 21 B 8):

- (19) ἤδη δ' ἑπτά τ' ἔασι καὶ ἑξήκοντ' ἐνιαυτοὶ
  βληστρίζοντες ² ἐμὴν φροντίδ' ἀν' Ἑλλάδα γῆν ·
  ἐκ γενετῆς δὲ τότ' ἦσαν ἐείκοσι πέντε τε πρὸς τοῖς,
  εἴπερ ἐγὼ περὶ τῶνδ' οἴδα λέγειν ἐτύμως. —
- (20) ἐποίησε δὲ καὶ Κολοφῶνος κτίσιν καὶ τὸν εἰς Ἐλέαν τῆς Ἰταλίας ἀποικισμόν, ἔπη δισχίλια. καὶ ἤκμαζε κατὰ τὴν ἑξηκοστὴν ὀλυμπιάδα (540-537).

#### b. D. 21 B 22:

πάρ πυρί χρή τοιαῦτα λέγειν χειμῶνος ἐν ὥρη ἐν κλίνη μαλακῆ κατακείμενον, ἔμπλεον ὅντα, πίνοντα γλυκύν οἶνον, ὑποτρώγοντ' ἐρεβίνθους τίς πόθεν εἶς ἀνδρῶν; πόσα τοι ἔτε' ἐστί, φέριστε; πηλίκος ἤσθ', ὅθ' ὁ Μῆδος ἀφίκετο;

# **68**—X. at a symposion. D. B 1, 1. 13:

character

ες πρώτον μέν θεον ύμνειν ει φρονας ανδρας

<sup>1</sup> ἐκπεσών τ. πατρίδος - X. seems to have left Colophon when it was conquered for Cyrus by Harpagus (545). He will have gone westward with the people of Phocaea, and may have taken part in the colonisation of Elea in 540 (cf. Her. I 162 ff.). The coming of the Medes to Ionia seems to have been the great event of his life. See the fr. 22, under b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> βληστρίζοντες e.q.s. - "that have tossed my careworn soul up and down the land of Hellas" (Burnet).

15 σπείσαντες δὲ καὶ εὐξαμένους τὰ δίκαια δύνασθαι πρήσσειν— ταῦτα γὰρ ὧν ἐστι προχειρότερον — οὐχ ὕβρις πίνειν ὁπόσον κεν ἔχων ἀφίκοιο οἴκαδ' ἄνευ προπόλου μὴ πάνυ γηραλέος. ἀνδρῶν δ' αἰνεῖν τοῦτον ὁς ἐσθλὰ πιὼν ἀναφαίνει,
20 ὥς οἱ μνημοσύνη καὶ τόνος \* ἀμφ' ἀρετῆς, οὕτι μάχας διέπειν Τιτήνων οὐδὲ Γιγάντων, οὐδὲ <τὰ> \*\* Κενταύρων, πλάσματα τῶν προτέρων, ἢ στάσιας σφεδανάς · τοῖς οὐδὲν χρηστὸν ἔνεστιν. θεῶν <δὲ> προμηθείην αἰὲν ἔχειν ἀγαθόν.

#### dignity

#### 69-B 2, ll. 1-14:

άλλ' εἰ μὲν ταχυτῆτι ποδῶν νίκην τις ἄροιτο ἢ πενταθλεύων, ἔνθα Διὸς τέμενος πὰρ Πίσαο ῥοῆσ' ἐν 'Ολυμπίη, εἴτε παλαίων ἢ καὶ πυκτοσύνην ἀλγινόεσσαν ἔχων, εἴτε τι δεινὸν ἄεθλον ὁ παγκράτιον καλέουσιν, ἀστοῖσίν κ' εἴη κυδρότερος προσορᾶν καὶ κε προεδρίην φανερὴν ἐν ἀγῶσιν ἄροιτο καὶ κεν σῖτ' εἴη δημοσίων κτεάνων ἐκ πόλεως καὶ δῶρον ὅ οἱ κειμήλιον εἴη Το εἴτε καὶ ἵπποισιν, ταῦτά κε πάντα λάχοι — οὐκ ἐων ἄξιος ὥσπερ ἐγώ. ῥώμης γὰρ ἀμείνων ἀνδρῶν ἢδ' ἵππων ἡμετέρη σοφίη. ἀλλ' εἰκῆ μάλα τοῦτο νομίζεται, οὐδὲ δίκαιον προκρίνειν ῥώμην τῆς ἀγαθῆς σοφίης.

#### doctrine

#### **70—a.** Plato, Soph. 242 cd:

μῦθόν τινα ἔκαστος το φαίνεταί μοι διηγεῖσθαι παισὶν ὡς οὖσιν ἡμῖν, ὁ μὲν ὡς τρία τὰ ὅντα, πολεμεῖ δὲ ἀλλήλοις ἐνίστε αὐτῶν ἄττα πη, τοτὲ δὲ καὶ φίλα γιγνόμενα γάμους τε καὶ τόκους καὶ τροφάς τῶν ἐκγόνων παρέχεται το δὲ ἔτερος εἰπών, ὑγρὸν καὶ ξηρὸν ἢ θερμὸν καὶ ψυχρόν, συνοικίζει τε αὐτὰ καὶ ἐκδίδωσι τὸ δὲ παρ' ἡμῶν Ἐλεατικὸν ἔθνος, ἀπὸ Εενοφάνους τε καὶ ἔτι πρόσθεν ἀρξάμενον, ὡς ἐνὸς ὅντος τῶν πάντων καλουμένων, οὕτω διεξ-έρχεται τοῖς μύθοις.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> sc. of the philosophers of a former generation.

Diels (,,das Streben um die Tugend"). The reading is doubtful.
 Diels <τε>, others <τὰ>.

#### **b.** Cf. Arist., Metaph. A 5, 986 b<sup>10</sup>:

εἰσὶ δέ τινες οἷ περὶ τοῦ παντὸς ὡς ἄν μιᾶς οὕσης φύσεως ἀπεφήναντο, τρόπον δὲ οὐ τὸν αὐτὸν πάντες οὕτε τοῦ καλῶς οὕτε τοῦ κατὰ τὴν φύσιν.— Παρμενίδης μὲν γὰρ ἔοικε τοῦ κατὰ τὸν λόγον ἐνὸς ἄπτεσθαι, Μέλισσος δὲ τοῦ κατὰ τὴν ὕλην ΄ διὸ καὶ ὁ μὲν πεπερασμένον, ὁ δ' ἄπειρόν φησιν εἶναι αὐτό ΄ Ξενοφάνης δὲ πρῶτος τούτων ἑνίσας (ὁ γὰρ Παρμενίδης τούτου λέγεται μαθητής) οὐθὲν διεσαφήνισεν, οὐδὲ τῆς φύσεως τούτων οὐδετέρας ἔοικε θιγεῖν, ἀλλ' εἰς τὸν ὅλον οὐρανὸν ἀποβλέψας τὸ ἐν εἶναί φησι τὸν θεόν.

# c. Simpl., Phys. 22, 22 ff. (D. 21, A 31):

Μίαν δὲ τὴν ἀρχὴν ἤτοι εν τὸ ὂν καὶ πᾶν (καὶ οὕτε πεπερασμένον οὕτε ἄπειρον οὕτε κινούμενον οὕτε ἠρεμοῦν) Ξενοφάνην τὸν Κολοφώνιον τὸν Παρμενίδου διδάσκαλον ὑποτίθεσθαί φησιν ὁ Θεόφραστος [Phys. Op. fr. 5 D. 480] ὁμολογῶν ἑτέρας εἶναι μᾶλλον ἢ τῆς περὶ φύσεως ἱστορίας τὴν μνήμην ¹ τῆς τούτου δόξης. τὸ γὰρ εν τοῦτο καὶ πᾶν τὸν θεὸν ἔλεγεν ὁ Ξ., δν ἕνα μὲν δείκνυσιν ἐκ τοῦ πάντων κράτιστον εἶναι · πλειόνων γάρ, φησίν, ὄντων ὁμοίως ὑπάρχειν ἀνάγκη πᾶσι τὸ κρατεῖν · τὸ δὲ πάντων κράτιστον καὶ ἄριστον θεός.

## d. Hippol., Ref. I 14, 2 (D. A 33):

λέγει δὲ ὅτι οὐδὲν γίνεται οὐδὲ φθείρεται οὐδὲ κινεῖται καὶ ὅτι ἐν τὸ πᾶν ἐστιν ἔξω μεταβολῆς, φησὶ δὲ καὶ τὸν θεὸν εἶναι ἀίδιον καὶ ἕνα καὶ ὅμοιον πάντη καὶ πεπερασμένον καὶ σφαιροειδῆ καὶ πᾶσι τοῖς μορίοις αἰσθητικόν.

## 71—Xenoph., D. B 11:

critic of the

Πάντα θεοῖς ἀνέθηκαν "Ομηρός θ' 'Ησίοδός τε ὅσσα παρ' ἀνθρώποισιν ὀνείδεα καὶ ψόγος ἐστίν, κλέπτειν μοιχεύειν τε καὶ ἀλλήλους ἀπατεύειν.

# **72**—a. D. B 23:

God is not

εῖς θεὸς ἔν τε θεοῖσι καὶ ἀνθρώποισι μέγιστος, οὔ τι δέμας θνητοῖσιν ὁμοίιος οὐδὲ νόημα.

- b. D. B 24:
   οὖλος ὁρᾳ, οὖλος δὲ νοεῖ, οὖλος δέ τ' ἀκούει.
- c. D. B 25: 'Αλλ' ἀπάνευθε πόνοιο νόου φρενὶ πάντα κραδαίνει.
- **d**. D. B 26:

αἰεὶ τ' ἐν ταὐτῷ μίμνει κινούμενος οὐδέν οὐδὲ μετέρχεσθαί μιν ἐπιπρέπει ἄλλοτε ἄλλη.

 $<sup>^{1}</sup>$  μνήμην = the mentioning of this doctrine. De Vogel, Greek Philosophy I

the absurdity of anthropomorphism **73—a.** D. B 14:

άλλ' οἱ βροτοὶ δοκέουσι γεννᾶσθαι θεούς, τὴν σφετέρην δ' ἐσθῆτα ἔχειν φωνήν τε δέμας τε.

b. Cf. Arist., Rhet. II, 23, 1399 b6:

Ξενοφάνης έλεγεν ὅτι ὁμοίως ἀσεβοῦσιν οἱ γενέσθαι φάσκοντες τοὺς θεοὺς τοῖς ἀποθανεῖν λέγουσιν ἀμφοτέρως γὰρ συμβαίνει μὴ εἶναι τοὺς θεούς ποτε.

c. D. B 15:

άλλ' εἰ χεῖρας ἔχον βόες <ἴπποι τ'> ἡὲ λέοντες \* ἡ γράψαι χείρεσσι καὶ ἔργα τελεῖν ἄπερ ἄνδρες, ἴπποι μέν θ' ἴπποισι, βόες δέ τε βουσὶν ὁμοίας καί <κε> θεῶν ἰδέας ἔγραφον καὶ σώματ' ἐποίουν τοιαῦθ' οἰόν περ καὐτοὶ δέμας εἶχον <ἕκαστοι>.

physics

74—We have also some fragments of X. about physics, but they represent not the most important part of his doctrine. Interesting is, however, the following geological theory.

Hippol. Ref. I 14, 5 (D. A 33):

Ό δὲ Ξενοφάνης μίξιν τῆς γῆς πρὸς τὴν θάλασσαν γίνεσθαι δοκεῖ καὶ τῷ χρόνῳ ὑπὸ τοῦ ὑγροῦ λύεσθαι, φάσκων τοιαύτας ἔχειν ἀποδείξεις, ὅτι ἐν μέση γῆ καὶ ὅρεσιν εὑρίσκονται κόγχαι, καὶ ἐν Συρακούσαις δὲ ἐν ταῖς λατομίαις λέγει εὑρῆσθαι τύπον ἰχθύος καὶ φωκῶν ¹, ἐν δὲ Πάρῳ τύπον ἀφύης ἐν τῷ βάθει τοῦ λίθου, ἐν δὲ Μελίτη πλάκας συμπάντων θαλασσίων. ταῦτα δέ φησι γενέσθαι, ὅτε πάντα ἐπηλώθησαν πάλαι, τὸν δὲ τύπον ἐν τῷ πηλῷ ξηρανθῆναι. ἀναιρεῖσθαι δὲ τοὺς ἀνθρώπους πάντας, ὅταν ἡ γῆ κατενεχθεῖσα εἰς τὴν θάλατταν πηλὸς γένηται, εἶτα πάλιν ἄρχεσθαι τῆς γενέσεως ΄ καὶ ταύτην πᾶσι τοῖς κόσμοις γίνεσθαι μεταβολήν.

knowledge

75—a. Xenoph., D. B 18:
οὔτοι ἀπ' ἀρχῆς πάντα θεοὶ θνητοῖς παρέδειξαν, 
ἀλλὰ χρόνω ζητοῦντες ἐφευρίσκουσιν ἄμεινον.

 $<sup>^1</sup>$  φωκῶν - Gomperz proposes φυκῶν: fossils of seals (Dutch: robben. ἀφύη: ansjovis) are palaeontologically impossible; fossils of seaweed are really found in Sicily, not in the stone-pits, but near to them. — This is a nice conjecture, but it will not be true. Next to  $l\chi\theta$ ύος φωκῶν fits in much better, nor is there any trace to be discovered of the anchovy (ἀφύη) on Paros.

<sup>\*</sup> Diels 21 B 15 cites the verse in this form. ἀλλ' ..... ἔχον Euseb.; Clem. and Theodor. have: ἀλλ' εἴ τοι χεῖρας εἶχον .....

# b. D. B 34:

καὶ τὸ μὲν οὖν σαφὲς οὔτις ἀνὴρ ἴδεν οὐδέ τις ἔσται είδως άμφι θεών τε και άσσα λέγω περι πάντων. εί γάρ καὶ τὰ μάλιστα τύχοι τετελεσμένον εἰπών. αὐτὸς ὅμως οὐκ οἶδε · δόκος δ' ἐπὶ πᾶσι τέτυκται.

c. Cf. Sext., Adv. Math. VII (= Against the Logicians I) 110: Ε. ... φαίνεται μή πᾶσαν κατάληψιν ἀναιρεῖν, ἀλλὰ τὴν ἐπιστημονικήν τε καὶ άδιάπτωτον 1, ἀπολείπειν δὲ τὴν δοξαστήν.

76—K. Reinhardt in his Parmenides (Bonn 1916) has been first to defend the hypothesis that Xenoph, was not the master of Parm., but in his later years became his disciple, and that he, borrowing much from Parmenides' philosophy, worked up his own religious ideas unto a system of rational theology. The ps. Aristotelian work De Melisso, Xenophane, Gorgia (cited as MXG) would then contain an important fr. of this work of Xenoph.—This unfortunate theory has been adopted by O. Gigon (Ursprung p. 194). It has been rightly refuted by Jaeger, Theol., pp. 52-54.

MXG

#### 2-PARMENIDES OF ELEA

## 77—Diog. IX 21 (D. 28 A 1):

life

Ξενοφάνους δὲ διήχουσε Παρμενίδης Πύρητος Ἐλεάτης. (τοῦτον Θεόφραστος έν τη Ἐπιτομή ᾿Αναξιμάνδρου φησίν ἀκοῦσαι.) όμως δ' οὖν ἀκούσας καὶ Ξενοφάνους οὐκ ἡκολούθησεν αὐτῷ. ἐκοινώνησε δὲ καὶ ᾿Αμεινία Διοχαίτα τῷ Πυθαγορικῷ, ὡς ἔφη Σωτίων, ἀνδρὶ πένητι μέν, καλῷ δὲ κάγαθῷ. ῷ καὶ μάλλον ήκολούθησε καὶ ἀποθανόντος ἡρῷον ἱδρύσατο γένους τε ὑπάργων λαμπροῦ καὶ πλούτου, καὶ ὑπ' 'Αμεινίου ἀλλ' οὐχ ὑπὸ Εενοφάνους εἰς ἡσυχίαν 2 προετράπη. — (23) ήκμαζε δὲ κατά τὴν ἐνάτην καὶ ἑξηκοστὴν ὀλυμπιάδα (a. 504-500) 3. — λέγεται δὲ καὶ νόμους θεῖναι τοῖς πολίταις, ώς φησι Σπεύσιππος έν τῷ περὶ φιλοσόφων.

78—Plato, Theaet. 183 e:

Plato's admiration

Παρμενίδης δέ μοι φαίνεται, τὸ τοῦ 'Ομήρου, αἰδοῖός τέ μοι εἶναι ἄμα δεινός τε. συμπροσέμειξα γάρ δή τῷ ἀνδρὶ πάνυ νέος πάνυ πρεσβύτη, καί Parmenides μοι ἐφάνη βάθος τι ἔχειν παντάπασι γενναῖον.

είς ήσυχίαν - to a βίος θεωρητικός.

<sup>&</sup>quot;infallible", affording absolute knowledge of the truth.

<sup>3 (504-500) -</sup> cf. Plato, Parm. 127 b-c, where P. on the age of 65 is brought together with Zeno, a man of forty, and with Socrates, τότε σφόδρα νέον. If this situation is a historical one, P. must have been some 25 years younger than the date, given by Diog. L., makes him.

Empedocles imitates his style **79**—Diog. VIII 55:

Θεόφραστος Παρμενίδου φησί ζηλωτὴν αὐτὸν (Empedocles) γενέσθαι καὶ μιμητὴν ἐν τοῖς ποιήμασιν · καὶ γὰρ ἐκεῖνον ἐν ἔπεσι τὸν περὶ φύσεως ἐξενεγ-κεῖν λόγον ¹.

he exordium 80-Parm., D. 28 B 1:

"Ιπποι ταί με φέρουσιν, ὅσον τ' ἐπὶ θυμὸς ἱκάνοι, πέμπον, ἐπεὶ μ' ἐς ὁδὸν βῆσαν πολύφημον ἄγουσαι δαίμονος, η κατά πάντ' άστη \* φέρει είδότα φῶτα. τῆ φερόμην τῆ γάρ με πολύφραστοι φέρον ἵπποι άρμα τιταίνουσαι, κοῦραι δ' όδον ήγεμόνευον. 5 άξων δ' ἐν χνοιῆσιν ἵ<ει> σύριγγος ἀυτήν αίθόμενος (δοιοίς γάρ ἐπείγετο δινωτοίσιν κύκλοις άμφοτέρωθεν), ότε σπερχοίατο πέμπειν Ήλιάδες κοῦραι, προλιποῦσαι δώματα Νυκτός, είς φάος, ώσάμεναι κράτων ἄπο χερσὶ καλύπτρας. IO ένθα πύλαι Νυκτός τε καὶ "Ηματός εἰσι κελεύθων, καί σφας ύπέρθυρον άμφὶς έχει καὶ λάινος οὐδός, αύται δ' αιθέριαι πληνται μεγάλοισι θυρέτροις. τῶν δὲ Δίκη πολύποινος ἔχει κληῖδας ἀμοιβούς. την δη παρφάμεναι κουραι μαλακούσι λόγοισιν 15 πεῖσαν ἐπιφραδέως, ώς σφιν βαλανωτὸν ὀχῆα άπτερέως ώσειε πυλέων άπο ταὶ δὲ θυρέτρων γάσμ' άγανες ποίησαν άναπτάμεναι, πολυχάλκους άξονας έν σύριγξιν άμοιβαδόν είλίξασαι γόμφοις καὶ περόνησιν ἀρηρότε τῆ ἑα δι' αὐτέων 20 ίθυς έχον κουραι κατ' άμαξιτον άρμα και ίππους. καί με θεὰ πρόφρων ὑπεδέξατο, χεῖρα δὲ χειρί δεζιτερήν έλεν, ώδε δ' έπος φάτο καί με προσηύδα: ὧ κοῦρ', ἀθανάτησι συνήορος ἡνιόχοισιν, ίπποις ταί σε φέρουσιν ίκάνων ήμέτερον δῶ, 25 γαϊρ', έπει ού τι σε μοῖρα κακή προύπεμπε νέεσθαι τήνδ' όδόν (ή γαρ απ' ανθρώπων έκτὸς πάτου έστίν) άλλὰ θέμις τε δίκη τε. χρεώ δέ σε πάντα πυθέσθαι,

He too treated physical science in hexameters.

<sup>\*</sup> πάντ' ἄστη Diels, with the ms N. most mss have πάντ' ἀτη. Wilamowitz proposed πάντα τατη. Jaeger, *Paideia* I², p. 460, n. 149 renews Meineke's conjecture: κατὰ πάντ' ἀσινῆ ("leads him who knows unscathed wherever he goes"). See also *The Theol. of the E. Gr. Phil.*, p. 98, and p. 225, n. 23.

ημὲν ἀληθείης εὐπειθέος ἀτρεμὲς ἦτορ

3ο ἡδὲ βροτῶν δόξας, ταῖς οὐκ ἔνι πίστις ἀληθής.

ἀλλ' ἔμπης καὶ ταῦτα μαθήσεαι, ὡς τὰ δοκοῦντα

χρῆν δοκιμῶσ' εἶναι διὰ παντὸς πάντα περῶντα ¹.

ἀλλὰ σὐ τῆσδ' ἀφ' ὁδοῦ διζήσιος εἶργε νόημα

μηδέ σ' ἔθος πολύπειρον ὁδὸν κατὰ τήνδε βιάσθω,

νωμᾶν ἄσκοπον ὅμμα καὶ ἡχήεσσαν ἀκουήν ²

καὶ γλῶσσαν, κρῖναι δὲ λόγω πολύδηριν ἔλεγχον

ἔξ ἐμέθεν ῥηθέντα ³. μόνος δ' ἔτι θυμὸς ὁδοῖο

λείπεται. \*

the two ways

- 81—a. D. B 2 (in former editions 4):
  εἰ δ' ἄγ' ἐγὼν ἐρέω, κόμισαι δὲ σὺ μῦθον ἀκούσας,
  αἴπερ ὁδοὶ μοῦναι διζήσιός εἰσι νοῆσαι ˙
  ἡ μὲν ὅπως ἔστιν τε καὶ ὡς οἰκ ἔστι μὴ εἶναι
  Πειθοῦς ἐστι κέλευθος ('Αληθείη γὰρ ὀπηδεῖ),
  ἡ δ' ὡς οἰκ ἔστιν τε καὶ ὡς χρεών ἐστι μὴ εἶναι,
  τὴν δή τοι φράζω παναπευθέα ἔμμεν ἀταρπόν ˙
  οἴτε γὰρ ἄν γνοίης τό γε μὴ ἐὸν (οὐ γὰρ ἀνυστὸν)
  οὕτε φράσαις.
  - b. D. B 3 (formerly 5):
     ....τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι.

The construction is correct, the meaning of δοκιμῶσαι, as we understood it, not unusual (cf. Xen., Mem. 1, 2, 4; Pl., Ep. III, 316 c; Thuc. II 35 Pericles speaks: ἐπειδὴ τοῖς πάλαι οὕτως ἐδοκιμάσθη ταῦτα καλῶς ἔχειν—).

τὰ δοκοῦντα can surely mean "the world of what seems to be", which may be rendered by "the world of appearence", τὰ φαινόμενα being a later formula for what to P. are τὰ δοκοῦντα.

Wilamowitz will read (with Simpl.) δοχίμως, which gives a possible translation: ὡς χρῆν τὰ δοχοῦντα εἶναι δοχίμως, ''how things that seem to be ought to be most probably''. Diels rejected this explanation as contrary to Parmenidean metaphysics. Kranz in his fifth edition of the VS follows Wilamowitz.

<sup>1</sup> Vs. 31 v.: "Yet you will learn these things also, how a man ought to accept (δοκιμῶσαι = δοκιμάσαι, to approve, to take for granted) that the world of appearence is (τὰ δοκοῦντα είναι), when you go through all."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vs 35: "wandering eye or sounding ear".

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vs 36: "judge by reason the much disputed proof uttered by me".

<sup>\*</sup> The lines 33—38, cited by Sextus, Adv. Math. VII 111, directly after 1. 30, are placed by Kranz, VS<sup>5</sup>, before the fr. 8. In 1. 37 he reads with Karsten, who first proposed this combination, μῦθος instead of θυμός. See the objection of Diels in VS<sup>4</sup>, p. 151.

5

warning against two ways **82**—D. B 6:

χρή τὸ λέγειν τε νοεῖν τ' ἐὸν ἔμμεναι ¹. ἔστι γὰρ εἶναι, μηδὲν δ' οὐκ ἔστιν · τὰ σ' ἐγὼ φράζεσθαι ἄνωγα. πρώτης γάρ σ' ἀφ' όδοῦ ταὐτης διζήσιος <εἴργω>, αὐτὰρ ἔπειτ' ἀπὸ τῆς, ῆν δὴ βροτοὶ εἰδότες οὐδέν πλάσσονται \*, δίκρανοι · ἀμηχανίη γὰρ ἐν αὐτῶν στήθεσιν ἰθύνει πλακτὸν νόον · οἱ δὲ φοροῦνται κωφοὶ ὁμῶς τυφλοί τε, τεθηπότες, ἄκριτα φῦλα ², οἰς τὸ πέλειν τε καὶ οὐκ εἶναι ταὐτὸν νενόμισται κοὐ ταὐτόν, πάντων δὲ παλίντροπός ἐστι κέλευθος ³.

the predicates of true being

**83**—D. B 8:

μοῦνος \*\* δ' ἔτι μῦθος ὁδοῖο λείπεται, ὡς ἔστιν. ταύτη δ' ἐπὶ σήματ' ἔασι πολλὰ μάλ', ὡς ἀγένητον ἐὸν καὶ ἀνώλεθρόν ἐστιν, ἐστι γὰρ οὐλομελές \*\*\* τε καὶ ἀτρεμὲς ἠδ' ἀτέλεστον · οὐδέ ποτ' ἦν οὐδ' ἔσται, ἐπεὶ νῦν ἔστιν ὁμοῦ πᾶν, ἕν, ξυνεχές · τίνα γὰρ γένναν διζήσεαι αὐτοῦ; πῆ πόθεν αὐξηθέν; οὕτ' ἐκ μὴ ἐόντος ἐάσσω φάσθαι σ' οὐδὲ νοεῖν · οὐ γὰρ φατὸν οὐδὲ νοητόν ἔστιν ὅπως οὐκ ἔστι. τί δ' ἄν μιν καὶ χρέος ὧρσεν ὕστερον ἢ πρόσθεν, τοῦ μηδενὸς ἀρξάμενον, φῦν; οὕτως ἢ πάμπαν πέλεναι χρεών ἐστιν ἢ οὐχί. οὐδέ ποτ' ἐκ μὴ ἐόντος ἐφήσει πίστιος ἰσχύς γίγνεσθαί τι παρ' αὐτό · τοῦ εἵνεκεν οὕτε γενέσθαι

Vs 1: "This you must say and think, that being is".—This translation, also given by Diels, will be the right one.

Vs 7: ἄκριτα, without judgment.

Vs 9: "and in all things there is for them a counterway". He might seem in the last verses to be combating Heraclitus. Yet, the whole passage (l. 4 till the end) rather gives the impression that not one isolated thinker is referred to, but the multitude of men, including the older philosophers. See O. Gigon, *Ursprung* p. 258, and Jaeger, *Theol.* p. 101.

<sup>\*</sup> Diels keeps in his text the form πλάττονται, and notes: verderbt für πλάσσονται = πλάζονται.

<sup>\*\*</sup> Diels, who took this fr. apart, read μοῦνος. Kranz, who makes it one with the end of the first fr., has to continue after the words έξ ἐμέθεν ῥηθέντα: μόνος δ' ἔτι e.q.s.

<sup>\*\*\*</sup> Diels read οὖλον μουνογενές (with Simpl., Clem., Philop.), but Kranz (VS<sup>5</sup>) preferred ἐστι γὰρ οὐλομελές (Plut., Adv. Col. 1114 c). See his note there (VS<sup>5</sup> I, p. 235).

ταύτον 1 το κατί νοείν τε και ούνεκεν έστι νόημα .στισδό ρότνωπ νώ ε 'δ νόό [μη] γουσδιπό κύο φωγ ίτοό ούνεκεν ούκ άτελεύτητον τό έὸν θέμις είναι: πείρατος εν δεσμοΐσιν έχει, τό μιν άμφίς εέργει. χούτως έμπεδον αύθι μένει · κρατερή γάρ ΄ Ανάγκη ι ποτίσκ στ ότυκό 'θωκ νονόμ στ ώτύωτ νό 'τ νότύκτ τήλε μαλ' επλάγχθησαν, άπωσε δε πίστις άληθής. ξστιν άναρχον, άπαυστον, έπεὶ γένεσις καὶ δλεθρος αύταρ άκίνητον μεγάλων έν πείρασι δεσμών - . ευεχάς πάν έστιν, έδν γάρ έδντι πελάζει . ούδέ τι χειρότερον παν δ' έμπλεόν έστιν έοντος. ούδε τι τη μάλλον, τό κεν είργοι μιν συνέχεσθαι 1, · νούομό νιττό νῶπ ίσπε , νιττό νότος) κοίο έδύΟ τως γένεσις μέν άπέσβεσται και άπυστος δλεθρος. εί γαρ έγεντ, ούν έστ(ι), ούδ εί ποτε μέλλει έσεσθαι. ιοτιονόγ εκ κω '6 ρωπ ινός \* οτιολόπω τιεπέ νω '6 ρωπ εστιν όδός), τήν δ ώστε πέλειν και έτήτυμον είναι. τήν μέν έαν άνόητον άνώνυμον (ού γάρ άληθής έστιν η ούκ έστιν κέκριται δ' ούν, ώσπερ άνάγκη, άλλ έχει η δε κρίσις περί τούτων εν τώδ έστιν. ούτ δλλυσθαι άνηκε Δίκη χαλάσασα πέδησιν,

of it, which might diminish its continuity". <sup>1</sup> Vs 23: "and you cannot attribute a higher degree of intensity to any part

> καί τόπον άλλάσσειν, διά τε χρόα φανόν άμείβειν. γίγνεσθαί τε και δλλυσθαι, είναι τε και ούχί,

ίσσα βροτοί κατέθεντο πεποιθότες είναι άληθή, ούλον άκίνητόν τ' ἔμεναι. τῷ πάντ' ὄνομ (α) ἔσται δ, άλλο πάρεξ του έόντος επεί τό γε Μοϊρ έπέδησεν εύρήσεις το νοείν. ούδεν γάρ <ή> έστιν ή έσται ού γάρ άνευ τοῦ ἐόντος, ἐν ῷ πεφατισμένον ἐστίν,

Vs 25: πελάζει = borders upon.

Vs 33: Edv 8' - if it was eredeueg.

ot

35

30

Sz

07

GI

ένεκα (not unusual, cf. Hom., Od. III 60 f., where Mentor-Athene prays: Ψ Vs 34: "thinking and the object of thought are the same". ούνεχεν = οδ

ούνεκα δεύρ, ίκομεσθα θοή σύν νη μελαίνη.). δός δ' έτι Τηλέμαχον καὶ έμε πρήξαντα νέεσθαι,

Vs 38: τῷ πάντ δνομ ἔσται - "Therefore it will be nothing than name".

Vs 42: since it has a furthest limit.

Thus Kranz (VS), with Karsten and Stein. Diels read: Exerta resou to éou.

πάντοθεν, εὐκύκλου σφαίρης ἐναλίγκιον ὄγκω, μεσσόθεν ισοπαλές πάντη 1 · τὸ γὰρ οὔτε τι μεῖζον ούτε τι βαιότερον πέλεναι χρεόν ἐστι τῆ ἢ τῆ. 45 ούτε γάρ οὐκ ἐὸν \* ἔστι, τό κεν παύοι μιν ἱκνεῖσθαι είς όμόν 2, ούτ' έὸν ἔστιν ὅπως εἴη κεν ἐόντος τῆ μᾶλλον τῆ δ' ἦσσον, ἐπεὶ πᾶν ἐστιν ἄσυλον 3. οί γὰρ πάντοθεν ἴσον, ὁμῶς ἐν πείρασι κύρει. έν τῷ σοι παύω πιστὸν λόγον ἠδὲ νόημα 50 άμφὶς άληθείης · δόξας δ' άπὸ τοῦδε βροτείας μάνθανε, κόσμον ἐμῶν ἐπέων ἀπατηλὸν ἀκούων. μορφάς γάρ κατέθεντο δύο γνώμας 4 όνομάζειν: τῶν μίαν οὐ χρεών ἐστιν — ἐν ὧ πεπλανημένοι εἰσίν —. τάντία δ' ἐκρίναντο δέμας καὶ σήματ' ἔθεντο 5 55 χωρίς ἀπ' ἀλλήλων, τῆ μὲν φλογὸς αἰθέριον πῦρ, ήπιον ὄν, μέγ' ἀραιὸν \*\* [ἐλαφρόν], ἑωυτῷ πάντοσε τωὐτόν, τῷ δ' ἐτέρῳ μὴ τωὐτόν : ἀτὰρ κἀκεῖνο κατ' αὐτό τάντία νύκτ' άδαῆ, πυκινὸν δέμας ἐμβριθές τε. 60 τόν σοι ἐγὼ διάκοσμον ἐοικότα πάντα φατίζω. ώς οὐ μή ποτέ τίς σε βροτῶν γνώμη παρελάσση 6.

for the realm of δόξα P. accepts two

84—Alex. in *Metaph*. A 3, 984 b<sup>3</sup>, p. 31, 7 Havd.:

Θεόφραστος εν τῷ πρώτῳ Περὶ τῶν φυσικῶν [fr. 6 D. 482, 5] οὕτως λέγει · principles 'τούτω δὲ ἐπιγενόμενος Π. Πύρητος ὁ Ἐλεάτης' (λέγει δὲ [καὶ] Ξενοφάνην) έπ' ἀμφοτέρας ήλθε τὰς όδούς. καὶ γὰρ ὡς ἀίδιόν ἐστι τὸ πᾶν ἀποφαίνεται καὶ γένεσιν ἀποδιδόναι πειρᾶται τῶν ὄντων, οὐχ ὁμοίως περὶ ἀμφοτέρων δοξάζων. άλλα κατ' άλήθειαν μεν εν το παν και άγενητον και σφαιροειδές ύπολαμβάνων.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vs 44: equal to all sides.

Vs 47: εἰς ὁμόν = to the same point or distance, i.e. to the spherical form.

Vs 48: ἄσυλον, inviolable.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vs 53: γνώμας κατέθεντο - "Mortals have made up their minds" (Burnet).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vs 55 f.: "They have distinguished them as opposite in form, and have assigned to them marks distinct from one another."

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vs 60 f.: "This whole arrangement I tell you as a probable one, lest ever an opinion of mortals should outstrip you."

Diels read ου τεον, Kranz, VS5 οὐκ ἐον (a misprint for ἐδν).

Simpl. has μέγ' ἀραιὸν ἐλαφρὸν. Diels, followed by Kranz, deleted ἀραιὸν, Karsten ἐλαφρὸν. Indeed, if the one is a gloss of the other, ἐλαφρὸν could better be a gloss than ἀραιόν, which is an especial presocratic term. We cannot accept the solution recently suggested by W. J. Verdenius (Mnem. 1947, p. 286 f.), who proposes to delete ήπιον, starting from the wrong assumption that ἀραιόν and έλαφρόν could not be synonyms.

κατά δόξαν δὲ τῶν πολλῶν εἰς τὸ γένεσιν ἀποδοῦναι τῶν φαινομένων δύο ποιῶν τὰς ἀρχάς, πῦρ και γῆν, τὸ μὲν ὡς ὕλην τὸ δὲ ὡς αἴτιον καὶ ποιοῦν.'

## **85**—Aët. II, 7, 1 (D. 28, A 37):

the cosmic

Παρμενίδης στεφάνας εΐναι περιπεπλεγμένας, ἐπαλλήλους, τὴν μὲν ἐκ τοῦ άραιοῦ, τὴν δὲ ἐκ τοῦ πυκνοῦ · μικτάς δὲ ἄλλας ἐκ φωτός καὶ σκότους μεταξύ τούτων. καὶ τὸ περιέχον δὲ πάσας τείχους δίκην στερεὸν ὑπάρχειν, ὑφ' ῷ πυρ-

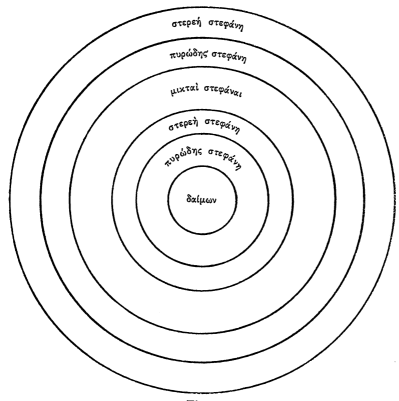


Fig. 1

ώδης στεφάνη, και τὸ μεσαίτατον πασῶν στερεόν, ὑφ' ῷ πάλιν πυρώδης 1. τῶν δὲ συμμιγῶν τὴν μεσαιτάτην ² ἀπάσαις <ἀρχήν> τε καὶ <αἰτίαν> κινήσεως καὶ γενέσεως ὑπάρχειν, ἥντινα καὶ δαίμονα κυβερνῆτιν καὶ κληδοῦχον \* ἐπονομάζει Δίκην τε καὶ ᾿Ανάγκην.

sc. στεφάνη.

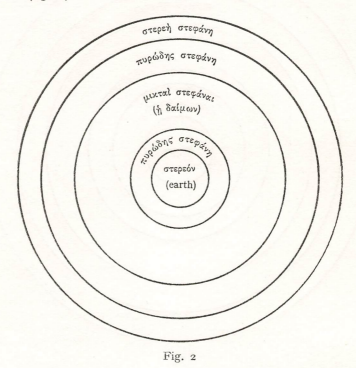
τῶν δὲ συμμιγῶν τὴν μεσαιτάτην - she who dwells in the middle of the mixed zones. See fig. 1.

κληρούχον: Aët. κληδούχον Fülleborn, Diels (see fr. 1, l. 14).

b. Parm., D. B 12:

αί γὰρ στεινότεραι 1 πληντο πυρὸς ἀκρήτοιο, αἱ δ' ἐπὶ ταῖς νυκτός, μετὰ δὲ φλογὸς ἴεται αἶσα ' ἐν δὲ μέσφ τούτων δαίμων ἡ πάντα κυβερνᾳ΄ τάντα γὰρ <ἡ> στυγεροῖο τόκου καὶ μίξιος ἄρχει πέμπουσ' ἄρσενι θῆλυ μιγῆν ² τό τ' ἐναντίον αὖτις ἄρσεν θηλυτέρφ.

The neoplatonists (Simplicius) let the  $\delta\alpha i\mu\omega\nu$  reside in the centre of the whole (fig. 2).



But this is contrary to the testimony of Diog. L. in IX 21, that P. was the first who put the earth in the centre:

C. πρῶτος δὲ οὖτος τὴν γῆν ἀπέφαινε σφαιροειδῆ καὶ ἐν μέσω κεῖσθαι.
Cf. Burnet, E. Gr. Ph.² 215-221; fourth ed. p. 188-191. See also Diels, Parmenides' Lehrgedicht, p. 105 and 107.

<sup>1</sup> αἱ γὰρ στεινότεραι, sc. στέφαναι.

 $<sup>^{2}</sup>$  μιγῆν = μιγῆναι.

d. A thrd explanation is given by O. Gigon, Ursprung, p. 279 ff. See flig. 3.

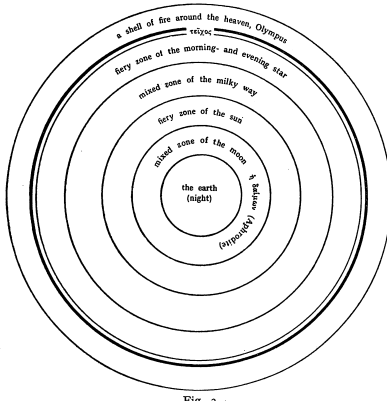


Fig. 3

Now, surely, this does not agree with the description of Aëtius, cited under a. As to the idea of a shell of fire ("Feuerschale") around the heaven, G. finds this confirmed by Cic., De nat. deor. I 11, 28 (D. A 37):

Nam P. quidem commenticium quiddam: coronae simile efficit (στεφάνην appellat), continentem ardorem et lucis orbem qui cingit caelum, quem appellat deum.---

# **86—a.** Parm., D. B 16: ώς γὰρ ἑκάστοτ' ἔχει κρᾶσιν μελέων πολυπλάγκτων \*\*, τως νόος άνθρωποισι παρίσταται το γάρ αὐτό

thinking and bodily consistence

In this form the text is cited by Arist, and Theophr. Then vóog must be the subject, which gives a possible construction, yet a rather hard one. Some will read ἔκαστος, which would be easier to understand. However, if any correction is to be proposed, κρᾶσις will do better.

έστιν όπερ φρονέει μελέων φύσις άνθρώποισιν καὶ πᾶσιν καὶ παντί τὸ γὰρ πλέον ἐστὶ νόημα 1.

**b.** Theophr. explains the last words in the following lines (*De sensu* 3, D. A 46):

Παρμενίδης μὲν γὰρ ὅλως οὐδὲν ἀφώρικεν ², ἀλλὰ μόνον ὅτι δυοῖν ὅντοιν στοιχείοιν κατὰ τὸ ὑπερβάλλον ἐστὶν ἡ γνῶσις. ἐὰν γὰρ ὑπεραίρη τὸ θερμὸν ἢ τὸ ψυχρόν, ἄλλην γίνεσθαι τὴν διάνοιαν, βελτίω δὲ καὶ καθαρωτέραν τὴν διὰ τὸ θερμόν ˙οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ ταύτην δεῖσθαί τινος συμμετρίας ˙,,,ώς γὰρ ἑκάστοτε'' — φησίν — ,,ἔχει κρᾶσιν μελέων πολυπλάγκτων'' κτλ. (4) τὸ γὰρ αἰσθάνεσθαι καὶ τὸ φρονεῖν ὡς ταὐτὸ λέγει ˙διὸ καὶ τὴν μνήμην καὶ τὴν λήθην ἀπὸ τούτων γίνεσθαι διὰ τῆς κράσεως. ἀν δ' ἰσάζωσι τῆ μίξει, πότερον ἔσται φρονεῖν ἢ οἴ, καὶ τίς ἡ διάθεσις, οὐδὲν ἔτι διώρικεν. ὅτι δὲ καὶ τῷ ἐναντίω καθ' αὐτὸ ποιεῖ τὴν αἴσθησιν φανερόν, ἐν οῖς φησι τὸν νεκρὸν φωτὸς μὲν καὶ θερμοῦ καὶ φωνῆς οὐκ αἰσθάνεσθαι διὰ τὴν ἔκλειψιν τοῦ πυρός, ψυχροῦ δὲ καὶ σιωπῆς καὶ τῶν ἐναντίων αἰσθάνεσθαι, καὶ ὅλως δὲ πᾶν τὸ ὂν ἔχειν τινὰ γνῶσιν.

#### 3-ZENO

life

#### 87—a. Diog. IX 25 (D. 29 A 1):

Ζήνων Ἐλεάτης. τοῦτον ᾿Απολλόδωρός φησιν ἐν Χρονικοῖς φύσει μὲν Τελευταγόρου, θέσει ³ δὲ Παρμενίδου. — φησὶ δὲ ᾿Αριστοτέλης ἐν τῷ Σοφιστῆ εὑρετὴν αὐτὸν γενέσθαι διαλεκτικῆς, ὤσπερ Ἐμπεδοκλέα ῥητορικῆς. (26) γέγονε δὲ ἀνὴρ γενναιότατος καὶ ἐν φιλοσοφία καὶ ἐν πολιτεία. φέρεται γοῦν αὐτοῦ βιβλία πολλῆς συνέσεως γέμοντα.

#### b. On the book of Zeno see Plato, Parm. 128 c:

ἔστι δὲ τό γε ἀληθὲς βοήθειά τις ταῦτα [τὰ γράμματα] τῷ Παρμενίδου λόγῳ πρὸς τοὺς ἐπιχειροῦντας αὐτὸν κωμωδεῖν ὡς, εἰ ἕν ἐστι, πολλὰ καὶ γελοῖα συμβαίνει πάσχειν τῷ λόγῳ καὶ ἐναντία αὐτῷ. ἀντιλέγει δὴ οὖν τοῦτο τὸ γράμμα πρὸς τοὺς τὰ πολλὰ λέγοντας καὶ ἀνταποδίδωσι ταὐτὰ καὶ πλείω, τοῦτο βουλόμενον δηλοῦν, ὡς ἔτι γελοιότερα πάσχοι ἄν αὐτῶν ἡ ὑπόθεσις, εἰ πολλά ἐστιν, ἢ ἡ τοῦ ἐν εἶναι, εἴ τις ἰκανῶς ἐπεξίοι. διὰ τοιαύτην δὴ φιλονικίαν ὑπὸ νέου ὄντος ἐμοῦ ἐγράφη, καί τις αὐτὸ ἔκλεψε γραφέν, ὥστε οὐδὲ βουλεύσασθαι ἐξεγένετο, εἴτ' ἐξοιστέον αὐτὸ εἰς τὸ φῶς εἴτε μή.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "For what prevails (in the body) is thought".

<sup>2</sup> sc. περὶ αἰσθήσεων.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> by adoption.

c. On the subtility of his dialectic: Plato, Phaedr. 261 d: τὸν οὖν Ἐλεατικὸν Παλαμήδην λέγοντα οὐκ ἴσμεν τέγνη, ὥστε φαίνεσθαι τοῖς ἀκούουσι τὰ αὐτὰ ὅμοια καὶ ἀνόμοια, καὶ ἐν καὶ πολλά, μένοντά τε αὖ καὶ φερόμενα;

88—Simpl., Phys. 1108, 18 D (D. 29 A 29):

the grain and the heap

διά τοῦτο λύει 1 καὶ τὸν Ζήνωνος τοῦ Ἐλεάτου λόγον, δν ήρετο Πρωταγόραν τὸν σοφιστήν. ,,εἰπὲ γάρ μοι," ἔφη, ,,ὧ Πρωταγόρα, ἄρα ὁ εἶς κέγχρος καταπεσών ψόφον ποιεί ή τὸ μυριοστὸν τοῦ κέγγρου;" τοῦ δὲ εἰπόντος μὴ ποιείν, ,, δ δὲ μέδιμνος'', ἔφη, ,,τῶν κέγχρων καταπεσὼν ποιεῖ ψόφον ἢ οὔ''; τοῦ δὲ ψοφεῖν εἰπόντος τὸν μέδιμνον ,,τί οὖν", ἔφη ὁ Ζήνων, ,,οὐκ ἔστι λόγος ² τοῦ μεδίμνου τῶν κέγχρων πρὸς τὸν ἕνα καὶ τὸ μυριοστὸν τὸ τοῦ ἑνός"; τοῦ δὲ φήσαντος εΐναι, ,,τί οὖν", ἔφη ὁ Ζήνων, ,,οὐ καὶ τῶν ψόφων ἔσονται λόγοι πρός άλλήλους οἱ αὐτοί; ὡς γὰρ τὰ ψοφοῦντα, καὶ οἱ ψόφοι · τούτου δὲ οὕτως έχοντος, εί ὁ μέδιμνος τοῦ κέγχρου ψοφεῖ, ψοφήσει καὶ ὁ εἶς κέγχρος καὶ τὸ μυριοστόν τοῦ κέγχρου."

89—a. D. 29, B I, at the end, and B 2 (Simpl., Phys. 139, 5 D): there cannot

'Εν μέντοι τῷ συγγράμματι αὐτοῦ πολλὰ ἔχοντι ἐπιχειρήματα καθ' ἕκαστον δείχνυσιν, ὅτι τῷ πολλὰ εἶναι λέγοντι συμβαίνει τὰ ἐναντία λέγειν ΄ ὧν ἕν έστιν ἐπιγείρημα, ἐν ῷ δείκνυσιν ὅτι, ,,εἰ πολλά ἐστι, καὶ μεγάλα ἐστὶ καὶ μικρά · μεγάλα μὲν ὥστε ἄπειρα τὸ μέγεθος εἶναι, μικρὰ δὲ οὕτως ὥστε μηθὲν έχειν μέγεθος" (Β Ι).

Έν δη τούτω δείκνυσιν, ότι οδ μήτε μέγεθος μήτε πάχος μήτε όγκος μηθείς first proof: έστιν, οὐδ' ἂν εἴη τοῦτο. ,,εἰ γὰρ ἄλλῳ ὄντι, φησί, προσγένοιτο, οὐδὲν ἂν μεῖζον ποιήσειεν. μεγέθους γὰρ μηδενὸς ὄντος, προσγενομένου δέ, οὐδὲν οἶόν τε εἰς μέγεθος ἐπιδοῦναι. καὶ οὕτως ἂν ἤδη τὸ προσγινόμενον οὐδὲν εἴη. εἰ δὲ ἀπογινομένου τὸ ἔτερον μηδὲν ἔλαττον ἔσται, μηδὲ αὖ προσγινομένου αὐξήσεται, δηλον ότι το προσγενόμενον ούδεν ην ούδε το απογενόμενον." καὶ ταῦτα οὐχὶ τὸ εν ἀναιρῶν ὁ Ζήνων λέγει, ἀλλ' ὅτι μέγεθος ἔχει ἕκαστον τῶν πολλών και ἀπείρων, τῷ πρὸ τοῦ λαμβανομένου ἀεί τι εἶναι, διὰ τὴν ἐπ' ἄπειρον τομήν · δ δείχνυσι προδείζας, ὅτι οὐδὲν ἔχει μέγεθος ἐχ τοῦ ἔχαστον τῶν πολλῶν ἑαυτῷ ταὐτὸν εἶναι καὶ ἕν.

**b**. D. B 3 (Simpl., Phys. 140, 28 D):

second proof: έχ διχοτομίας

πάλιν γὰρ δεικνύς ὅτι, εἰ πολλά ἐστι, τὰ αὐτὰ πεπερασμένα ἐστὶ καὶ ἄπειρα, γράφει ταῦτα κατὰ λέξιν ὁ Ζήνων : ,,εἰ πολλά ἐστιν, ἀνάγκη τοσαῦτα εἶναι

λύει - refutes, sc. Aristotle.

λόγος - a proportion.

όσα ἐστὶ καὶ οὕτε πλείονα αὐτῶν οὕτε ἐλάττονα. εἰ δὲ τοσαῦτά ἐστιν ὅσα ἐστί, πεπερασμένα ἂν εἴη. εἰ πολλά ἐστιν, ἄπειρα τὰ ὅντα ἐστίν · ἀεὶ γὰρ ἕτερα μεταξύ τῶν ὅντων ἐστί, καὶ πάλιν ἐκείνων ἕτερα μεταξύ. καὶ οὕτως ἄπειρα τὰ ὅντα ἐστί. '' καὶ οὕτως μὲν τὸ κατὰ τὸ πλῆθος ἄπειρον ἐκ τῆς διχοτομίας ἔδειξε.

#### third proof: the infinitely great

c. D. B I (Simpl., Phys. 140, 34 D) (to be connected with the first proof):

τὸ δὲ κατὰ μέγεθος (SC. ἄπειρον ἔδειξε) πρότερον κατὰ τὴν αὐτὴν ἐπιχείρησιν. προδείξας γὰρ ὅτι, ,,εἰ μὴ ἔχοι μέγεθος τὸ ὅν, οὐδ' ἄν εἴη'', ἐπάγει · ,,εἰ δὲ ἔστιν, ἀνάγκη ἕκαστον μέγεθός τι ἔχειν καὶ πάχος, καὶ ἀπέχειν αὐτοῦ τὸ ἔτερον ἀπὸ τοῦ ἑτέρου. καὶ περὶ τοῦ προύχοντος ² ὁ αὐτὸς λόγος. καὶ γὰρ ἐκεῖνο ἔξει μέγεθος καὶ προέξει αὐτοῦ τι ³. ὅμοιον δὴ τοῦτο ἄπαξ τε εἰπεῖν καὶ ἀεὶ λέγειν · οὐδὲν γὰρ αὐτοῦ τοιοῦτον ἔσχατον ἔσται, ὥστε ἔτερον πρὸ ἑτέρου οὐκ ἔσται \*. οὕτως εἰ πολλά ἐστιν, ἀνάγκη αὐτὰ μικρά τε εἶναι καὶ εγάλα, μικρὰ μὲν ὥστε μὴ ἔχειν μέγεθος, μεγάλα δὲ ὥστε ἄπειρα εἶναι."

#### space

## 90—a. Simpl., Phys. 562, 3 D:

ό Zήνωνος λόγος ἀναιρεῖν ἐδόκει τὸ εἶναι τὸν τόπον ἐρωτῶν οὕτως  $\cdot$  ,,εἰ ἔστιν ὁ τόπος, ἔν τινι ἔσται  $\cdot$  πᾶν γὰρ ὂν ἔν τινι  $\cdot$  τὸ δὲ ἔν τινι καὶ ἐν τόπω. ἔσται ἄρα καὶ ὁ τόπος ἐν τόπω, καὶ τοῦτο ἐπ' ἄπειρον  $\cdot$  οὐκ ἄρα ἔστιν ὁ τόπος.''

## **b.** Cf. Arist., Phys. IV 3, 210 b<sup>22</sup>:

δ δὲ Ζήνων ἠπόρει, ὅτι εἰ ἔστι τι ὁ τόπος, ἐν τίνι ἔσται, λύειν οὐ χαλεπόν · οὐδὲν γὰρ κωλύει ἐν ἄλλῳ μὲν εἶναι τὸν πρῶτον τόπον, μὴ μέντοι ὡς ἐν τόπῳ ἐκείνῳ, ἀλλ' ὥσπερ ἡ μὲν ὑγίεια ἐν θερμοῖς ὡς ἔξις, τὸ δὲ θερμὸν ἐν σώματι ὡς πάθος. ὥστ' οὐκ ἀνάγκη εἰς ἄπειρον ἰέναι.

# motion: first argument

91—a. Arist., Phys. VI 9, 239 b9:

Τέτταρες δ' εἰσὶ λόγοι περὶ κινήσεως Ζήνωνος οἱ παρέχοντες τὰς δυσκολίας τοῖς λύουσιν πρῶτος μὲν ὁ περὶ τοῦ μὴ κινεῖσθαι διὰ τὸ πρότερον εἰς τὸ ἡμισυ δεῖν ἀφικέσθαι τὸ φερόμενον ἢ πρὸς τὸ τέλος, περὶ οὖ διείλομεν ἐν τοῖς πρότερον λόγοις  $^4$ .

\* προέξει αὐτοῦ τι "there will be something before it".

<sup>1</sup> ἀεὶ γὰρ ἔτερα e.q.s. - For every extent can always again be divided.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> περί τοῦ προύχοντος "about what is before it".

<sup>4</sup> ἐν τοῖς πρότερον λόγοις - i.e. in the next cited passage of Phys. VI 2, under b.

<sup>\*</sup> Diels keeps the text of the mss: οὖτε ἔτερον · πρὸς ἔτερον οὖκ ἔσται. Κ. Freeman, Ancilla to the Pre-Socr. Philosophers, translates: "nor will any part be unrelated to another part." The corrections ιστε and πρὸ ἐτέρου are due to Th. Gomperz.

#### **b.** Arist., Phys. VI 2, 233 a<sup>11</sup>:

μέγεθος ἄπαν ἐστὶ συνεχἔς · τὰς αὐτὰς γὰρ καὶ τὰς ἴσας διαιρέσεις ὁ χρόνος διαιρεῖται καὶ τὸ μέγεθος. — 233 a²¹: διὸ καὶ ὁ Ζήνωνος λόγος ψεῦδος λαμβάνει ¹ τὸ μὴ ἐνδέχεσθαι τὰ ἄπειρα διελθεῖν ἢ ἄψασθαι τῶν ἀπείρων καθ' ἔκαστον ² ἐν πεπερασμένω χρόνω. διχῶς γὰρ λέγεται καὶ τὸ μῆκος καὶ ὁ χρόνος ἄπειρον, καὶ ὅλως πᾶν τὸ συνεχές, ἤτοι κατὰ διαίρεσιν ἢ τοῖς ἐσχάτοις. τῶν μὲν οὖν κατὰ ποσὸν ἀπείρων οὐκ ἐνδέχεται ἄψασθαι ἐν πεπερασμένω χρόνω, τῶν δὲ κατὰ διαίρεσιν ἐνδέχεται · καὶ γὰρ αὐτὸς ὁ χρόνος οὕτως ἄπειρος. ὥστε ἐν τῷ ἀπείρω καὶ οὐκ ἐν τῷ πεπερασμένω συμβαίνει διιέναι τὸ ἄπειρον, καὶ ἄπτεσθαι τῶν ἀπείρων τοῖς ἀπείροις, οὐ τοῖς πεπερασμένοις.

#### 92—a. Arist., Phys. VI 9, 239 b14:

second argument: Achilles

δεύτερος δ' ὁ καλούμενος 'Αχιλλεύς. ἔστι δ' οὖτος, ὅτι τὸ βραδύτατον οὐδέποτε καταληφθήσεται θέον ὑπὸ τοῦ ταχίστου ' ἔμπροσθεν γὰρ ἀναγκαῖον ἐλθεῖν τὸ διῶκον, ὅθεν ὥρμησε τὸ φεῦγον, ὥστ' ἀεί τι προέχειν ἀναγκαῖον τὸ βραδύτερον.

#### **b.** Arist. continues (Phys. VI 9, 239 $b^{18}$ ):

Aristotle's comment on this

έστι δὲ καὶ οὖτος ὁ αὐτὸς λόγος τῷ διχοτομεῖν, διαφέρει δ' ἐν τῷ διαιρεῖν μὴ δίχα τὸ προσλαμβανόμενον μέγεθος. — 239 b²² ἐν ἀμφοτέροις γὰρ συμβαίνει μὴ ἀφικνεῖσθαι πρὸς τὸ πέρας διαιρουμένου πως τοῦ μεγέθους . ἀλλὰ πρόσκειται ἐν τούτῳ ὅτι οὐδὲ τὸ τάχιστον τετραγωδημένον ³ ἐν τῷ διώκειν τὸ βραδύτατον.

#### **93—a.** Ib. 239 b<sup>30</sup>:

third argument: the flying arrow

τρίτος δ' ὁ νῦν ἡηθείς, ὅτι ἡ ὀιστὸς φερομένη ἔστηκεν. συμβαίνει δὲ παρὰ τὸ λαμβάνειν τὸν χρόνον συγκεῖσθαι ἐκ τῶν νῦν : μὴ διδομένου γὰρ τούτου οὐκ ἔσται ὁ συλλογισμός.

b. Cf. the beginning of this chapter (239 b<sup>5</sup>):

Z. δὲ παραλογίζεται · εἰ γὰρ ἀεί, φησίν, ἠρεμεῖ πᾶν ἢ κινεῖται, <ἠρεμεῖ δ'> ὅταν ἢ κατὰ τὸ ἴσον \*, ἔστι δ' ἀεὶ τὸ φερόμενον ἐν τῷ νῦν, ἀκίνητον τὴν φερομένην εἰναι ὀιστόν. τοῦτο δ' ἐστὶ ψεῦδος · οὐ γὰρ σύγκειται ὁ χρόνος ἐκ τῶν νῦν τῶν ἀδιαιρέτων, ὥσπερ οὐδ' ἄλλο μέγεθος οὐδέν.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> assumes wrongly. <sup>2</sup> severally.

<sup>3</sup> that hero in swiftness, sc. ἀφίξεται.

<sup>\*</sup> Zeller deletes ή κινεῖται. Diels adds after κινεῖται <ούδὲν δὲ κινεῖται>, and after ἐν τῷ νῦν <πᾶν δὲ κατὰ τὸ ἴσον ἐν τῷ νῦν>. Carteron <ἡρεμεῖ δ'>. Ross (in his recent edition) follows Zeller.

fourth argument 94—a. Ib. 239 b<sup>33</sup>:

τέταρτος δ' ό περί τῶν ἐν σταδίω κινουμένων ἐξ ἐναντίας ἴσων ὄγκων παρ' ἴσους, τῶν μὲν ἀπὸ τέλους τοῦ σταδίου τῶν δ' ἀπὸ μέσου, ἴσω τάχει, ἐν ῷ συμβαίνειν οἴεται ἴσον εἶναι γρόνον τῷ διπλασίω τὸν ἡμισυν.

the comment of Aristotle

**b.** Arist. adds (240 a<sup>1</sup>):

έστι δ' ὁ παραλογισμός ἐν τῷ τὸ μὲν παρὰ κινούμενον τὸ δὲ παρ' ἡρεμοῦν τὸ ἴσον μέγεθος ἀξιοῦν τῷ ἴσω τάγει τὸν ἴσον φέρεσθαι χρόνον.

"The mistake of the argument lies in this point, that the same object is supposed to move with the same velocity in the same time along a moving and along a nonmoving object."

Alex. draws this figure of it (Simpl., Phys. 1016, 14 ff.):

$$\Delta \begin{array}{c}
A A A A A \\
B B B B \rightarrow \\
\leftarrow \Gamma \Gamma \Gamma \Gamma
\end{array}$$

Α ὄγκοι ἐστῶτες.

 ${f B}$  δγκοι κινούμενοι ἀπὸ τοῦ  ${f \Delta}$  ἐπὶ τὸ  ${f E}$ .  $\Gamma$  όγκοι κινούμενοι ἀπὸ τοῦ E ἐπι τὸ  $\Delta$ .

 $\Delta$  ἀρχὴ τοῦ σταδίου.

Ε τέλος τοῦ σταδίου.

the definitive refutation of Arist.

10

95—In Phys. VIII 8, 263a4-b9 Arist. qualifies his first refutation of the argument ἐχ διγοτομίας as a preliminary one and gives his definitive refutation, which is based upon the distinction between δυνάμει and ένεργεία ὄν.

(263 a11) Έν μεν οὖν τοῖς πρώτοις λόγοις τοῖς περὶ κινήσεως ἐλύομεν διὰ τοῦ τὸν χρόνον ἄπειρα ἔχειν ἐν αὐτῷ · οὐδὲν γὰρ ἄτοπον εἰ ἐν ἀπείρω χρόνω άπειρα διέρχεταί τις · όμοίως δὲ τὸ ἄπειρον ἔν τε τῷ μήκει ὑπάρχει καὶ ἐν τῷ χρόνω. 'Αλλ' αύτη ή λύσις πρὸς μὲν τὸν ἐρωτῶντα ἱκανῶς ἔχει (ἡρωτᾶτο γὰρ 5 εί ἐν πεπερασμένω ἄπειρα ἐνδέχεται διεξελθεῖν ἢ ἀριθμῆσαι) πρὸς δὲ τὸ πρᾶγμα καὶ τὴν ἀλήθειαν οὐχ ἱκανῶς. "Αν γάρ τις, ἀφέμενος τοῦ μήκους καὶ τοῦ ἐρωτᾶν εἰ ἐν πεπερασμένω χρόνω ἐνδέχεται ἄπειρα διεξελθεῖν, πυνθάνηται έπ' αὐτοῦ τοῦ χρόνου ταῦτα (ἔχει γὰρ ὁ χρόνος ἀπείρους διαιρέσεις), οὐκέτι ἱκανὴ έσται αύτη ή λύσις άλλὰ τὸ άληθὲς λεκτέον, ὅπερ εἴπομεν ἐν τοῖς ἄρτι λόγοις.

\*Αν γάρ τις τὴν συνεχῆ διαιρῆ εἰς δύο ἡμίση, οὖτος τῷ ένὶ σημείῳ ὡς δυσὶ χρῆται · ποιεῖ γὰρ αὐτὸ ἀρχὴν καὶ τελευτήν · οὕτω δὲ ποιεῖ ὅ τε ἀριθμῶν καὶ ό εἰς τὰ ἡμίση διαιρῶν. Οὕτω δὲ διαιροῦντος, οὐκ ἔσται συνεχής οὔθ' ἡ γραμμή ούθ' ή χίνησις · ή γάρ συνεχής χίνησις συνεχοῦς ἐστιν · ἐν δὲ τῷ συνεχεῖ ἔνεστι μὲν ἄπειρα ἡμίση, ἀλλ' οὐκ ἐντελεχεία ἀλλὰ δυνάμει. "Αν δὲ ποιῆ ἐντελεχεία, 15 οὐ ποιήσει συνεχῆ, ἀλλὰ στήσει ΄ ὅπερ ἐπὶ τοῦ ἀριθμοῦντος τὰ ἡμίσεα φανερόν έστιν ότι συμβαίνει το γάρ εν σημεῖον ἀνάγκη αὐτῷ ἀριθμεῖν δύο τοῦ μὲν γὰρ ἐτέρου τελευτὴ ἡμίσεος, τοῦ δ' ἐτέρου ἀρχὴ ἔσται, ἂν μὴ μίαν ἀριθμῆ τὴν συνεχη, άλλα δύο ημισείας.

"Ωστε λεχτέον πρὸς τὸν ἐρωτῶντα εἰ ἐνδέχεται ἄπειρα διεξελθεῖν ή ἐν 20 γρόνω ή εν μήκει, ότι έστιν ώς, έστι δ' ώς ού. Έντελεχεία μεν γάρ όντα κού ένδέχεται, δυνάμει δ' ένδέχεται · ό γὰρ συνεχῶς κινούμενος κατὰ συμβεβηκὸς ἄπειρα διελήλυθεν, ἀπλῶς δ' οὔ · συμβέβηκε γὰρ τῆ γραμμῆ ἄπειρα ἡμίσεα εἶναι, ἡ δ' οὐσία ἐστὶν ἑτέρα καὶ τὸ εἶναι.

#### 4-MELISSUS

#### 96—Diog. IX 24 (D. 30 A 1):

life

Μέλισσος Ἰθαγένους Σάμιος. οὖτος ἤκουσε Παρμενίδου. — γέγονε δὲ καὶ πολιτικὸς ἀνὴρ καὶ ἀποδοχῆς ¹ παρὰ τοῖς πολίταις ἤξιωμένος · ὅθεν καὶ ναύαρχος ² αἰρεθεὶς ἔτι καὶ μᾶλλον ἐθαυμάσθη ἢ διὰ τὴν οἰκείαν ἀρετήν.

#### 97—a. Melissus, D 30 B 1:

doctrine what is,

αεὶ ἢν ὅ τι ἢν καὶ ἀεὶ ἔσται. εἰ γὰρ ἐγένετο, ἀναγκαῖόν ἐστι πρὶν γενέσθαι is eternal εἶναι μηδέν . ὅτε τοίνυν μηδὲν ἦν, οὐδαμὰ ἂν γένοιτο οὐδὲν ἐκ μηδενός.

#### **b**. D. 30 B 2:

it is infinite

ὅτε τοίνυν οὐκ ἐγένετο, ἔστι τε καὶ ἀεὶ ἦν καὶ ἀεὶ ἔσται, καὶ ἀρχὴν οὐκ ἔχει οὐδὲ τελευτήν, ἀλλ' ἄπειρόν ἐστιν. εἰ μὲν γὰρ ἐγένετο, ἀρχὴν ἂν εἶχεν (ἤρξατο γὰρ ἄν ποτε γενόμενον) καὶ τελευτήν (ἐτελεύτησε γὰρ ἄν ποτε γενόμενον) · ὅτε δὲ μήτε ἤρξατο μήτε ἐτελεύτησεν ἀεί τε ἦν καὶ ἀεὶ ἔσται <καὶ> οὐκ ἔχει ἀρχὴν οὐδὲ τελευτήν · οὐ γὰρ ἀεὶ εἶναι ἀνυστόν, ὅ τι μὴ πᾶν ἔστι.

#### c. D. B 6:

it is one

εἰ γὰρ (SC. ἄπειρον) \* εἴη, εν εἴη ἄν · εἰ γὰρ δύο εἴη, οὐκ ἂν δύναιτο ἄπειρα εἶναι, ἀλλ' ἔχοι ἂν πείρατα πρὸς ἄλληλα.

#### 98-D. B 7:

immutable and without pain

ούτως οὖν ἀίδιόν ἐστι καὶ ἄπειρον καὶ εν καὶ ὅμοιον πᾶν. καὶ οὕτ' ἀν ἀπόλοιτο οὕτε μεῖζον γίνοιτο οὕτε μετακοσμέοιτο, οὕτε ἀλγεῖ οὕτε ἀνιᾶται εἰ γάρ τι τούτων πάσχοι, οὐκ ἀν ἔτι εν εἰη. εἰ γὰρ ἑτεροιοῦται, ἀνάγκη τὸ ἐὸν μὴ ὁμοῖον εἰναι, ἀλλὰ ἀπόλλυσθαι τὸ πρόσθεν ἐόν, τὸ δὲ οὐκ ἐὸν γίνεσθαι. εἰ τοίνυν τριχὶ μιῆ μυρίοις ἔτεσιν ἑτεροῖον γίνοιτο, ὀλεῖται πᾶν ἐν τῷ παντὶ χρόνῳ. 'Αλλ' οὐδὲ μετακοσμηθῆναι ἀνυστόν · ὁ γὰρ κόσμος ὁ πρόσθεν ἐών οὐκ ἀπόλλυται οὕτε ὁ μὴ ἐών γίνεται. ὅτε δὲ μήτε προσγίνεται μηδὲν μήτε ἀπόλλυται μήτε

De Vogel, Greek Philosophy I

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ἀποδοχῆς = favour.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ναύαρχος - M. commanded the Samian fleet in the war against Athens a. 441. (Plut., Pericles 26: Μέλισσος ὁ Ἰθαιγένους ἀνὴρ φιλόσοφος στρατηγῶν τότε τῆς Σάμου —).

<sup>\*</sup> Kranz <ἄπειρον>.

ετεροιούται, πῶς ἀν μετακοσμηθεν τῶν ἐόντων εἴη; εἰ μὲν γάρ τι ἐγίνετο ἐτεροιούται, πῶς ἀν μετακοσμηθείη. Οὐδὲ ἀλγεῖ · οὐ γὰρ ἀν πᾶν εἴη ἀλγέον · ο οὐ γὰρ ἀν δύναιτο ἀεὶ εἶναι χρῆμα ἀλγέον · οὐδὲ ἔχει ἴσην δύναμιν τῷ ὑγιεῖ· οὐδ ἀν ὁμοῖον εἴη, εἰ ἀλγέοι · ἀπογινομένου γάρ τευ ἄν ἀλγέοι ἢ προσγινομένου, κούκ ἀν ἔτι ὅμοιον εἴη. οὐδ' ἀν τὸ ὑγιὲς ἀλγῆσαι δύναιτο · ἀπὸ γὰρ ἀν ὅλοιτο κούκ ἀν ἔτι ὅμοιον εἴη. οὐδ' ἀν τὸ ὑγιὲς ἀλγῆσαι δύναιτο · ἀπὸ γὰρ ἀν ὅλοιτο τὸ γορες καὶ τὸ ἐόν, τὸ δὲ οὐν ἐὸν γένοιτο. καὶ περὶ τοῦ ἀνιᾶσθαι ὡυτὸς λόγος τὸ ὑγιὲς καὶ τὸ ἐόν, τὸ δὲ οὐν ἐὸν γένοιτο. καὶ περὶ τοῦ ἀνιᾶσθαι ὡυτὸς λόγος

τῷ ἀλγέοντι.

15 Οὐδὲ κενεόν ἐστιν οὐδέν · τὸ γὰρ κενεόν οὐδέν ἐστιν · οὐχ ἀλγεοντι.

16 Εἰρεν ἐστιν οὐδὲν κινεῖται · ὑποχωρῆσαι γὰρ οὐχ ἔχει οὐδαμῆ, ἀλλὰ πλέων ἐστιν ἐστιν.

17 νοἰδ κινεῖται · ὑποχωρῆσαι γὰρ κενεόν ἀλλ ἀραιὸν · κενοῦ δὲ μἡ ἐόντος οὐχ ἔχει σὰκ ὑποχωρήσει. πυχνόν δὲ καὶ ἀραιὸν οὐχ ἄν εἴη · τὸ γὰρ ἀραιὸν οὐχ ἀνυστὸν πλέων εἶναι ὁμοίως τῷ πυχνῷ, ἀλλ ἡδη τὸ ἀραιὸν γε κενεώτερον γίνεται τοῦ πλέων εἶναι ὁμοίως τῷ πυχνῷ, ἀλλ ἡδη τὸ ἀραιὸν καὶ τοῦ μἡ πλέω · εἰ μὲν οῦν κυκοῦ. κρίσιν δὲ ταύτην χρὴ ποιήσασθαι τοῦ πλέω καὶ τοῦ μἡ πλέω · εἰ μὲν οὖν χωρεῖ τι ἢ εἰσδέχεται, οὐ πλέων · εἰ δὲ μἡτε χωρεῖ μήτε εἰσδέχεται, πλέων.

20 σύν χωρεῖ τι ἢ εἰσδέχεται, οὐ πλέων · εἰ δὲ μήτε χωρεῖ μήτε εἰσδέχεται, πλέων.

21 ἀνάγκη τοίνυν πλέων εἶναι, εἰ κενὸν μὴ ἔστιν. εἰ τοίνυν πλέων ἐστίν, οὐ κινεῖται.

the one has 99—D, B 9:

Το body
Εί μεν ούν είη, δει αύτο εν είναι · εν δ' εόν δει αύτο σώμα μη έχειν. εί δε 
έχοι πάχος, έχοι ᾶν μόρια και ούκετι εν είη.

# FIFTH CHAPTER

#### PLURALISTS AND ATOMISTS

#### 1-EMPEDOCLES

**100**—Diog. VIII 51 (D. 31 A 1):

life and person

Έμπεδοκλης, ως φησιν Ίππόβοτος, Μέτωνος ην υίος τοῦ Ἐμπεδοκλέους, ᾿Ακραγαντῖνος. — (52) ᾿Απολλόδωρος δ᾽ ὁ γραμματικὸς ἐν τοῖς Χρονικοῖς φησιν ὡς

,, ήν μεν Μέτωνος υίός, εἰς δε Θουρίους αὐτὸν νεωστὶ παντελῶς ἐκτισμένους <δ> Γλαῦκος ἐλθεῖν φησιν."

— (55) ὁ δὲ Θεόφραστος Παρμενίδου φησὶ ζηλωτὴν αὐτὸν γενέσθαι καὶ μιμητὴν ἐν τοῖς ποιήμασι. — (58) φησὶ δὲ Σάτυρος ἐν τοῖς βίοις ὅτι καὶ ἰατρὸς ἢν καὶ ῥήτωρ ἄριστος. Γοργίαν γοῦν τὸν Λεοντῖνον αὐτοῦ γενέσθαι μαθητήν. — (59) τοῦτόν φησιν ὁ Σάτυρος λέγειν, ὡς αὐτὸς παρείη τῷ Ἐμπεδοκλεῖ γοητεύοντι. — (67) περὶ δὲ τοῦ θανάτου αὐτοῦ διάφορός ἐστιν λόγος. — (77) τὰ μὲν οὖν Περὶ φύσεως αὐτῷ καὶ οἱ Καθαρμοὶ εἰς ἔπη τείνουσι πεντακισχίλια.

101—In the beginning of his Καθαρμοί E. himself gives the following prophetical description of his appearance in Sicily.

#### a. D. 31 B 112:

ἄ φίλοι, οἱ μέγα ἄστυ κατὰ ξανθοῦ ᾿Ακράγαντος ναίετ᾽ ἀν᾽ ἄκρα πόλεος, ἀγαθῶν μελεδήμονες ἔργων, ξείνων αἰδοῖοι λιμένες, κακότητος ἄπειροι, χαίρετ᾽ · ἐγὰ δ᾽ ὑμῖν θεὸς ἄμβροτος, οὐκέτι θνητὸς πωλεῦμαι μετὰ πᾶσι τετιμένος, ὥσπερ ἔοικα, ταινίαις τε περίστεπτος στέφεσίν τε θαλείοις · τοῖσιν † ἄμ᾽ † ἄν \* ἵκωμαι ἐς ἄστεα τηλεθάοντα, ἀνδράσιν ἡδὲ γυναιξί, σεβίζομαι · οἱ δ᾽ ἄμ᾽ ἔπονται

μυρίοι ἐξερέοντες, ὅπη πρὸς κέρδος ἀταρπός,

10 οἱ μὲν μαντοσυνέων κεχρημένοι, οἱ δ' ἐπὶ νούσων
παντοίων ἐπύθοντο κλύειν εὐηκέα βάξιν,

παντοιων εποσοντο κλυειν ευηκεα βαζιν, δηρόν δή χαλεποῖσι πεπαρμένοι <ἀμφὶ μόγοισιν>\*\*.

<sup>\*</sup> Kranz. Diels read ἄμ' <εὖτ'> ἂν.

<sup>\*\*</sup> Kranz. χαλεπῆσι . . . <άμφ' δδύνησι>

stories

miracle-

nature

the powers of

he dominates

and tone

**p**. D. B 114:

άνδράσι και δύσζηλος έπι φρένα πίστιος όρμή. υσταιτέτ εγ κέλωγορ 6 ωλώμ · ωέρεξέ ώγέ ρδο φ φίνοι, οίδα μεν ούνεκ' άληθείη πάρα μύθοις,

φάρμακα δ΄ δσσα γεγάσι κακών και γήραος άλκαρ D. B III:

όρνύμενοι πνοιαΐσι καταφθινύθουσιν άρούρας. νωϊωγ ίπέ τ ιο ρονέμ νωμένο νωτομοκό ίδ ριεσύοπ

υοι393θ ούομχύν ξέ ίνκ έδ ρι3σήθ ,ριοπωφθνώ θήσεις δ' έξ δμβροιο κελαινού καίριον αύχμόν καί πάλιν, ἢν ἐθέλησθα, παλίντιτα πνεύματ (α) ἐπάξεις ·

.πτνώπ εδώτ ωέναρα ώγε έγω φνύου ίεπε , πρύεπ

. εξεις δ' εξ 'Αίδαο καταφθιμένου μένος άνδρός. , τα το βενδρεόθρεπτα, τά τ' αίθέρι ναιήσονται,

102—a. Diog. VIII 60 (D. A 1):

**dead woman** τα περί την άπνουν. — (61) την γοϋν άπνουν ὁ 'Ηρακλείδης φησί τοιοϋτόν τι είναι, ὡς Το (Ib.) 'Ηρακλείδης τε ἐν τῷ περὶ νόσων φησὶ καὶ Παυσανία ὑφηγήσασθαι αὐτὸν 2. raising a το συγγαβείν το πνεύμα. λήξαντος δε Κωλυσανέμαν κληθήναι.

τ. checking ανδρα, και γαρ έτησιων ποτέ σφοδρώς πνευσάντων, ώς τούς καρπούς λυμήναι, κελεύσας

cation of the δυσωδίας, ώστε και αύτούς φθείρεσθαι και τάς γυναϊκας δυστοκεΐν, έπινοήσαι τόν 'Εμπε-

3. the purifiwal udvery. τριακοντα ήμέρας συντηρεΐν άπνουν καί άσφυκτον 1 το σώμα. Όθεν είπεν αύτον καί ίητρον

δνους έκδαρηναι και άσκούς ποιήσαι περί τούς λόφους και τάς άκρωρείας διέτεινε πρός

νότ συμασθατ τουπός τρολλοπ άτωκαιδεκάτη κατά πολλούς τροπους τεθαυμάσθαι τόν

103—a. Herael. Pont. tells (fr. 76 Voss, Diog. VIII, 67 f.) that he, after a 4. his death και προσεύχεσθαι καθαπερεί θεώ. ποτε παρά τῷ ποταμῷ, ἐπιφανηναι τὸν Ἐμπεδοκλέα · τοὺς δ' ἐξαναστάντας προσκυνεϊν γλυκήναι τά ρεύματα. ούτω δή λήζαντος του λοιμού και των Σελινουντίων εύωχουμένων marshes δοκλέα και δύο τινάς ποταμούς των σύνεγγυς έπαγαγείν ίδίαις δαπάναις. και καταμίζαντα

υπερμεγέθους άκοθσαι προσκαλουμένης Έμπεδοκλέα, είτα έξαναστάς έωρακέναι φώς οίκετων άνακρινομένων και φασκόντων μη είδεναι, είς τις έφη μέσων νυκτών φωνής (68) ώς δε ήμέρας γενηθείσης έξανέστησαν, ούχ ηύρεθη μόνος. ζητουμένον δε καί τῶν Quota with a circle of friends, was snatched up to heaven during the night.

τουν έτε τους κρατήρας του πυρός έναλέσθαι και άφανισθήναι, βουλόμενον τήτη περί Τππόβοτος δέ φησιν έξαναστάντα αύτον ώδευκέναι ως έπι την Αίτνην, είτα παραγενό-Ib. 69 (Heracl. Pont. ir. 77 Voss): ορόφλιον και γαίτμαβων φέγγος, άλλο δε μηδέν.

φήμην βεβαιώσαι δτι γεγόνοι θεός, ύστερον δέ γνωσθήναι, άναρριπισθείσης αύτοϋ μιᾶς

των κρηπίδων . χαλκάς γάρ είθιστο ύποδεϊσθαι.

without pulsation (apollo: beat violently).

c. Cf. Horatius, A. P. 464:

deus immortalis haberi dum cupit Empedocles, ardentem frigidus Aetnam insiluit.

d. Diog. VIII 71:

Τούτοις δ' εναντιοῦται Τίμαιος ρητῶς λέγων, ὡς εξεχώρησεν εἰς Πελοπόννησον καὶ τὸ σύνολον οὐκ ἐπανῆλθεν.

**104**—a. Emped., D. 31 B 2:

στεινωποί μὲν γὰρ παλάμαι <sup>1</sup> κατὰ γυῖα κέχυνται · πολλὰ <sup>2</sup> δὲ δείλ' ἔμπαια \* τά τ' ἀμβλύνουσι μερίμνας. παῦρον δὲ ζωῆς ἀβίου \*\* <sup>3</sup> μέρος ἀθρήσαντες ἀκύμοροι καπνοῖο δίκην ἀρθέντες ἀπέπταν, αὐτὸ μόνον πεισθέντες ὅτῳ προσέκυρσεν ἕκαστος πάντοσ' ἐλαυνόμενοι, τὸ δ' ὅλον <πᾶς> εὕχεται εὑρεῖν · οὕτως οὕτ' ἐπιδερκτὰ τάδ' ἀνδράσιν οὕτ' ἐπακουστά οὕτε νόῳ περιληπτά.

**b.** Still stronger D. B 3 (formerly 4):

άλλὰ θεοὶ τῶν μὲν μανίην <sup>4</sup> ἀποτρέψατε γλώσσης, ἐκ δ' ὁσίων στομάτων καθαρὴν ὀχετεύσατε πηγήν. καὶ σέ, πολυμνήστη λευκώλενε παρθένε Μοῦσα, ἄντομαι, ὧν θέμις ἐστὶν ἐφημερίοισιν ἀκούειν, πέμπε <sup>5</sup> παρ' Εὐσεβίης ἐλάουσ' εὐήνιον ἄρμα. 5 μηδέ σέ γ' εὐδόξοιο βιήσεται <sup>6</sup> ἄνθεα τιμῆς πρὸς θνητῶν ἀνελέσθαι, ἐφ' ῷ θ' ὁσίης πλέον εἰπεῖν θάρσεῖ — καὶ τότε δὴ σοφίης ἐπ' ἄκροισι θοάζειν. ἀλλ' ἄγ' ἄθρει πάση παλάμη <sup>7</sup> πῆ δῆλον ἔκαστον, μήτε τιν' ὄψιν ἔχων πίστει πλέον ἢ κατ' ἀκουὴν 10 ἢ ἀκοὴν ἐρίδουπον ὑπὲρ τρανώματα <sup>8</sup> γλώσσης,

do not reject the assistance of the senses!

rejection of

any theory of

the whole

<sup>1</sup> στεινωποί παλάμαι - "For straitened are the organs" -- .

<sup>2</sup> π. δὲ δείλ' ἔμπαια - "many are the woes that burst in on them" (Burnet).

<sup>3</sup> ζωής άβίου - of a life that is no life.

<sup>4</sup> τῶν μὲν μανίην - the madness of those men, who construct a theory about the whole. Doubtless he thinks of Parmenides.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ἄντομαι — πέμπε: "I beseech thee, drive my car from the abode of holiness,

that I may hear what is lawful for the children of a day."

6 μηδέ σέ γε.... βιήσεται - "And may not the flowers of a glorious garland, which mortals offer to you, compel you to lift them from the ground, so that you might be forced (ἐφ' ἄτε - on condition) to speak in pride more than is lawful."

7 παλάμη - αἰσθήσει.

8 τρανώματα - clear perceptions.

<sup>\*</sup> δειλεμπέα mss. (Sext., Math. VII 123). Diels read δείλ' έμπαια (correction of Emperius).

<sup>\*\*</sup> ζωής άβιου is a correction of Scaliger for ζωήσι βιου. Cf. fr. 15: τὸ δὴ βιοτον καλέουσι. Burnet adopts this correction. Diels ζωής ίδιου. Kranz δ' ἐν ζωήσι βιου.

μήτε τι τῶν ἄλλων, ὁπόση πόρος ἐστὶ νοῆσαι, γυίων πίστιν ἔρυκε, νόει δ' ἢ δῆλον ἕκαστον.

# the four elements

# 105—Emped., D. B 6:

τέσσαρα γὰρ πάντων ριζώματα πρῶτον ἄκουε · Ζεὺς ἀργὴς "Ήρη τε φερέσβιος ἠδ' 'Αιδωνεύς Νῆστίς θ', ἡ δακρύοις τέγγει κρούνωμα βρότειον.

#### there is no coming into being nor passing away

#### 106-a. D. B 8:

άλλο δέ τοι ἐρέω · φύσις οὐδενὸς ἔστιν ἀπάντων θνητῶν, οὐδέ τις οὐλομένου θανάτοιο τελευτή, άλλὰ μόνον μιζίς τε διάλλαζίς τε μιγέντων ἐστί, φύσις ¹ δ' ἐπὶ τοῖς ὀνομάζεται ἀνθρώποισιν.

#### b. D. B 11:

νήπιοι οὐ γάρ σφιν δολιχόφρονές εἰσι μέριμναι, οἴ δὴ γίγνεσθαι πάρος οὐκ ἐὸν ἐλπίζουσιν ἡ τι καταθνήσκειν τε καὶ ἐξόλλυσθαι ἀπάντη.

#### c. D. B 12:

έκ τε γὰρ οὐδάμ' ἐόντος ἀμήχανόν ἐστι γενέσθαι καί τ' ἐὸν ἐξαπολέσθαι ἀνήνυστον καὶ ἄπυστον αἰεὶ γὰρ τῆ γ' ἔσται, ὅπη κέ τις αἰὲν ἐρείδη.

# **d**. D. B 15:

ούκ ἄν ἀνὴρ τοιαῦτα σοφὸς φρεσὶ μαντεύσαιτο, ὡς ὅφρα μέν τε βιῶσι, τὸ δὴ βίοτον καλέουσι, τόφρα μέν οὖν εἰσὶν καί σφιν πάρα δειλὰ καὶ ἐσθλά, πρὶν δὲ πάγεν τε βροτοὶ καὶ <ἐπεὶ> λύθεν, οὐδὲν ἄρ' εἰσιν.

#### Love and Strife

# 107-a. D. B 17:

δίπλ' ἐρέω · τοτὰ μὰν γὰρ εν ηὐξήθη μόνον εἶναι ἐκ πλεόνων, τοτὰ δ' αὖ διέφυ πλέον' ἐξ ἑνὸς εἶναι. δοιὴ δὰ θνητῶν γένεσις, δοιὴ δ' ἀπόλειψις · τὴν μὰν γὰρ πάντων σύνοδος τίκτει τ' ὀλέκει τε,

5 ή δὲ πάλιν διαφυομένων θρεφθεῖσα διέπτη.
καὶ ταῦτ' ἀλλάσσοντα διαμπερὲς οὐδαμὰ λήγει,
ἄλλοτε μὲν Φιλότητι συνερχόμεν' εἰς ἐν ἄπαντα,
ἄλλοτε δ' αὖ δίχ' ἔκαστα φορεύμενα Νείκεος ἔχθει.
<οὕτως ἢ μὲν ἐν ἐκ πλεόνων μεμάθηκε φύεσθαι> \*

<sup>1</sup> φύσις - γένεσις.

<sup>\*</sup> Here not in the mss.; added from B 26, 8.

ήδὲ πάλιν διαφύντος ένὸς πλέον' ἐκτελέθουσι, TO τῆ μὲν γίγνονταί τε καὶ οὔ σφισιν ἔμπεδος αἰών: ή δὲ διαλλάσσοντα διαμπερὲς οὐδαμὰ λήγει, ταύτη δ' αίὲν ἔασιν ἀκίνητοι κατὰ κύκλον. άλλ' άγε μύθων κλῦθι : μάθη γάρ τοι φρένας αὔξει : ώς γάρ καὶ πρὶν ἔειπα πιφαύσκων πείρατα μύθων 1, 15 δίπλ' ἐρέω τοτὲ μὲν γὰρ ἐν ηὐξήθη μόνον εἶναι έκ πλεόνων, τοτὲ δ' αὖ διέφυ πλέον' ἐξ ἑνὸς εἶναι, πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ γαῖα καὶ ἡέρος ἄπλετον ὕψος, Νεϊκός τ' οὐλόμενον δίχα τῶν, ἀτάλαντον ἀπάντη, καὶ Φιλότης ἐν τοῖσιν, ἴση μῆκός τε πλάτος τε 20 την σύ νόω δέρκευ, μηδ' όμμασιν ήσο τεθηπώς. ήτις καὶ θνητοῖσι νομίζεται ἔμφυτος ἄρθροις, τῆ τε φίλα φρονέουσι καὶ ἄρθμια ἔργα τελοῦσι, Γηθοσύνην καλέοντες ἐπώνυμον ἠδ' 'Αφροδίτην ' την ού τις μετά τοῖσιν έλισσομένην δεδάηκε 25 θνητός ἀνήρ · σύ δ' ἄκουε λόγου στόλον οὐκ ἀπατηλόν. ταῦτα γὰρ ἶσά τε πάντα καὶ ἥλικα γένναν ἔασι, τιμής δ' άλλης άλλο μέδει, πάρα δ' ήθος εκάστω, έν δὲ μέρει χρατέουσι περιπλομένοιο χρόνοιο. καὶ πρὸς τοῖς οὔτ' ἄρ τι ἐπιγίνεται\* οὖδ' ἀπολήγει : 30 είτε γάρ ἐφθείροντο διαμπερές, οὐκέτ' ἂν ἦσαν: τοῦτο δ' ἐπαυξήσειε τὸ πᾶν τί κε; καὶ πόθεν ἐλθόν; πη δέ κε κήξαπόλοιτο, ἐπεὶ τῶνδ' οὐδὲν ἔρημον; άλλ' αὐτ (ὰ) ² ἔστιν ταῦτα, δι' άλλήλων δὲ θέοντα γίγνεται άλλοτε άλλα καὶ ἡνεκὲς αἰὲν ὁμοῖα. 35

To the last verses cf. fr. D. B 21, 9-12: Being cannot perish, separate things can, whereas the elements ("being") remain. So all must come from being:

b. ἐχ τούτων γὰρ πάνθ' ὅσα τ' ἦν ὅσα τ' ἔστι καὶ ἔσται, δένδρεά τ' ἐβλάστησε καὶ ἀνέρες ἠδὲ γυναῖκες, θῆρές τ' οἰωνοί τε καὶ ὑδατοθρέμμονες ἰχθῦς, καί τε θεοὶ δολιχαίωνες τιμῆσι φέριστοι.

# 108—a. D. B 23:

ώς δ' όπόταν γραφέες άναθήματα ποικίλλωσιν

quantitative proportion of the mixture

<sup>1</sup> Vs 15 πείρατα μύθων - the purpose of my doctrine.

<sup>2</sup> Vs 34 αὐτὰ - μόνα: "only this exists", nothing exists besides.

<sup>\*</sup> See the note of Kranz on the metrum of this verse.

ἀνέρες ἀμφὶ τέχνης ὑπὸ μήτιος εὖ δεδαῶτε,

οἴτ' ἐπεὶ οὖν μάρψωσι πολύχροα φάρμακα χερσίν,
άρμονίη μείξαντε τὰ μὲν πλέω, ἄλλα δ' ἐλάσσω,
ἐκ τῶν εἴδεα πᾶσιν ἀλίχνια ποοσύνουσι

- 5 ἐκ τῶν εἴδεα πᾶσιν ἀλίγκια πορσύνουσι, δένδρεά τε κτίζοντε καὶ ἀνέρας ἠδὲ γυναῖκας θῆράς τ' οἰωνούς τε καὶ ὑδατοθρέμμονας ἰχθῦς καί τε θεοὺς δολιχαίωνας τιμῆσι φερίστους · οὕτω μή σ' ἀπάτη φρένα καινύτω ἄλλοθεν εἶναι
- 10 θνητῶν, ὅσσα γε δῆλα γεγάκασιν ἄσπετα, πηγήν, ἀλλὰ τορῶς ταῦτ' ἔσθι, θεοῦ πάρα μῦθον ἀκούσας.

Vs 9 f.: οὕτω - "so let not the error prevail over thy mind, that there is any other source of all the perishable creatures that appear in countless numbers".

# **b**. Cf. B 96 1-3:

ή δὲ χθών ἐπίηρος ¹ ἐν εὐστέρνοις χοάνοισι ² τὼ δύο τῶν ὀκτὰ μερέων λάχε Νήστιδος αἴγλης, τέσσαρα δ' 'Ηφαίστοιο.

#### equal things attract each other

# **109—a**. D. B 90:

ώς γλυκύ μὲν γλυκύ μάρπτε, πικρὸν δ' ἐπὶ πικρὸν ὅρουσεν, ὀξύ δ' ἐπ' ὀξύ ἔβη, δαερὸν δ' ἐποχεῖτο δαηρῷ.

b. E. explains this by his theory of ἀπορροιαί, going out from things and penetrating into the pores of others. B 89:

γνούς ὅτι πάντων εἰσὶν ἀπορροαί ὅσσ' ἐγένοντο....

This is the movement of the elements, described in fr. 17, vs 34: they "run through each other" (δι' ἀλλήλων δὲ θέοντα), our nr. 107.

#### four periods

110-I. All elements are mixed together by Love.

a. D. B 27:

"Ενθ' ούτ' 'Ηελίοιο διείδεται ὧκέα γυῖα οὐδὲ μὲν οὐδ' αἴης λάσιον μένος οὐδὲ θάλασσα ' οὕτως άρμονίης πυκινῷ κρυφῷ ἐστήρικται Σφαῖρος κυκλοτερὴς μονίη περιηγέι γαίων 3.

Burnet translates (with Diels): "rejoicing in its circular solitude".

Jaeger suggests that μονίη must rather mean "rest" or "repose" (from μένω, not from μόνος). See *Theol.* p. 141, and 237, the notes 57 and 58. Now surely the word can mean this. The epithet  $\pi$ εριηγής in that case must mean "circular", not "surrounding", — which is in itself quite possible, yet not convincing in this context.

<sup>1 &</sup>quot;the kindly earth" (Burnet).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "received in its broad vessels".

- b. D. B 27 a:
   οὐ στάσις οὐδέ τε δῆρις ἀναίσιμος ἐν μελέεσσιν.
- c. 2. Neikos penetrates into the sphairos. D. B 31: πάντα γὰρ ἑξείης πελεμίζετο γυῖα θεοῖο ¹.
- d. 3. Neikos dominates, Philia has retired completely. Complete separation of the elements. D. B 30:

αὐτὰρ ἐπεὶ μέγα Νεῖκος ἐνὶμμελέεσσιν ἐθρέφθη ἐς τιμάς τ' ἀνόρουσε τελειομένοιο χρόνοιο, ὅς σφιν ἀμοιβαῖος πλατέος παρ' ἐλήλαται ὅρκου....

e. 4. Philia comes back and brings the elements together again; Neikos is passing out. D. B 35:

Αὐτὰρ ἐγὼ παλίνορσος ἐλεύσομαι ἐς πόρον ὕμνων, τὸν πρότερον κατέλεξα, λόγου λόγον ἐξοχετεύων, κεῖνον : ἐπεὶ Νεῖκος μὲν ἐνέρτατον ἵκετο βένθος δίνης, έν δὲ μέση Φιλότης στροφάλιγγι γένηται, έν τη δη τάδε πάντα συνέρχεται έν μόνον είναι, 5 ούκ ἄφαρ, άλλὰ θελημὰ συνιστάμεν' ἄλλοθεν ἄλλα. τῶν δέ τε μισγομένων χεῖτ' ἔθνεα μυρία θνητῶν: πολλά δ' ἄμεικτ' ἔστηκε κεραιομένοισιν ἐναλλάξ, όσσ' έτι Νεϊκος έρυκε μετάρσιον οὐ γὰρ ἀμεμφέως τῶν πᾶν ἐξέστηκεν ἐπ' ἔσχατα τέρματα κύκλου, 10 άλλὰ τὰ μέν τ' ἐνέμιμνε, μελέων τὰ δὲ τ' ἐξεβεβήκει. όσσον δ' αίὲν ὑπεκπροθέοι, τόσον αίὲν ἐπήει ήπιόφρων Φιλότητος άμεμφέος άμβροτος δρμή: αἶψα δὲ θνήτ' ἐφύοντο, τὰ πρὶν μάθον ἀθάνατ' εἶναι, ζωρά τε τὰ πρὶν ἄκρητα 2 διαλλάξαντα κελεύθους. 15 τῶν δέ τε μισγομένων χεῖτ' ἔθνεα μυρία θνητῶν, παντοίαις ίδέησιν άρηρότα, θαῦμα ίδέσθαι.

f. D. B 36: των δὲ συνερχομένων ἐξ ἔσχατον ἴστατο Νεῖκος.

1 θεοῖο - he calls the sphairos a god. Cp. Jaeger, Theol. p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vs 15 ζωρά τε τὰ πρὶν ἄκρητα, - "and mixed what was not mixed before". (By the physician Philumenus ζωρός is also used as the opposite of ἄκρατος).
<sup>3</sup> bereft of.

- b. 2. Forming of arbitrary combinations. D. B 59: αὐτὰρ ἐπεὶ κατὰ μεῖζον ἐμίσγετο δαίμονι δαίμων ¹, ταῦτά τε συμπίπτεσκον, ὅπη συνέκυρσεν ἕκαστα, ἄλλα τε πρὸς τοῖς πολλὰ διηνεκῆ ἐξεγένοντο.
- c. The fittest of these survive. See Arist., Phys. II 8, 198 b<sup>29</sup>: ὅπου μὲν οὖν ἄπαντα συνέβη ὥσπερ κἂν εἰ ἕνεκά του ἐγίνετο, ταῦτα μὲν ἐσώθη ἀπὸ τοῦ αὐτομάτου συστάντα ἐπιτηδείως · ὅσα δὲ μὴ οὕτως, ἀπώλετο καὶ ἀπόλλυται, καθάπερ Ἐμπ. λέγει τὰ βουγενῆ ἀνδρόπρωρα.

#### d. D. B 61:

πολλά μὲν ἀμφιπρόσωπα καὶ ἀμφίστερνα φύεσθαι βουγενῆ ἀνδρόπρφρα, τά τ' ἔμπαλιν ἐξανατέλλειν ἀνδροφυῆ βούκρανα, μεμιγμένα τῆ μὲν ἀπ' ἀνδρῶν, τῆ δὲ γυναικοφυῆ, σκιεροῖς ² ἠσκημένα γυίοις.

e. 3. "Whole-natured forms" in which there is not any distinction of sex or species. D. B 62 vs. 4:

ούλοφυεῖς μὲν πρῶτα τύποι χθονὸς ἐξανέτελλον, ἀμφοτέρων ὕδατός τε καὶ ἴδεος \* αἴσαν ἔχοντες · τοὺς μὲν πῦρ ἀνέπεμπε θέλον πρὸς ὁμοῖον ἰκέσθαι, οὕτε τί πω μελέων ἐρατὸν δέμας ἐμφαίνοντας οὕτ' ἐνοπὴν οἴόν τ' ἐπιχώριον ἀνδράσι γυῖον.

- f. Cf. Plato, Symp. 189 e: "Επειτα όλον ήν έκάστου τοῦ ἀνθρώπου τὸ εἴδος, στρογγύλον νῶτον καὶ πλευρὰς κύκλῳ ἔχον ' χεῖρας δὲ τέτταρας εἴχε καὶ σκέλη τὰ ἴσα ταῖς χερσί 'καὶ πρόσωπα δύο ἐπ' αὐχένι κυκλοτερεῖ, ὅμοια πάντη, κεφαλὴν δ' ἐπ' ἀμφοτέροις τοῖς προσώποις ἐναντίοις κειμένοις μίαν ' καὶ ὧτα τέτταρα, καὶ αἰδοῖα δύο, καὶ τἄλλα πάντα ὡς ἀπὸ τούτων ἄν τις εἰκάσειεν.
- 4. The sexes and species having been separated, new animals no longer arise from the elements, but are produced by generation (Burnet, E. Gr. Ph.  $^{2}281$ ,  $^{4}243$ ).

<sup>&</sup>quot;When Philotes and Neikos closed in with each other on a larger scale".—K. Freeman (like Burnet) translates: "But as the one divinity became more and more mingled with the other"—But, as the forming of human beings, according to B 35 (our nr. 110e), took place in the fourth period, this "mingling" of the two divinities must be understood as a struggle. Diels: "Doch als in grösserem Masse handgemein wurde der eine Daimon mit dem anderen"—

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> σκιεροῖς - covered with hair.

<sup>\*</sup> Kranz reads είδεος, with Simpl., who means the genit. of the word ίδος (= sweat). Diels rightly restored the form ίδεος (transl.: "having a share of both elements, Water and Heat").

g. These four stages are accurately distinguished by Aët. V, 19, 5 (D. 31 A 72):

Έμπεδοχλῆς τὰς πρώτας γενέσεις τῶν ζώων καὶ φυτῶν μηδαμῶς ὁλοκλήρους γενέσθαι, ἀσυμφυέσι δὲ τοῖς μορίοις διεζευγμένας τὰς δὲ δευτέρας συμφυομένων τῶν μερῶν εἰδωλοφανεῖς τὰς δὲ τρίτας τῶν ὁλοφυῶν τὰς δὲ τετάρτας οὐκέτι ἐκ τῶν ὁμοίων \*, οἴον ἐκ γῆς καὶ ὕδατος, ἀλλὰ δι' ἀλλήλων ήδη, τοῖς μὲν πυκνωθείσης [τοῖς δὲ καὶ τοῖς ζώοις] \*\* τῆς τροφῆς, τοῖς δὲ καὶ τῆς εὐμορφίας τῶν γυναικῶν ἐπερεθισμὸν τοῦ σπερματικοῦ κινήματος ἐμποιησάσης. τῶν δὲ ζώων πάντων τὰ γένη διακριθῆναι διὰ τὰς ποιὰς κράσεις.

Burnet, E. Gr. Ph.<sup>2</sup> 280 f. (<sup>4</sup> 242 f.) ascribes (1) and (2) to the fourth period of the world's history; (2) and (4) to the second, when the union of the sphairos is destroyed by Strife. As to (1), cf. Arist., De caelo III 2, 300 b<sup>29</sup>: καθάπερ Έμπ. φησι γίνεσθαι ἐπὶ τῆς φιλότητος, sc. when Love is increasing and Strife retiring. So about (2) Simpl. says (De caelo 587, 20): ὅτε τοῦ Νείκους ἐπεκράτει λοιπὸν ἡ Φιλότης.

112—a. Theophr., De sensu 7 (D. A 86):

perception

'Εμπεδοκλής — φησί τῷ ἐναρμόττειν ¹ εἰς τούς πόρους τοὺς ἐκάστης (αἰσθήσεως) αἰσθάνεσθαι · διὸ καὶ οὐ δύνασθαι τὰ ἀλλήλων κρίνειν, ὅτι τῶν μὲν εὐρύτεροί πως, τῶν δὲ στενώτεροι τυγχάνουσιν οἱ πόροι πρὸς τὸ αἰσθητόν, ὡς τὰ μὲν οὐχ ἀπτόμενα διευτονεῖν, τὰ δ' ὅλως εἰσελθεῖν οὐ δύνασθαι.

b. Therefore equal things are known by each other. Emp., D. B 109: γαίη μὲν γὰρ γαῖαν ὀπώπαμεν, ὕδατι δ' ὕδωρ, αἰθέρι δ' αἰθέρα δῖον, ἀτὰρ πυρὶ πῦρ ἀίδηλον, στοργῆ δὲ στοργήν, νεῖκος δέ τε νείκει λυγρῷ.

c. Theophr., l.c. (D. A 86, 1. 30):

vision

πειρᾶται δὲ καὶ τὴν ὄψιν λέγειν, ποία τίς ἐστι · καί φησι τὸ μὲν ἐντὸς αὐτῆς εἶναι πῦρ, τὸ δὲ περὶ αὐτὸ ‹ὕδωρ καὶ» γῆν καὶ ἀέρα, δι' ὧν διιέναι λεπτὸν ὂν καθάπερ τὸ ἐν τοῖς λαμπτῆρσι φῶς. τοὺς δὲ πόρους ἐναλλάξ κεῖσθαι τοῦ τε πυρὸς καὶ τοῦ ὕδατος, ὧν τοῖς μὲν τοῦ πυρὸς τὰ λευκά, τοῖς δὲ τοῦ ὕδατος τὰ μέλανα γνωρίζειν · ἐναρμόττειν γὰρ ἑκατέροις ἑκάτερα. φέρεσθαι δὲ τὰ χρώματα πρὸς τὴν ὄψιν διὰ τὴν ἀπορροήν.

**d**. Emped., D. B 84:

ώς δ' ότε τις πρόοδον νοέων <sup>2</sup> ώπλίσσατο λύχνον γειμερίην διὰ νύκτα, πυρός σέλας αἰθομένοιο

<sup>1</sup> τῷ ἐναρμόττειν - sc. τὰς ἀπορροίας. "as the effluences fit into the pores of the relative sense-organ".

<sup>2</sup> πρόοδον νοέων - μέλλων έξιέναι.

<sup>\*</sup> δμοίων mss, στοιχείων Diels., Dox. 430.

<sup>\*\*</sup> Secl. Diels.

άψας, παντοίων ἀνέμων λαμπτῆρας ἀμοργούς ¹, οἴ τ' ἀνέμων μὲν πνεῦμα διασκιδνᾶσιν ἀέντων, 5 φῶς δ' ἔξω διαθρῷσκον, ὅσον ταναώτερον ἢεν ², λάμπεσκεν κατὰ βηλὸν ³ ἀτειρέσιν ἀκτίνεσσιν ῶς δὲ τότ' ⁴ ἐν μήνιγξιν ἐεργμένον ὡγύγιον πῦρ λεπτῆσίν <τ'> ὀθόνησι λοχάζετο κύκλοπα κούρην, <αι'> χοάνησι δίαντα τετρήατο θεσπεσίησιν

10 αι δ' ύδατος μεν βένθος ἀπέστεγον δ ἀμφινάοντος, πῦρ δ' ἔξω διίεσκον 6, ὅσον ταναώτερον ῆεν.

In this fr. the eye is compared to the sun (see W. J. Verdenius in *Studia Vollgraff*, p. 155-164) and sight is more an active proceeding than a passive state, as might be deduced from Emp.' general theory of effluences going out from things and penetrating into the pores of the organs. Cf. Plato, *Meno* 76 d, where Gorgias defines colours as ἀπορροὴ σχημάτων ὄψει σύμμετρος καὶ αἰσθητός.

#### hearing

e. Theophr., l.c., continues (c. 9):

τὴν δ' ἀκοὴν ἀπὸ τῶν ἔξωθεν γίνεσθαι ψόφων, ὅταν γὰρ <ὁ ἀὴρ> \* ὑπὸ τῆς φωνῆς κινηθῆ, ἠχεῖν ἐντός : ὥσπερ γὰρ εἶναι κώδωνα τῶν † ἴσων ἤχων † \*\* τὴν ἀκοήν, ἢν προσαγορεύει σάρκινον ὄζον κινουμένην δὲ παίειν τὸν ἀέρα πρὸς τὰ στερεὰ καὶ ποιεῖν ਜχον.

# taste and touch

f. Theophr., l.c. (D. A 86, p. 302, l. 15):

περὶ δὲ γεύσεως καὶ ἀφῆς οὐ διορίζεται καθ' ἑκατέραν οὕτε πῶς οὕτε δι' ਕੈ γίγνονται, πλὴν τὸ κοινὸν ὅτι τῷ ἐναρμόττειν τοῖς πόροις αἴσθησίς ἐστιν.

#### thinking

# 113—a. Theophr., ib. c. 10:

ώσαύτως δὲ λέγει <sup>7</sup> καὶ περὶ φρονήσεως καὶ ἀγνοίας. τὸ μὲν γὰρ φρονεῖν εἶναι τοῖς ὁμοίοις, τὸ δ' ἀγνοεῖν τοῖς ἀνομοίοις, ὡς ἢ ταὐτὸν ἢ παραπλήσιον

<sup>2</sup> ὅσον ταναώτερον ἢεν - because it is so much finer.

5 ἀπέστεγον - keep out.

\* Kranz (Diels read ὁ ἀἡρ in stead of γὰρ).

<sup>1</sup> ἄψας - ἀμοργούς · λαμπτήρ is a horn-lantern. Burnet puts the comma after αίθομένοιο and then translates ἄψας . . . . λαμπτήρας: "fastening to it horn plates to keep out all manner of winds". I prefer to construe with Diels πυρὸς σέλας αίθομένοιο ἄψας, taking λαμπτήρας as an apposition of λύχνον.

<sup>3</sup> λάμπεσκεν κατά βηλόν κτλ. - "shines across the threshold with unyielding beams".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ώς τότε — : "so then the primeval fire, wrapped up in membranes (μήνιγξιν) and delicate tissues, which were pierced through and through with wondrous passages (χοάνησι), hid itself behind the round pupil".

<sup>6</sup> let go through.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sc. Emped.

<sup>\*\*</sup> τῶν ἴσων mss.; Diels reads τῶν εἰσιόντων. Probably the meaning is: "For hearing is a sort of bell ringing inside the ear."

ον τη αἰσθήσει την φρόνησιν. διαριθμησάμενος γὰρ ὡς ἕκαστον ἑκάστω γνω-ρίζομεν, ἐπὶ τέλει προσέθηκεν ὡς (D. Β 107)

έκ τούτων <γάρ> πάντα πεπήγασιν άρμοσθέντα καὶ τούτοις φρονέουσι καὶ ἥδοντ' ἦδ' ἀνιῶνται.

5

διὸ καὶ τῷ αἴματι ¹ μάλιστα φρονεῖν · ἐν τούτῳ γὰρ μάλιστα κεκρᾶσθαι [ἐστὶ] τὰ στοιχεῖα τῶν μερῶν. (ΙΙ) ὅσοις μὲν οὖν ἴσα καὶ παραπλήσια μέμεικται καὶ μὴ διὰ πολλοῦ μηδ' αὖ μικρὰ μηδ' ὑπερβάλλοντα τῷ μεγέθει, τούτους φρονιμωτάτους εἶναι καὶ κατὰ τὰς αἰσθήσεις ἀκριβεστάτους, κατὰ λόγον δὲ ΙΟ καὶ τοὺς ἐγγυτάτω τούτων, ὅσοις δὲ ἐναντίως, ἀφρονεστάτους. καὶ ὧν μὲν μανὰ καὶ ἀραιὰ κεῖται τὰ στοιχεῖα, νωθροὺς καὶ ἐπιπόνους · ὧν δὲ πυκνὰ καὶ κατὰ μικρὰ τεθραυσμένα, τοὺς δὲ τοιούτους ὀξεῖς φερομένους καὶ πολλοῖς ἐπιβαλλομένους ὀλίγα ἐπιτελεῖν διὰ τὴν ὀξύτητα τῆς τοῦ αἴματος φορᾶς. οῖς δὲ καθ' ἕν τι μόριον ἡ μέση κρᾶσίς ἐστι, ταύτη σοφοὺς ἐκάστους εἶναι · Ι5 διὸ τοὺς μὲν ῥήτορας ἀγαθούς, τοὺς δὲ τεχνίτας, ὡς τοῖς μὲν ἐν ταῖς χερσί, τοῖς δὲ ἐν τῆ γλώττη τὴν κρᾶσιν οὖσαν. ὁμοίως δ' ἔχειν καὶ κατὰ τὰς ἄλλας δυνάμεις ².

#### **b**. D. B 105, vs 3:

αξμα γὰρ ἀνθρώποις περικάρδιόν ἐστι νόημα.

**114**—Sextus, *Adv. Math.* VIII (Against the Logicians II) 286: **all creatures** δ δὲ Ἐμπ.... πάντα ἠξίου λογικὰ τυγχάνειν, καὶ οὐ ζῷα μόνον ἀλλὰ καὶ φυτά, ῥητῶς γράφων (Β 110, 10):

πάντα γὰρ ἴσθι φρόνησιν ἔχειν καὶ νώματος αἶσαν.

Emp. in this fr. warns men to strive after other things than wisdom; "for they long once more to return to their own kind. For know that all things" e.q.s.

1 τῷ αἴματι μάλιστα φρονεῖν. Cf. the fr. 105 (this nr., sub b).

προς παρεδν γὰρ μῆτις ἀέξεται ἀνθρώποισι. However, τὸ παρεδν obviously does not mean the bodily consistence of each moment, but simply: "what is before them". So what he says is this: "For wisdom (or counsel) groweth to men according to what is before them"; i.e. depends on things exterior. Aristotle cites the verse in *De Anima* III 3, 427 a²¹, in order to prove that οἱ ἀρχαῖοι τὸ φρονεῖν καὶ τὸ αἰσθάνεσθαι ταὐτὸν εἶναί φασιν, namely both a physical process, defined by the formula "τῷ ὁμοίφ τὸ ὅμοιον". Now the senses are affected by the ἀπορροιαί of things. Likewise, reasonable powers grow according to what presents itself to them.

In B 108 Emped. says what Diels will find in 106:

όσσον δ' άλλοῖοι μετέφυν, τόσον άρ σφισιν αἰεί καὶ τὸ φρονεῖν άλλοῖα παρίσταται....

"As far as men grow to be different (as to their bodily consistence), in that measure thought also presents itself different to them."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> καὶ κατὰ τὰς ἄλλας δυνάμεις. About the whole of this κρᾶσις- theory cp. Parm. fr. 16, our nr. 86: thinking depends on the κρᾶσις μελέων. Diels explains Emp. fr. 106 in this way:

respiration

115—Men breath according to E. not only through the organs of respiration, but through all the pores of the body, the blood retiring





Fig. 1.

Fig. 2.

These figures are taken from W. K. G. Guthrie's edition of Arist., De caelo (Loeb Class. Libr.), p. 228.

to the heart and air going in, and inversely the blood being pushed to the surface of the body and air going out. He illustrates this by the klepsydra, a metal vessel with a narrow neck  $(\alpha \delta \lambda \delta \zeta)$  at the top, and the bottom being pierced with holes: when you dip the instrument into the water, holding your hand on the pipe, the water does not flow in. As soon as you take your hand off, the water enters. Inversely, when the vessel is filled with water and you

withdraw it from the water keeping your hand on the opening at the top, the water does not run out. See Arist., *Problem*. XVI 8, 914 b<sup>9</sup> (Diels, V. S. 59 (Anaxagoras) A 69).

#### Emp., D. B 100:

<sup>3</sup>Ωδε δ' ἀναπνεῖ πάντα καὶ ἐκπνεῖ πᾶσι λίφαιμοι σαρκῶν σύριγγες πύματον κατὰ σῶμα <sup>1</sup> τέτανται, καί σφιν ἐπὶ στομίοις πυκιναῖς τέτρηνται ἄλοξιν ρινῶν ἔσχατα τέρθρα <sup>2</sup> διαμπερές, ὥστε φόνον <sup>3</sup> μέν κεύθειν, αἰθέρι δ' εὐπορίην διόδοισι τετμῆσθαι. ἔνθεν ἔπειθ' ὁπόταν μὲν ἀπατξη τέρεν <sup>4</sup> αἴμα, αἰθήρ παφλάζων κατατσσεται οἴδματι μάργω, εὖτε δ' ἀναθρώσκη, πάλιν ἐκπνέει, ὥσπερ ὅταν παῖς κλεψύδρη παίζησι \* διιπετέος <sup>5</sup> χαλκοῖο .

ΤΟ εὖτε μὲν αὐλοῦ πορθμὸν ἐπ' εὐειδεῖ χερὶ θεῖσα εἰς ὕδατος βάπτησι τέρεν δέμας ἀργυφέοιο, οὐδεὶς ἄγγοσδ' ὅμβρος ἐσέρχεται, ἀλλά μιν εἴργει ἀέρος ὅγκος ἔσωθε πεσών ἐπὶ τρήματα πυκνά,

<sup>1</sup> πύματον κατά σῶμα - over the surface of their body.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> τέρθρα - τέρματα (the surface).

<sup>8</sup> φόνον - αξμα.

<sup>4</sup> τέρεν - thin.

διιπετέος - shining.

<sup>\*</sup> παίζησι Diels. Kranz παίζουσα (according to the reading of some mss.; others have παίζουσι οτ παίζησι), putting a — after this verse and after 17.

εἰσόκ ἀποστεγάση πυκινὸν ῥόον 1 · αὐτὰρ ἔπειτα πνεύματος ἐλλείποντος ἐσέρχεται αἴσιμον ὕδωρ. 
ὧς δ' αὔτως, ὅθ' ὕδωρ μὲν ἔχη κατὰ βένθεα χαλκοῦ 15 πορθμοῦ χωσθέντος βροτέω χροὶ ἢδὲ πόροιο, αἰθὴρ δ' ἐκτὸς ἔσω λελιημένος ὅμβρον ἐρύκει, ἀμφὶ πύλας ἢθμοῖο δυσηχέος ² ἄκρα κρατύνων, εἰσόκε χειρὶ μεθῆ, τότε δ' αὖ πάλιν, ἔμπαλιν ἢ πρίν, 20 πνεύματος ἐμπίπτοντος ὑπεκθέει αἴσιμον ὕδωρ. 
ὧς δ' αὔτως τέρεν αἴμα κλαδασσόμενον διὰ γυίων ὑππότε μὲν παλίνορσον ἀπαΐξειε μυχόνδε ³, αἰθέρος εὐθὸς ῥεῦμα κατέρχεται οἴδματι θῦον, εὖτε δ' ἀναθρώσκη 4, πάλιν ἐκπνέει ἴσον ὀπίσσω. 25

116—For the exordium of the "Purification" ("Song of penance") the Καθαρμοί see D. B 112, our nr. 101a.

a. In B 115 he presents himself as a fallen god:

a fallen god

ἔστιν 'Ανάγκης χρῆμα 5, θεῶν ψήφισμα παλαιόν, ἀίδιον, πλατέεσσι κατεσφρηγισμένον ὅρκοις : εὖτέ τις 6 ἀμπλακίησι 7 φόνῳ 8 φίλα γυῖα μιήνη <Νείκεϊ θ'> δς κ(ε) ἐπίορκον ἀμαρτήσας ἐπομόσση δαίμονες οἴτε μακραίωνος λελάχασι βίοιο, 5 τρίς μιν μυρίας ὥρας ἀπὸ μακάρων ἀλάλησθαι φυομένους παντοῖα διὰ χρόνου εἴδεα θνητῶν, ἀργαλέας βιότοιο μεταλλάσσοντα κελεύθους. αἰθέριον μὲν γάρ σφε μένος πόντονδε διώκει, πόντος δ' ἐς χθονὸς οὖδας ἀπέπτυσε, γαῖα δ' ἐς αὐγάς 10 ἡελίου φαέθοντος, ὁ δ' αἰθέρος ἔμβαλε δίναις : ἄλλος δ' ἐξ ἄλλου δέχεται, στυγέουσι δὲ πάντες. τῶν καὶ ἐγὼ νῦν εἰμι, φυγὰς θεόθεν καὶ ἀλήτης, Νείκεϊ μαινομένῳ πίσυνος.

<sup>1</sup> πυκινόν ρόον - the compressed stream of air.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> δυσηχέος - "ill-sounding", ruckling: the water is pushed to the top by the air "striving to get in" (ἔσω λελιημένος) at the bottom, and "dominates at the top" (ἄκρα κρατύνων).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> μυχόνδε - "to the interior", to the heart.

ἀναθρώσκη - to the surface of the body.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> χρῆμα - an oracle.

 $<sup>^{6}</sup>$  tig sc. daimwv, in a loose construction taken up by the word daimoves in the vs 5.

dμπλακίησι - sinfully.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> φόνω - αἵματι.

his incarnations

He remembers his own incarnations.

D. B 117:

ήδη γάρ ποτ' έγω γενόμην κοῦρός τε κόρη τε θάμνος τ' οἰωνός τε καὶ ἔξαλος ἔλλοπος  $^1$  ἰχθύς.

warning against animal food **117—a**. D. B 136:

ού παύσεσθε φόνοιο δυσηχέος; ούκ έσορᾶτε άλλήλους δάπτοντες άκηδείησι νόοιο;

**b**. D. B 137:

Μορφήν δ' άλλάξαντα πατήρ φίλον υἱὸν ἀείρας σφάζει ἐπευχόμενος μέγα νήπιος οι δ' 2 ἀπορεῦνται λισσόμενον θύοντες · δ΄ δ' αὖ νήκουστος δμοκλέων 3 σφάξας έν μεγάροισι κακήν άλεγύνατο δαῖτα. ώς δ' αύτως πατέρ' υίὸς έλων καὶ μητέρα παΐδες θυμόν ἀπορραίσαντε φίλας κατὰ σάρκας ἔδουσιν.

c. D. B 139:

οίμ' ότι οὐ πρόσθεν με διώλεσε νηλεές ήμαρ, πρὶν σχέτλι' ἔργα βορᾶς περὶ χείλεσι μητίσασθαι.

the gods

**118—a**. D. B 133:

ούκ ἔστιν πελάσασθαι 4 ἐν ὀφθαλμοῖσιν ἐφικτόν ήμετέροις ή χερσί λαβεῖν, ήπερ τε μεγίστη πειθοῦς ἀνθρώποισιν άμαζιτὸς εἰς φρένα πίπτει.

**b**. D. B 134:

ούδὲ γὰρ ἀνδρομέη κεφαλῆ κατὰ γυῖα κέκασται 5, ού μεν άπο νώτοιο δύο κλάδοι άίσσονται, οὐ πόδες, οὐ θοὰ γοῦν', οὐ μήδεα λαχνήεντα, άλλά φρὴν ἱερὴ καὶ ἀθέσφατος ἔπλετο μοῦνον, φροντίσι κόσμον άπαντα καταΐσσουσα θοῆσιν.

### 2-ANAXAGORAS

his place in the history of

119—About Anaxagoras we have the testimony of a (younger) conphilosophy temporary, namely Socrates. In Ph. 96 a ff. Plato makes him tell his

Explained by Hesych. as "dumb".

οί δ' - the assistants.

<sup>3</sup> δμοκλέων - (deaf to) their cries.

<sup>4 &</sup>quot;It is not possible to bring the deity near to us, so that he could be reached by our eyes or touched with our hands."-

<sup>5</sup> κέκασται - he is not equipped with. Cf. Pind., Ol. I 27.

own intellectual history; in his youth he was very eager to learn the causes of things, of their coming into being and passing away, and of their existence. The elder philosophers of nature did not furnish him with any satisfactory explanation.

a. Plato, Phaedo 97 b:

άκούσας μέν ποτε ἐκ βιβλίου, τινός, ὡς ἔφη, 'Αναξαγόρου ἀναγιγνώσκοντος καὶ λέγοντος, ὡς ἄρα νοῦς ἐστιν ὁ διακοσμῶν τε καὶ πάντων αἴτιος, ταύτη δή τη αἰτία ήσθην τε καὶ ἔδοξέ μοι τρόπον τινὰ εὖ ἔγειν τὸ τὸν νοῦν είναι πάντων αίτιον, και ήγησάμην, εί τοῦθ' οὕτως ἔγει, τόν γε νοῦν κοσμοῦντα πάντα κοσμεῖν καὶ ἕκαστον τιθέναι ταύτη, ὅπη ἄν βέλτιστα ἔγη.

But on reading the whole book he is bitterly deceived. 98 b:

άπό δή θαυμαστής έλπίδος ώχόμην φερόμενος, έπειδή προϊών καὶ άναγιγνώσκων όρῶ ἄνδρα τῶ μὲν νῷ οὐδὲν γρώμενον οὐδέ τινας αἰτίας ἐπαιτιώμενον εἰς τὸ διακοσμεῖν τὰ πράγματα, ἀέρας δὲ καὶ αἰθέρας καὶ ὕδατα αἰτιώμενον καὶ άλλα πολλά καὶ άτοπα.

Cf. Arist., Metaph. A 3, 984 b15:

νοῦν δή τις εἰπὼν εἶναι καθάπερ ἐν τοῖς ζώοις καὶ ἐν τῆ φύσει τὸν αἴτιον τοῦ κόσμου καὶ τῆς τάξεως πάσης οἶον νήφων ἐφάνη παρ' εἰκῆ λέγοντας τούς πρότερον.

c. Ib. A 4, 985 a<sup>18</sup>:

'Αναξαγόρας τε γὰρ μηγανῆ γρῆται τῷ νῷ πρὸς τὴν κοσμοποιίαν, καὶ όταν ἀπορήση διὰ τίν' αἰτίαν ἐξ ἀνάγκης ἐστί, τότε παρέλκει αὐτόν, ἐν δὲ τοῖς ἄλλοις πάντα μᾶλλον αἰτιᾶται τῶν γιγνομένων ἢ νοῦν.

120—a. Diog. II 6 (D. 59 A I):

life

'Αναξαγόρας 'Ηγησιβούλου ἢ Εὐβούλου Κλαζομένιος. — (7) ἤρξατο δὲ φιλοσοφείν 'Αθήνησιν ἐπὶ Καλλίου ἐτῶν είκοσιν ἄν, ὥς φησι Δημήτριος ὁ Φαληρεύς έν τη των άρχόντων άναγραφη · ένθα καί φασιν αὐτὸν έτη διατρῖψαι τριάκοντα. -

b. Plut., Pericl. 4, 4 (D. 59 A 15):

his relation

ό δὲ πλεῖστα Περικλεῖ συγγενόμενος καὶ μάλιστα περιθεὶς ὄγκον αὐτῷ to Pericles καὶ φρόνημα δημαγωγίας ἐμβριθέστερον, ὅλως τε μετεωρίσας καὶ συνεξάρας τὸ ἀξίωμα τοῦ ἤθους, 'Αναξαγόρας ἦν ὁ Κλαζομένιος, ὃν οἱ τότ' ἄνθρωποι Νοῦν προσηγόρευον.

c. Plut., Pericl. 32 (D. A 17):

the charge of ἀσέβεια

Περὶ δὲ τοῦτον τὸν χρόνον... καὶ ψήφισμα Διοπείθης ἔγραψεν εἰσαγγέλλεσθαι τούς τὰ θεῖα μὴ νομίζοντας ἢ λόγους περὶ τῶν μεταρσίων διδά-De Vogel, Greek Philosophy I 5

σκοντας ἀπερειδόμενος  $^1$  εἰς  $\Pi$ ερικλέα δι' 'Αναξαγόρου τὴν ὑπόνοιαν. — 'Ανα-ξαγόραν δὲ φοβηθεὶς ἐξέπεμψε καὶ προϋπεμψεν ἐκ τῆς πόλεως.

d. Cf. Plut., Nic. 23, 3 (D. A 18):

'Αναξαγόραν εἰρχθέντα μόλις περιεποιήσατο Περικλῆς.

As to the charge, cp. Plato, Apol. 26 d, where Meletus says that Socrates did not acknowledge sun and moon to be gods, ἐπεὶ τὸν μὲν ἥλιον λίθον φησίν εἶναι, τὴν δὲ σελήνην γῆν. Το which S. answers: ἀναξαγόρου οἴει κατηγορεῖν, ὧ φίλε Μ.; e.q.s.

he died at Lampsacus 121—a. Diog. II 14 (D. A 1):

καὶ τέλος ἀποχωρήσας εἰς Λάμψακον αὐτόθι κατέστρεψεν. ὅτε καὶ τῶν ἀρχόντων τῆς πόλεως ἀξιούντων τί βούλεται αὐτῷ γενέσθαι, φάναι τοὺς παῖδας, ἐν ῷ ἄν ἀποθάνη μηνί, κατ' ἔτος παίζειν συγχωρεῖν. καὶ φυλάττεται τὸ ἔθος καὶ νῦν.

**b**. Cf. Arist., *Rhet*. B 23, 1398 b<sup>15</sup>: καὶ Λαμψακηνοὶ 'Αναξαγόραν ξένον ὄντα ἔθαψαν καὶ τιμῶσιν ἔτι καὶ νῦν.

being is one

122—A. first of all is influenced by Parmenides.

a. D. B 5:

... γινώσκειν χρή, ὅτι πάντα οὐδὲν ἐλάσσω ἐστὶν οὐδὲ πλείω (οὐ γὰρ ἀνυστὸν πάντων πλείω εἶναι), ἀλλὰ πάντα ἴσα αἰεί.

infinitely divisible **b**. D. B 3:

οὔτε γὰρ τοῦ σμικροῦ ἐστι τό γε ἐλάχιστον, ἀλλ' ἔλασσον ἀεί (τὸ γὰρ ἐὸν οὖκ ἔστι τομῆ οὖκ εἶναι ²) — ἀλλὰ καὶ τοῦ μεγάλου ἀεί ἐστι μεῖζον. καὶ ἴσον ἐστὶ τῷ σμικρῷ πλῆθος, πρὸς ἑαυτὸ δὲ ἕκαστόν ἐστι καὶ μέγα καὶ σμικρόν.

no coming into being nor passing away 123—D. B 17:

τὸ δὲ γίνεσθαι καὶ ἀπόλλυσθαι οὐκ ὀρθῶς νομίζουσιν οἱ "Ελληνες · οὐδὲν γὰρ χρῆμα γίνεται οὐδὲ ἀπόλλυται, ἀλλ' ἀπὸ ἐόντων χρημάτων συμμίσγεταί τε καὶ διακρίνεται. καὶ οὕτως ἂν ὀρθῶς καλοῖεν τό τε γίνεσθαι συμμίσγεσθαι καὶ τὸ ἀπόλλυσθαι διακρίνεσθαι.

In this A. seems to agree with Empedocles. But the latter explains qualitative variety of things by admitting his four elements. A. accounts for the same fact in a very different way.

<sup>1</sup> ἀπερειδόμενος εἰς - directing suspicion against P. by means of A.

<sup>2</sup> τὸ γὰρ ἐὸν οὐκ ἔστι τομῆ οὐκ εἶναι - "For it cannot be that what is should cease to be by being cut" (Burnet).

τομή is a correction of Zeller for the mss-reading τδ μη. Kranz keeps the traditional text τδ μη ούχ είναι; but in his translation he is inclined to adopt the correction of Zeller.

**124**—a. Simpl., *Phys.* 155, 23 (Anaxag. D. B 1):

qualitative variety

ότι δὲ 'Αναξαγόρας ἐξ ἑνὸς μίγματος ¹ ἄπειρα τῷ πλήθει ὁμοιομερῆ ἀπο- explained κρίνεσθαί φησιν πάντων μέν έν παντί ένόντων, έκάστου δέ κατά το έπικρατοῦν 2 χαρακτηριζομένου, δηλοῖ διὰ τοῦ πρώτου τῶν Φυσικῶν λέγων ἀπ' άρχῆς · ,,όμοῦ πάντα χρήματα ἦν, ἄπειρα καὶ πλῆθος καὶ σμικρότητα · καὶ γάρ τὸ σμικρὸν ἄπειρον ἦν. καὶ πάντων ὁμοῦ ἐόντων οὐδὲν ἔνδηλον ἦν ὑπὸ σμικρότητος πάντα γὰρ ἀήρ τε καὶ αἰθὴρ κατεῖχεν, ἀμφότερα ἄπειρα ἐόντα: ταῦτα γὰρ μέγιστα ἔνεστιν ἐν τοῖς σύμπασι καὶ πλήθει καὶ μεγέθει 3."

b. The primitive stage of πάντα όμοῦ does still exist in a certain everything in sense: "all things have a part of everything in themselves". D. B 6:

καὶ ὅτε δὲ ἴσαι μοῖραί εἰσι τοῦ τε μεγάλου καὶ τοῦ σμικροῦ πλῆθος, καὶ ούτως αν είη έν παντί πάντα ούδε χωρίς έστιν είναι, άλλα πάντα παντός μοϊραν μετέχει. ότε τούλάχιστον μη έστιν είναι, ούκ αν δύναιτο χωρισθήναι, οὐδ' ἂν ἐφ' ἑαυτοῦ γενέσθαι, ἀλλ' ὅπωσπερ ἀρχὴν εἶναι καὶ νῦν πάντα ὁμοῦ. έν πᾶσι δὲ πολλά ἔνεστι καὶ τῶν ἀποκρινομένων ἴσα πλῆθος ἐν τοῖς μείζοσί τε καὶ ἐλάσσοσι.

## c. Cf. also D. B 4:

τούτων δὲ οὕτως ἐχόντων χρὴ δοκεῖν ἐνεῖναι πολλά τε καὶ παντοῖα ἐν πᾶσι τοῖς συγκρινομένοις, καὶ σπέρματα πάντων χρημάτων καὶ ἰδέας παντοίας έγοντα καὶ γροιάς καὶ ἡδονάς.

In B 10 he puts the question: How is qualitative variety to be explained, if all is one?

πῶς γὰρ ἄν, φησίν, ἐκ μὴ τριχὸς γένοιτο θρὶξ καὶ σὰρξ ἐκ μὴ σαρκός; He has given his answer in B 6: πάντα παντός μοῖραν μετέχει.

# **e**. Cf. B 8:

οὐ κεχώρισται ἀλλήλων τὰ ἐν τῷ ἐνὶ κόσμῳ οὐδὲ ἀποκέκοπται πελέκει ούτε τὸ θερμὸν ἀπὸ τοῦ ψυχροῦ ούτε τὸ ψυχρὸν ἀπὸ τοῦ θερμοῦ.

Hence each thing has something of its opposite in it. Cf. D.B 21 about perception (our nr. 133).

125—An especial kind of opposites may prevail, such as cold and influence of wet, a separation having been made in the original state of mixture. D.B 2: Anaximenes

<sup>1</sup> ἐξ ἐνὸς μίγματος - the original mixture, when "all was ὁμοῦ", contained all qualitative variety in itself.

κατά τὸ ἐπικρατοῦν - see our next nr., 125.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In this he shows influence of Anaximenes; see our next following nr.

α. και γάρ ἀήρ τε και αίθηρ ἀποκρίνονται ἀπὸ τοῦ πολλοῦ τοῦ περιέγοντος, καὶ τό γε περιέγον ἄπειρόν ἐστι τὸ πληθος.

But also in the original state the cold and wet seem to have prevailed according to A., and therefore air and aether (see the fr. I at the end: πάντα γὰρ ἀήρ τε καὶ αἰθὴρ κατεῖχεν); for "everything bears the stamp of that opposite which prevails" (ἐκάστου κατὰ τὸ ἐπικρατοῦν χαρακτηριζομένου, 124a). Cf. Anaxagoras D. B 12, at the end:

ότων πλεῖστα ἔνι, ταῦτα ἐνδηλότατα εν ἕκαστόν ἐστι καὶ ἦν.

no void

126—Arist., Phys. IV 6, 213 a<sup>22</sup> cites A. among those who try to demonstrate that there is no void:

οί μεν οὖν δεικνύναι πειρώμενοι ὅτι οὐκ ἔστιν (τὸ κενόν), οὐχ δ βούλονται λέγειν οἱ ἄνθρωποι κενόν, τοῦτ' ἐξελέγχουσιν, ἀλλ' ἁμαρτάνοντες λέγουσιν, ώσπερ 'Αναξαγόρας και οί τοῦτον τὸν τρόπον ἐλέγγοντες. ἐπιδεικνύουσι γὰρ ότι έστι τι ὁ ἀήρ, στρεβλοῦντες τοὺς ἀσχοὺς καὶ δεικνύντες ὡς ἰσχυρὸς ὁ ἀἡρ καὶ ἐναπολαμβάνοντες ἐν ταῖς κλεψύδραις.

the vous: separated from all

127—Anaxagoras D. B 12:

τὰ μὲν ἄλλα παντός μοῖραν μετέχει, νοῦς δέ ἐστιν ἄπειρον καὶ αὐτοκρατὲς other things καὶ μέμεικται οὐδενὶ χρήματι, ἀλλὰ μόνος αὐτὸς ἐπ' ἐωυτοῦ ἐστιν. εἰ μὴ γὰρ έφ' έαυτοῦ ἢν, ἀλλά τεφ ἐμέμειχτο ἄλλφ, μετεῖχεν ἂν ἀπάντων χρημάτων, εὶ ἐμέμεικτό τεω . ἐν παντὶ γὰρ παντὸς μοῖρα ἔνεστιν, ὥσπερ ἐν τοῖσι πρόσθεν 5 μοι λέλεκται, καὶ ἄν ἐκώλυεν αὐτὸν τὰ συμμεμειγμένα, ὥστε μηδενὸς χρήyet material ματος κρατεῖν ὁμοίως ὡς καὶ μόνον ἐόντα ἐφ' ἑαυτοῦ. ἔστι γὰρ λεπτότατόν τε

cause of motion

πάντων νοῦς κρατεῖ. καὶ τῆς περιχωρήσιος 1 τῆς συμπάσης νοῦς ἐκράτησεν, ώστε περιχωρήσαι την άρχην 2. καλ πρώτον από του \* σμικροῦ ήρξατο περι-IO χωρεῖν, ἐπὶ \*\* δὲ πλέον περιχωρεῖ, καὶ περιχωρήσει ἐπὶ πλέον. καὶ τὰ συμμισγόμενά τε καὶ ἀποκρινόμενα καὶ διακρινόμενα πάντα ἔγνω νοῦς. καὶ ὁποῖα έμελλεν έσεσθαι και όποῖα ἦν, άσσα νῦν μὴ έστι, καὶ ὅσα νῦν ἐστι καὶ ὁποῖα έσται \*\*\*, πάντα διεκόσμησε νοῦς, καὶ τὴν περιχώρησιν ταύτην, ἣν νῦν 15 περιχωρέει τά τε ἄστρα καὶ ὁ ἠέλιος καὶ ἡ σελήνη καὶ ὁ ἀὴρ καὶ ὁ αἰθὴρ οἱ άποκρινόμενοι. ή δὲ περιχώρησις αὐτὴ ἐποίησεν ἀποκρίνεσθαι. καὶ ἀποκρίνεται ἀπό τε τοῦ ἀραιοῦ τὸ πυκνὸν καὶ ἀπὸ τοῦ ψυχροῦ τὸ θερμὸν καὶ ἀπὸ τοῦ

πάντων χρημάτων καὶ καθαρώτατον καὶ γνώμην γε περὶ παντὸς πᾶσαν ἴσχει καὶ ἰσχύει μέγιστον καὶ ὅσα γε ψυχὴν ἔχει καὶ τὰ μείζω καὶ τὰ ἐλάσσω,

ζοφεροῦ τὸ λαμπρὸν καὶ ἀπὸ τοῦ διεροῦ τὸ ξηρόν, μοῖραι δὲ πολλαὶ πολλῶν

περιχώρησις - rotation.

ώστε περιχωρήσαι την άρχην - so that it began to rotate in the beginning.

του Diels; τοῦ mss.

έπὶ δὲ Diels; ἐπεὶ δὲ mss.

καὶ ὅσα νῦν ἐστι — ἔσται Kranz.

είσι. παντάπασι δὲ οὐδὲν ἀποκρίνεται οὐδὲ διακρίνεται ἔτερον ἀπὸ τοῦ ἐτέρου πλὴν νοῦ. νοῦς δὲ πᾶς ὅμοιός ἐστι, καὶ ὁ μείζων καὶ ὁ ἐλάττων. ἕτερον δὲ 20 ούδεν έστιν όμοιον ούδενί, άλλ' ότων πλεῖστα ένι, ταῦτα ένδηλότατα εν **ἕ**καστόν ἐστι καὶ ἦν.

128—a. Simpl., Phys. 300, 27 (D. 59 B 13), defends A. against the forming of reproach of Aristotle and his commentator Alexander, that he did not use his vous in his explanation of the world:

'Αλλ' ὅτι μὲν προσχρῆται, δῆλον, εἴπερ τὴν γένεσιν οὐδὲν ἄλλο ἢ ἔκκρισιν είναι φησι, την δὲ ἔκκρισιν ὑπὸ τῆς κινήσεως γίνεσθαι, τῆς δὲ κινήσεως αἴτιον είναι τὸν νοῦν. λέγει γὰρ οὕτως 'Α.: ,,καὶ ἐπεὶ ἤρξατο ὁ νοῦς κινεῖν, ἀπὸ τοῦ κινουμένου παντός ἀπεκρίνετο, καὶ ὅσον ἐκίνησεν ὁ νοῦς, πᾶν τοῦτο διεκρίθη : κινουμένων δὲ καὶ διακρινομένων ἡ περιχώρησις πολλῷ μᾶλλον ἐποίει διακρίνεσθαι.

# Anaxagoras, D. B 16:

'Από τουτέων ἀποκρινομένων συμπήγνυται γἢ ' ἐκ μὲν γὰρ τῶν νεφελῶν ύδωρ ἀποκρίνεται, ἐκ δὲ τοῦ ὕδατος γῆ, ἐκ δὲ τῆς γῆς λίθοι συμπήγνυνται ὑπὸ τοῦ ψυχροῦ · οὖτοι δὲ ἐκχωρέουσι μᾶλλον τοῦ ὕδατος.

129—D. B 4 (for the beginning see our nr. 124 c):

innumerable worlds

καὶ ἀνθρώπους τε συμπαγῆναι καὶ τὰ ἄλλα ζῷα, ὅσα ψυχὴν ἔχει. καὶ τοῖς γε ἀνθρώποισιν εἶναι καὶ πόλεις συνωκημένας καὶ ἔργα κατεσκευασμένα, ώσπερ παρ' ήμῖν, καὶ ἠέλιόν τε αὐτοῖσιν εἶναι καὶ σελήνην καὶ τὰ ἄλλα, ὥσπερ παρ' ἡμῖν, καὶ τὴν γῆν αὐτοῖσι φύειν πολλά τε καὶ παντοῖα, ὧν ἐκεῖνοι τὰ ονήιστα συνενεγκάμενοι εἰς τὴν οἴκησιν χρῶνται. ταῦτα μὲν οὖν μοι λέλεκται περὶ τῆς ἀποκρίσιος, ὅτι οὐκ ἂν παρ' ἡμῖν μόνον ἀποκριθείη, ἀλλὰ καὶ ἄλλη.

#### 130—a. D. B 11:

έν παντὶ παντὸς μοῖρα ἔνεστι πλὴν νοῦ, ἔστιν οἶσι δὲ καὶ νοῦς ἔνι.

organic nature distinguished from anorganic

We could expect that, according to this view, man would be defined as having the greatest portion of vous within him. However, A. defines him more as homo faber than as homo sapiens.

Arist., De part. anim.  $\Delta$  10, 687 a7:

'Α. μὲν οὖν φησι διὰ τὸ χεῖρας ἔχειν φρονιμώτατον εἶναι τῶν ζώων ἄνθρωπον.

131—a. Plut., Quaest. nat. I p. 911 D: plants have a Irras

ζῷον γὰρ ἔγγειον τὸ φυτὸν εἶναι οἱ περὶ . . . ἀναξαγόραν . . . οἴονται. —

**b.** [Arist.], De plantis I 1, 815 a<sup>18</sup>:

ό μὲν ἀΑναξαγόρας καὶ ζῷα εἶναι (τὰ φυτὰ) καὶ ἡδεσθαι καὶ λυπεῖσθαι εἶπε, τη τε ἀπορροη των φύλλων καὶ τη αὐζησει τοῦτο ἐκλαμβάνων..  $(b^{17})$ καὶ νοῦν καὶ γνῶσιν εἶπεν ἔχειν τὰ φυτά.

perception

132—A. explains perception in a way contrary to Empedocles. Theophr., De sensu 27 (D. 59 A 92):

'Αναξαγόρας δὲ γίνεσθαι μὲν (τὰς αἰσθήσεις) τοῖς ἐναντίοις · τὸ γὰρ ὅμοιον ἀπαθὲς ὑπὸ τοῦ ὁμοίου · καθ' ἑκάστην δ' ἰδία πειρᾶται διαριθμεῖν. (29) ἄπασαν δ' αἴσθησιν μετὰ λύπης, ὅπερ ἂν δόξειεν ἀκόλουθον εἶναι τῆ ὑποθέσει · πᾶν γὰρ τὸ ἀνόμοιον ἀπτόμενον πόνον παρέχει.

### weakness of the senses

133—a. Sextus, Adv. Math. VII 90:

'Ο μὲν φυσικώτατος 'Αναξαγόρας, ὡς ἀσθενεῖς διαβάλλων τὰς αἰσθήσεις, ,,ὑπ' ἀφαυρότητος αὐτῶν'', φησίν, ,,οὐ δυνατοί ἐσμεν κρίνειν τάληθές.'' τίθησι δὲ πίστιν αὐτῶν τῆς ἀπιστίας τὴν παρὰ μικρὸν τῶν χρωμάτων ἐξαλλαγήν. εἰ γὰρ δύο λάβοιμεν χρώματα, μέλαν καὶ λευκόν, εἶτα ἐκ θατέρου εἰς θάτερον κατὰ σταγόνα παρεκχέοιμεν, οὐ δυνήσεται ἡ ὄψις διακρίνειν τὰς παρὰ μικρὸν μεταβολάς, καίπερ πρὸς τὴν φύσιν ὑποκειμένας.

**b.** In connection with this last fr. we have to understand D. B 21 a: δψις γὰρ τῶν ἀδήλων τὰ φαινόμενα.

### 3-LEUCIPPUS AND DEMOCRITUS

Leucippus

134—Diog. IX 30 f. and 46 (D. 67 A 1, and 68 A 33):

Λεύκιππος Έλεάτης, ως δέ τινες 'Αβδηρίτης, κατ' ένίους δὲ Μιλήσιος οῦτος ήκουσε Ζήνωνος.— πρωτός τε ἀτόμους ἀρχὰς ὑπεστήσατο.

(46) Μέγας Διάκοσμος, δυ οἱ περὶ Θεόφραστου Λευκίππου φασὶν εἶναι.

Aristotle nearly always joins his name with that of Democritus, so that we can hardly distinguish the thoughts of the one from those of the other.

## by and uty by

135—Arist., Metaph. A 4, 985 b4:

Λεύκιππος δὲ καὶ ὁ ἑταῖρος αὐτοῦ Δημόκριτος στοιχεῖα μὲν τὸ πλῆρες καὶ τὸ κενὸν εἶναί φασι, λέγοντες τὸ μὲν ὄν, τὸ δὲ μὴ ὄν, τούτων δὲ τὸ μὲν πλῆρες καὶ στερεὸν τὸ ὄν, τὸ δὲ κενόν [γε καὶ μανὸν]\* τὸ μὴ ὄν (διὸ καὶ οὐθὲν μᾶλλον τὸ ὄν τοῦ μὴ ὄντος εἶναί φασιν, ὅτι οὐδὲ τὸ κενὸν τοῦ σώματος \*\*, αἴτια δὲ τῶν ὄντων ταῦτα ὡς ὕλην.

\* Jaeger argues rightly that these words must be secluded (*Hermes* 52, 1917, pp. 483-486).

<sup>\*\*</sup> τοῦ κενοῦ τὸ σῶμα Schwegler, followed by W. D. Ross. The mss have τὸ κενὸν τοῦ σώματος. Zeller supplied «ἔλαττον» after τὸ κενὸν. Now this gives a good sense; yet it seems not to be necessary to supply or to change anything, the words οὐδὲν μᾶλλον meaning simply "just as well", so that the terms may be interchanged. A good example of this use is cited by Jaeger, l.c., p. 488. Some interesting parallels in Seneca and the Latin jurists will be adduced by Mr. L. M. de Rijk in Mnemosyne 1950.

136-Arist., De gen. et corr. I 8, 325 a23:

difference from the Eleatics

Λεύκιππος δ' έχειν ψήθη λόγους, οἵτινες πρὸς τὴν αἴσθησιν ὁμολογούμενα λέγοντες οὐκ ἀναιρήσουσιν οὕτε γένεσιν οὕτε φθορὰν οὕτε κίνησιν καὶ τὸ πλῆθος τῶν ὅντων. ὁμολογήσας δὲ ταῦτα μὲν τοῖς φαινομένοις, τοῖς δὲ τὸ ἕν κατασκευάζουσιν, ὡς οὐκ ἀν κίνησιν οῦσαν ἄνευ κενοῦ, τό τε κενὸν μὴ ὂν καὶ τοῦ ὅντος οὐθὲν μὴ ὄν φησιν εἶναι · τὸ γὰρ κυρίως ὂν παμπλῆρες ὄν. ἀλλ' εἶναι τὸ τοιοῦτον οὐχ ἕν, ἀλλ' ἄπειρα τὸ πλῆθος καὶ ἀόρατα διὰ σμικρότητα τῶν ὅγκων. ταῦτα δ' ἐν τῷ κενῷ φέρεσθαι (κενὸν γὰρ εἶναι), καὶ συνιστάμενα μὲν γένεσιν ποιεῖν, διαλυόμενα δὲ φθοράν.

137—Stob., Ecl., I 4, 7 c (Dox. 321):

ἀνάγκη

Λεύκιππος πάντα κατ' ἀνάγκην, τὴν δ' αὐτὴν ὑπάρχειν εἰμαρμένην. λέγει γὰρ ἐν τῷ Περὶ νοῦ · οὐδὲν χρῆμα μάτην γίνεται, ἀλλὰ πάντα ἐκ λόγου τε καὶ ὑπ' ἀνάγκης.

138—Cic., Acad. pr. II, 37, 118; D. 67 A 8:

Leucippus plenum et inane; Democritus huic in hoc similis, uberior Democritus in ceteris.

139—a. Arist., De caelo III 4, 303 a<sup>4</sup>; De gen. anim. II 6, 742 b<sup>20</sup>: Democritus Δημόκριτος ὁ ᾿Αβδηρίτης.

b. Diog. IX 41 (D. 68 A 1):

γέγονε δὲ τοῖς χρόνοις, ὡς αὐτός φησιν ἐν τῷ Μικρῷ διακόσμῳ, νέος κατὰ πρεσβύτην ᾿Αναξαγόραν, ἔτεσιν αὐτοῦ νεώτερος τετταράκοντα.

c. Diog. IX 34 (D. ib.):

οὖτος μάγων τινῶν διήκουσε καὶ Χαλδαίων, Ξέρξου τοῦ βασιλέως τῷ πατρὶ αὐτοῦ ἐπιστάτας καταλιπόντος, ἡνίκα ἐξενίσθη παρ' αὐτῷ, καθά φησι καὶ 'Ηρόδοτος ¹ . παρ' ὧν τά τε περὶ θεολογίας καὶ ἀστρολογίας ἔμαθεν ἔτι παῖς ὧν.

d. Demetr. Magnes ap. Diog. IX 36 (D. 68 A 1, B 116): δοκεῖ δὲ καὶ 'Αθήναζε ἐλθεῖν καὶ μὴ σπουδάσαι γνωσθῆναι δόξης καταφρονῶν. καὶ εἰδέναι μὲν Σωκράτη, ἀγνοεῖσθαι δὲ ὑπ' αὐτοῦ · ,,ἤλθον γάρ", φησίν, ,,εἰς 'Αθήνας, καὶ οὕτις με ἔγνωκεν".

140—Democr. wrote a great many books, on the most various sub- his books jects. Diog. I 16 mentions him among the most voluminous writers:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Hrd. VIII 120; VII 109.

a. πολλά δὲ Ζήνων, πλείω Ξενοφάνης, πλείω Δημόκριτος, πλείω 'Αριστοτέλης, πλείω Χρύσιππος.

Cf. Seneca, Ep. 90, 32.

b. Diog. enumerates them in IX 46-49:

Τὰ δὲ βιβλία αὐτοῦ καὶ Θρασύλος ἀναγέγραφε κατὰ τάξιν οὕτως, ώσπερεὶ καὶ τὰ Πλάτωνος, κατὰ τετραλογίαν · ἔστι δὲ 'Ηθικὰ  $^1$  — Φυσικὰ  $^1$  — Ασύντακτα  $^1$  — Μαθηματικὰ  $^1$  — Μουσικὰ  $^1$  — Τεχνικὰ  $^1$  —.

and style c. Cic., Orat. 20, 67:

itaque video visum esse nonnullis Platonis et Democriti locutionem, etsi absit a versu, tamen quod incitatius feratur et clarissimis verborum luminibus utatur, potius poema putandum quam comicorum poetarum.

# the atoms and the void

141—Simpl., De Caelo p. 294, 33 Heiberg:

όλίγα δὲ ἐκ τῶν 'Αριστοτέλους Περὶ Δημοκρίτου (fr. 208 Rose) παραγραφέντα δηλώσει την των ανδρων έκείνων διάνοιαν. ,,Δημόκριτος ηγείται τὴν τῶν ἀιδίων φύσιν εἶναι μικρὰς οὐσίας πλῆθος ἀπείρους · ταύταις δὲ τόπον άλλον ύποτίθησιν άπειρον τῷ μεγέθει · προσαγορεύει δὲ τὸν μὲν τόπον τοῖσδε 5 τοῖς ὀνόμασι, τῷ τε κενῷ καὶ τῷ οὐδενὶ καὶ τῷ ἀπείρω, τῶν δὲ οὐσιῶν ἑκάστην τῷ τε δενὶ καὶ τῷ να στῷ ² καὶ τῷ ὄντι. νομίζει δὲ εἶναι οὕτω μικρὰς τὰς οὐσίας, ώστε ἐκφυγεῖν τὰς ἡμετέρας αἰσθήσεις. ὑπάρχειν δὲ αὐταῖς παντοίας μορφάς καὶ σχήματα παντοῖα καὶ κατὰ μέγεθος διαφοράς. ἐκ τούτων οὖν ήδη καθάπερ ἐκ στοιχείων γεννᾶ καὶ συγκρίνει τοὺς ὀφθαλμοφανεῖς καὶ 10 τούς αἰσθητούς όγκους. στασιάζειν δὲ καὶ φέρεσθαι ἐν τῷ κενῷ διά τε τὴν ανομοιότητα καὶ τὰς ἄλλας εἰρημένας διαφοράς, φερομένας δὲ ἐμπίπτειν 3 καὶ περιπλέκεσθαι περιπλοκήν τοιαύτην, ή συμψαύειν μὲν αὐτὰ καὶ πλησίον άλλήλων είναι ποιεί, φύσιν μέντοι μίαν έξ έκείνων κατ' άλήθειαν ούδ' ήντιναοῦν γεννᾶ · κομιδῆ γὰρ εὔηθες εἶναι τὸ δύο ἢ τὰ πλείονα γενέσθαι ἄν ποτε 15 εν. τοῦ δὲ συμμένειν τὰς οὐσίας μετ' ἀλλήλων μέχρι τινὸς 4 αἰτιᾶται τὰς ἐπαλλαγάς καὶ τὰς ἀντιλήψεις  $^5$  τῶν σωμάτων  $^{\cdot}$  τὰ μὲν γὰρ αὐτῶν εἶναι σκαληνά  $^6$ , τὰ δὲ ἀγκιστρώδη, τὰ δὲ κοῖλα, τὰ δὲ κυρτά, τὰ δὲ ἄλλας ἀναρίθμους ἔγοντα διαφοράς : ἐπὶ τοσοῦτον οὖν χρόνον σφῶν αὐτῶν ἀντέχεσθαι νομίζει καὶ συμμένειν, εως ἰσχυροτέρα τις ἐκ τοῦ περιέχοντος ἀνάγκη παραγενομένη 20 διασείση καὶ χωρίς αὐτὰς διασπείρη."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Here follows a series of titles for each group.

 $<sup>^{2}</sup>$  ναστόν = πλῆρες.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ἐμπίπτειν - SC. ἀλλήλαις.

<sup>4</sup> μέχρι τινός - sc. χρόνου.

τ. ἐπαλλαγάς κ.τ. ἀντιλήψεις - the junction and the seizing of each other.
 σκαληνά - crooked.

142—a. Sext., Adv. Math. VII (= Against the Logicians I) 135 primary and (Democr. D. 68 B 9, 10, 6, 7): qualities

Δημόκριτος (D. B q) . . . ,,νόμω . . . . , φησί, ,,γλυκύ καὶ νόμω πικρόν, νόμω θερμόν, νόμω ψυχρόν, νόμω χροιή έτεῆ δὲ ἄτομα καὶ κενόν" (ὅπερ <ἔστι> · νομίζεται μέν είναι καὶ δοζάζεται τὰ αἰσθητά, οὐκ ἔστι δὲ κατ' ἀλήθειαν ταῦτα, ἀλλὰ τὰ ἄτομα μόνον καὶ τὸ κενόν). (136) ἐν δὲ τοῖς Κρατυντηρίοις, καίπερ δπεσχημένος ταῖς αἰσθήσεσι τὸ κράτος τῆς πίστεως ἀναθεῖναι, οὐδὲν ἦττον εὑρίσκεται τούτων καταδικάζων. φησὶ γάρ : ,,ἡμεῖς δὲ τῷ μὲν έόντι ούδεν άτρεκες συνίεμεν, μεταπῖπτον δε κατά τε σώματος διαθήκην καὶ των έπεισιόντων καὶ των αντιστηριζόντων." καὶ πάλιν φησίν (Β 10) : ,, έτεξη μέν γυν ότι οξον έκαστον έστιν <ή> οὐκ έστιν οὐ συνίεμεν, πολλαχή δεδήλωται." (137) ἐν δὲ τῷ Περὶ ἰδεῶν (Β 6) ,,γιγνώσκειν τε γρή", φησίν, ,,ἄνθρωπον τῶδε τῷ κανόνι, ὅτι ἐτεῆς ἀπήλλακται." καὶ πάλιν (Β 7) . ,,δηλοῖ μὲν δή καὶ οὖτος ὁ λόγος, ὅτι ἐτεῆ οὐδὲν ἴσμεν \* περὶ οὐδενός, ἀλλ' ἐπιρρυσμίη 1 έκάστοισιν ή δόξις."

his seeming scepticism

5

Democr., D. B 117: έτεῆ δὲ οὐδὲν ἴδμεν έν βυθῷ γὰρ ἡ ἀλήθεια.

c. Sext., o.c. 138 (D. B 11):

έν δὲ τοῖς Κανόσι (D. B II) δύο φησίν εἶναι γνώσεις, τὴν μὲν διὰ τῶν αἰσθήσεων, τὴν δὲ διὰ τῆς διανοίας. ὧν τὴν μὲν διὰ τῆς διανοίας γνησίην καλεῖ προσμαρτυρῶν αὐτῆ τὸ πιστὸν εἰς ἀληθείας κρίσιν, τὴν δὲ διὰ τῶν αἰσθήσεων σκοτίην ὀνομάζει ἀφαιρούμενος αὐτῆς τὸ πρὸς διάγνωσιν τοῦ άληθοῦς ἀπλανές. (130) λέγει δὲ κατὰ λέξιν ,,γνώμης δὲ δύο εἰσὶν ἰδέαι, ή μὲν γνησίη, ἡ δὲ σκοτίη καὶ σκοτίης μὲν τάδε σύμπαντα, ὄψις ἀκοὴ όδμη γεῦσις ψαῦσις. η δὲ γνησίη, ἀποκεκριμένη δὲ ταύτης." εἶτα προκρίνων της σκοτίης την γνησίην ἐπιφέρει λέγων ,, όταν ή σκοτίη μηκέτι δύνηται μήτε όρην ἐπ' ἔλαττον μήτε ἀκούειν μήτε όδμᾶσθαι μήτε γεύεσθαι μήτε ἐν τη ψαύσει αἰσθάνεσθαι, ἀλλ' ἐπὶ λεπτότερον <δέη ζητεῖν, τότε ἐπιγίνεται ἡ γνησίη ἄτε όργανον έχουσα τοῦ νῶσαι λεπτότερον> \*\*.

d. Democr., D. B 125 (Galen., De medic. empir. fr. ed. Schoene, the senses 1259, 8):

speak to the reasoning power

έποίησε τὰς αἰσθήσεις λεγούσας πρὸς τὴν διάνοιαν οὕτως : ,,τάλαινα φρήν, παρ' ἡμέων λαβοῦσα τὰς πίστεις ² ἡμέας καταβάλλεις; πτῶμά τοι τὸ κατάβλημα."

ἐπιρρυσμίη - flowing-in (of images). Cp. the next following fr.

<sup>&</sup>quot;your evidence".

<sup>\*</sup> Sextus cites the fr. in this form. Diog. L. IX 72 has lower in the parallel fr. 117, Added by Diels. see our nr b.

the theory of the εἴδωλα 143—a. Aët. IV 8, 10 (Dox. 395):

Λεύκιππος, Δημόκριτος τὴν αἴσθησιν καὶ τὴν νόησιν γίνεσθαι εἰδώλων ἔξωθεν προσιόντων · μηδενὶ γὰρ ἐπιβάλλειν μηδετέραν χωρὶς τοῦ προσπίπτοντος εἰδώλου.

**b**. More detailed information is given by Plut., Symp. VIII 10, 2, p. 735 a:

φησί Δημόκριτος έγκαταβυσσοῦσθαι τὰ εἴδωλα διὰ τῶν πόρων εἰς τὰ σώματα καὶ ποιεῖν τὰς κατὰ τὸν ὕπνον ὅψεις ἐπαναφερόμενα · φοιτᾶν δὲ ταῦτα πανταχόθεν ἀπιόντα καὶ σκευῶν καὶ ἱματίων καὶ φυτῶν, μάλιστα δὲ ζώων ὑπὸ σάλου πολλοῦ καὶ θερμότητος, οὐ μόνον ἔχοντα μορφοειδεῖς τοῦ σώματος δεκμεμαγμένας ὁμοιότητας . . . ἀλλὰ καὶ τῶν κατὰ ψυχὴν κινημάτων καὶ βουλευμάτων ἑκάστω καὶ ἠθῶν καὶ παθῶν ἐμφάσεις ¹ ἀναλαμβάνοντα συνεφέλκεσθαι, καὶ προσπίπτοντα μετὰ τούτων ὥσπερ ἔμψυχα φράζειν καὶ διαexplanation στέλλειν ² τοῖς ὑποδεχομένοις τὰς τῶν μεθιέντων αὐτὰ δόξας καὶ διαλογισμούς phenomena καὶ ὁρμάς, ὅταν ἐνάρθρους καὶ ἀσυγχύτους φυλάττοντα προσμίξη τὰς εἰκόνας.

On the eidola-theory see J. Bidez, Eos ou Platon et l'Orient, Bruxelles 1945, p. 135-141.

and of the

c. Ib. V 7, 6, p. 682 F:

ἄ (sc. εἴδωλα) φησιν ἐκεῖνος ἐξιέναι τοὺς φθονοῦντας οὕτ' αἰσθήσεως ἄμοιρα παντάπασιν οὕτε ὁρμῆς, ἀνάπλεά τε τῆς ἀπὸ τῶν προϊεμένων μοχθηρίας καὶ βασκανίας ³. μεθ' ἦς ἐμπλασσόμενα καὶ παραμένοντα καὶ συνοικοῦντα τοῖς βασκαινομένοις ἐπιταράττειν καὶ κακοῦν αὐτῶν τό τε σῶμα καὶ τὴν διάνοιαν.

the gods
explained as
εἴδωλα

d. Cp. Sext., Adv. Math. IX (=Against the Physicists I) 19 (D.B 166): Δημόκριτος δὲ εἴδωλά τινά φησιν ἐμπελάζειν τοῖς ἀνθρώποις, καὶ τούτων τὰ μὲν εἶναι ἀγαθοποιὰ τὰ δὲ κακοποιά ˙ ἔνθεν καὶ εὔχετο ,,εὐλόγχων τυχεῖν εἰδώλων''. <sup>4</sup> εἶναι δὲ ταῦτα μεγάλα τε καὶ ὑπερφυῆ καὶ δύσφθαρτα μέν, οὐκ ἄφθαρτα δέ, προσημαίνειν τε τὰ μέλλοντα τοῖς ἀνθρώποις θεωρούμενα καὶ φωνὰς ἀφιέντα. ὅθεν τούτων αὐτῶν φαντασίαν λαβόντες οἱ παλαιοὶ ὑπενόησαν εἶναι θεόν, μηθενὸς ἄλλου παρὰ ταῦτα ὅντος θεοῦ τοῦ ἄφθαρτον φύσιν ἔγοντος.

<sup>2</sup> διαστέλλειν - tell accurately.

leur enlèvent ce qu'il appelait l'ἀθαμβίη, un équivalent de l',,euthymie'' ou bonne humeur d'où est venue la légende du philosophe qui riait toujours.''

<sup>1</sup> ἐμφάσεις - images.

βασκανία - malignity (βασκαίνω = to bewitch).
 J. Bidez, o.c., p. 139 f. says of this prayer: "Sa prière était celle d'un incroyant préoccupé de détourner de lui les songes qui, en suggérant aux hommes des idées fausses sur les dieux, et surtout en les affolant par les frayeurs de la superstition,

144—Diog. IX 45 (D. A I):

πάντα τε κατ' ἀνάγκην γίνεσθαι, τῆς δίνης αἰτίας οὔσης τῆς γενέσεως πάντων, ἡν ἀνάγκην λέγει.

purely mechanical explanation of

145—Hippolyt., Ref. I 13 (D. A 40):

innumerable worlds

Έλεγε δὲ ὡς ἀεὶ κινουμένων τῶν ὄντων ἐν τῷ κενῷ · ἀπείρους δὲ εἶναι κόσμους καὶ μεγέθει διαφέροντας, ἐν τισὶ δὲ μὴ εἶναι ἥλιον μηδὲ σελήνην, έν τισὶ δὲ μείζω τῶν παρ' ἡμῖν καὶ ἐν τισὶ πλείω. εἶναι δὲ τῶν κόσμων ἄνισα τὰ διαστήματα, καὶ τῆ μὲν πλείους τῆ δὲ ἐλάττους. καὶ τούς μὲν αὔξεσθαι, τούς δὲ ἀκμάζειν, τούς δὲ φθίνειν, καὶ τῆ μὲν γίνεσθαι, τῆ δ' ἐκλείπειν \*. φθείρεσθαι δε αὐτούς ὑπ' ἀλλήλων προσπίπτοντας. εἶναι δ' ἐνίους κόσμους έρήμους ζώων καὶ φυτῶν καὶ παντὸς ύγροῦ. — (18) ἀκμάζειν δὲ κόσμον, έως ᾶν μηκέτι δύνηται έξωθέν τι προσλαμβάνειν.

146-a. Arist., De Anima I 2, 403 b25:

the soul

Τὸ ἔμψυχον δὴ τοῦ ἀψύχου δυοῖν μάλιστα διαφέρειν δοκεῖ, κινήσει τε καὶ τῷ αἰσθάνεσθαι. Παρειλήφαμεν δὲ καὶ παρὰ τῶν προγενεστέρων σχεδόν δύο ταῦτα περὶ ψυχῆς · φασὶ γὰρ ἔνιοι καὶ μάλιστα καὶ πρώτως ψυχὴν εἶναι τὸ κινοῦν. οἰηθέντες δὲ τὸ μὴ κινούμενον αὐτὸ μὴ ἐνδέχεσθαι κινεῖν ἔτερον, τῶν κινουμένων τι τὴν ψυχὴν ὑπέλαβον εἶναι¹. ὅθεν Δημόκριτος μὲν πῦρ τι καὶ θερμόν φησιν αὐτὴν εἶναι · ἀπείρων γὰρ ὄντων σχημάτων καὶ ἀτόμων τὰ σφαιροειδη πῦρ καὶ ψυχὴν λέγει, οἶον ἐν τῷ ἀέρι τὰ καλούμενα ξύσματα ², ἀ it consists of φαίνεται έν ταῖς διὰ τῶν θυρίδων ἀκτῖσιν, ὧν τὴν μὲν πανσπερμίαν τῆς ὅλης very small φύσεως στοιχεῖα λέγει. όμοίως δὲ καὶ Λεύκιππος. τούτων δὲ τὰ σφαιροειδῆ ψυγήν, διὰ τὸ μάλιστα διὰ παντὸς δύνασθαι διαδύνειν τούς τοιούτους ἡυσμούς 3, καὶ κινεῖν τὰ λοιπὰ κινούμενα καὶ αὐτά, ὑπολαμβάνοντες τὴν ψυχὴν εἶναι τὸ παρέχον τοῖς ζώοις τὴν χίνησιν. διὸ καὶ τοῦ ζῆν ὅρον εἶναι τὴν ἀναπνοήν · συνάγοντος γὰρ τοῦ περιέχοντος τὰ σώματα καὶ ἐκθλίβοντος τῶν σχημάτων τὰ παρέχοντα τοῖς ζώοις τὴν κίνησιν διὰ τὸ μηδ' αὐτὰ ἡρεμεῖν μηδέποτε, βοήθειαν γίγνεσθαι θύραθεν ἐπεισιόντων ἄλλων τοιούτων ἐν τῷ ἀναπνεῖν · κωλύειν γὰρ αὐτὰ καὶ τὰ ἐνυπάργοντα ἐν τοῖς ζώοις ἐκκρίνεσθαι, συνανείργοντα τὸ συνάγον καὶ πηγνύον · καὶ ζῆν 4 δὲ ἔως ᾶν δύνωνται τοῦτο ποιεῖν.

round and

<sup>1</sup> ὑπέλαβον εἴναι - In this frame Aristotle places Democrit's theory of the soul as consisting of round and very fine atoms. We have to consider this as a reflexion of his, not as a direct report of what D. said.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ξύσματα - "shavings"; particles, motes in the sunbeams.

δυσμούς - forms, figures.
 καὶ ζῆν - sc. τὰ ζῷα.

έκλείπειν Ritter; λείπειν mss.

## **b**. Ib., 405 a8:

Δημόκριτος δὲ καὶ γλαφυρωτέρως ¹ εἴρηκεν ἀποφηνάμενος διὰ τί τούτων ἑκάτερον ². ψυχὴν μὲν γὰρ εἶναι ταὐτὸ καὶ νοῦν, τοῦτο δ' εἶναι τῶν πρώτων καὶ ἀδιαιρέτων σωμάτων, κινητικὸν δὲ διὰ λεπτομέρειαν καὶ τὸ σχῆμα · τῶν δὲ σχημάτων εὐκινητότατον τὸ σφαιροειδὲς λέγει · τοιοῦτον δ' εἶναι τόν τε νοῦν καὶ τὸ πῦρ.

# poetical inspiration

147—D. seems to have reflected upon poetical inspiration. It is quite possible that he explained it by his theory of εἴδωλα, certain well-organised persons being more open to the εἴδωλα than others. Cf. A. Delatte, Les conceptions de l'enthousiasme chez les philosophes présocratiques, Paris 1934, pp. 43 f., 57 f.

# a. Democr., D. B 18:

Ποιητής δέ, ἄσσα μὲν ἂν γράφη μετ' ἐνθουσιασμοῦ καὶ ἱεροῦ πνεύματος, καλὰ κάρτα ἐστίν.

### b. B 21:

"Ομηρος φύσεως λαχών θεαζούσης ἐπέων κόσμον ἐτεκτήνατο παντοίων.

### man a mikrokosmos

# **148**—D. B 34:

άνθρώπφ μικρῷ κόσμφ ὄντι κατὰ τὸν Δ.

An ancient Iranian theory (in the Avesta, and later in the Boundahish). Cf. Plato, Phaedr. 270 ce, and the Timaeus passim; also [Hippocr.], π. ἐβδομάδων. See about this question A. Götze, Persische Weisheit in Griech. Gewande, in Zeitschr. f. Indologie und Iranistik, 1923, pp. 60 ff. and 167 ff.; and J. Bidez, Eos etc., p. 135. The εἴδωλα-theory also occurs with the magians. D. may have been influenced by them (cf. our nr. 139 c).

### the highest thing in life

# 149—Diog. IX 45 (D. A 1):

Τέλος δ' εἶναι τὴν εὐθυμίαν, οὐ τὴν αὐτὴν οὖσαν τῆ ἡδονῆ, ὡς ἔνιοι παρακούσαντες ἐξηγήσαντο, ἀλλὰ καθ' ἡν γαληνῶς καὶ εὐσταθῶς ἡ ψυχὴ διάγει, ὑπὸ μηδενὸς ταραττομένη φόβου ἢ δεισιδαιμονίας ἢ ἄλλου τινὸς πάθους. καλεῖ δ' αὐτὴν καὶ εὐεστὼ καὶ πολλοῖς ἄλλοις ὀνόμασι.

Here we have come to the "ethics" of D., if we may give this name to it. We have a rather large collection of γνῶμαι of D., loose proverbs or maxims without any system, conserved in the *Florilegium* of Stob. Natorp, *Die Ethika des Demokr.*, Marburg 1893, tried to discover a systematic principle in them.

<sup>1</sup> γλαφυρωτέρως - more subtly.

διὰ τί τούτων ἐκάτερον - "why the soul is each of these two things", sc. κινητικὸν καὶ γνωριστικόν.

In these fragments D. appears to us as an ethical humanist, who, in default of a religious or metaphysical principle, was not able to connect his ethics organically with his philosophy of nature.

We find in the ethical fragments of D. two principal themes, from which many of his other apophthegms can be deduced.

150—I—The priority of the spiritual over the corporeal.two principal themes

a. Democr. D. B 105:

Σώματος κάλλος ζωῶδες, ἢν μὴ νοῦς ὑπῆ.

**b**. D. B 187:

άνθρώποις άρμόδιον ψυχῆς μᾶλλον ἢ σώματος λόγον ποιεῖσθαι · ψυχῆς μὲν γὰρ τελεότης σκήνεος ¹ μοχθηρίην ὀρθοῖ, σκήνεος δὲ ἰσχὺς ἄνευ λογισμοῦ ψυχὴν οὐδέν τι ἀμείνω τίθησιν.

2-Pleasure and lack of pleasure is the standard.

### c. D. B 4:

Τέρψις καὶ ἀτερπίη οὖρος.

Diels supplies  $<\tau$ ῶν συμφόρων καὶ τῶν ἀσυμφόρων>, "of what is suitable or expedient and what is not" \*.

# **d**. D. B 189:

"Αριστον ἀνθρώπω τὸν βίον διάγειν ὡς πλεῖστα εὐθυμηθέντι καὶ ἐλάχιστα ἀνιηθέντι. τοῦτο δ' ἄν εἴη, εἴ τις μὴ ἐπὶ τοῖς θνητοῖσι² τὰς ἡδονὰς ποιοῖτο.

From these two chief principles five other groups of maxims may be deduced.

151—I—Happiness does not depend on outward goods. Besides B 189 (the preceding fr.) we cite:

εὐθυμία οτ εὐεστώ

# a. D. B 170:

Εύδαιμονίη ψυχής καὶ κακοδαιμονίη.

b. He says exactly the same in B 171:

Εὐδαιμονίη οὐκ ἐν βοσκήμασιν οἰκεῖ οὐδὲ ἐν χρυσῷ · ψυχὴ οἰκητήριον δαίμονος  $^3$ .

σκήνεος - σώματος.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ἐπὶ τ. θνητοῖσι "in mortal things".

<sup>3 &</sup>quot;The soul is the dwelling-place of a daemon", be it a good or an evil one.

<sup>\*</sup> Natorp <τῶν πρηκτέων καὶ μὴ πρηκτέων>.

c. B 146 (Plut., De profectibus in virtute 10, p. 81 b):

The more advanced in virtue show τὸν λόγον ἐντὸς ἤδη τρεφόμενον καὶ ρίζούμενον ἐν ἑαυτῷ καὶ κατὰ  $\Delta$ . ,,αὐτὸν ἐξ ἑαυτοῦ τὰς τέρψιας ἐθιζόμενον λαμβάνειν'.

d. B 40:

οὕτε σώμασιν οὕτε χρήμασιν εὐδαιμονοῦσιν ἄνθρωποι, ἀλλ' ὀρθοσύνη  $^1$  καὶ πολυφροσύνη  $^2$ .

e. B 37:

ό τὰ ψυχῆς ἀγαθὰ αἰρεόμενος τὰ θειότερα αἰρέεται · ὁ δε τὰ σκήνεος τὰ ἀνθρωπήϊα.

f. B 77:

δόξα καὶ πλοῦτος ἄνευ ξυνέσιος οὐκ ἀσφαλέα κτήματα.

μέτρον

152-2-The classic Greek principle of measure.

a. B 191:

'Ανθρώποισι γὰρ εὐθυμίη γίνεται μετριότητι τέρψιος καὶ βίου συμμετρίη τὰ δ' ἐλλείποντα καὶ ὑπερβάλλοντα μεταπίπτειν³ τε φιλεῖ καὶ μεγάλας κινήσιας ἐμποιεῖν τῆ ψυχῆ, αἱ δ' ἐκ μεγάλων διαστημάτων ⁴ κινούμεναι τῶν ψυχέων οὕτε εὐσταθέες εἰσὶν οὕτε εὕθυμοι. ἐπὶ τοῖς δυνατοῖς οὖν δεῖ ἔχειν τὴν γνώμην καὶ τοῖς παρεοῦσιν ἀρκέεσθαι τῶν μὲν ζηλουμένων καὶ θαυμαζομένων ὀλίγην μνήμην ἔχοντα καὶ τῆ διανοία μὴ προσεδρεύοντα, τῶν δὲ ταλαιπωρεόντων τοὺς βίους θεωρέειν, ἐννοούμενον ἀ πάσχουσι κάρτα, ὅκως ἄν τὰ παρεόντα σοι καὶ ὑπάρχοντα μεγάλα καὶ ζηλωτὰ φαίνηται, καὶ μηκέτι πλειόνων ἐπιθυμέοντι συμβαίνη κακοπαθεῖν τῆ ψυχῆ.

**b**. B 102:

καλόν εν παντί τὸ ἴσον ΄ ὑπερβολὴ δὲ καὶ ἔλλειψις οὔ μοι δοκέει.

c. Also in B 3 D. shows a remarkable inclination to the Epicurean attitude of living-to-oneself:

τὸν εὐθυμεῖσθαι μέλλοντα χρὴ μὴ πολλὰ πρήσσειν, μήτε ἰδίη μήτε ζυνῆ, μηδὲ ἄσσ' ἄν πράσση, ὑπέρ τε δύναμιν αἰρεῖσθαι τὴν ἑωυτοῦ καὶ φύσιν · ἀλλὰ τοσαῦτην ἔχειν φυλακήν <sup>5</sup>, ὥστε καὶ τῆς τύχης ἐπιβαλλούσης <sup>6</sup> καὶ ἐς τὸ πλέον ὑπηγεομένης τῷ δοκεῖν, κατατίθεσθαι <sup>7</sup>, καὶ μὴ πλέω προσάπτεσθαι τῶν δυνατῶν. ἡ γὰρ εὐογκίη ἀσφαλέστερον τῆς μεγαλογκίης.

<sup>1</sup> δρθοσύνη - straightness of character.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> πολυφροσύνη - manysidedness.

<sup>3</sup> μεταπίπτειν - change suddenly.

<sup>4</sup> ἐκ μεγάλων διαστημάτων - from one extreme into another.

<sup>5</sup> ἔχειν φυλακήν - sc. over himself.

<sup>6</sup> ἐπιβαλλούσης - intrans. 7 κατατίθεσθαι - lay aside.

153-3-Practical wisdom a condition to happiness.

φρόνησις

B 175:

οί δὲ θεοὶ τοῖσι ἀνθρώποισι διδοῦσι τάγαθὰ πάντα καὶ πάλαι καὶ νῦν. πλὴν όκόσα κακά καὶ βλαβερά καὶ ἀνωφελέα, τάδε δ' οὕ<τε> πάλαι οὕτε νῦν θεοὶ άνθρώποισι δωροῦνται, άλλ' αὐτοὶ τοῖσδεσιν ἐμπελάζουσι διὰ νοῦ τυφλότητα καὶ άγνωμοσύνην.

# **b**. B 119:

"Ανθρωποι τύχης εἴδωλον ἐπλάσαντο πρόφασιν ἰδίης ἀβουλίης · βαιὰ ¹ γὰρ φρονήσει τύχη μάχεται, τὰ δὲ πλεῖστα ἐν βίω εὐξύνετος ὀξυδερχείη κατιθύνει.

154-4-The later Cynic and Stoic principle of limitation limitation of desires of desires is found in many of the fragments of D. Besides B 191, quoted for the greater part in our nr. 152a, we cite:

# a. B 284:

"Ην μή πολλῶν ἐπιθυμέης, τὰ ὀλίγα τοι πολλὰ δόξει σμικρὰ γὰρ ὅρεξις πενίην ἰσοσθενέα πλούτω ποιέει.

## **b**. B 283:

πενίη πλοῦτος ὀνόματα ἐνδείης καὶ κόρου · οὕτε οὖν πλούσιος <ὁ> ἐνδέων ούτε πένης ὁ μὴ ἐνδέων.

### c. B 286:

εὐτυχής ὁ ἐπὶ μετρίοισι χρήμασιν εὐθυμεόμενος, δυστυχής δὲ ὁ ἐπὶ πολλοῖσι δυσθυμεόμενος.

### d. B 210:

τράπεζαν πολυτελέα μέν τύχη παρατίθησιν, αὐταρκέα δὲ σωφροσύνη.

### e. B 211:

σωφροσύνη τὰ τερπνὰ ἀέξει καὶ ἡδονὴν ἐπιμείζονα ποιεῖ.

### В 118:

a philosopher βούλεσθαι μᾶλλον μίαν εύρεῖν αἰτιολογίαν ἢ τὴν Περσῶν οἱ βασιλείαν does not care γενέσθαι.

155-5-The good lies in the disposition of the heart, not inner value of the good in word or deed.

### a. B 62:

'Αγαθὸν οὐ τὸ μὴ ἀδικεῖν, ἀλλὰ τὸ μηδὲ ἐθέλειν.

<sup>1</sup> βαιά - seldom.

**b**. B 96:

χαριστικός ούχ ὁ βλέπων πρὸς τὴν ἀμοιβήν, ἀλλ' ὁ εὖ δρᾶν προηρημένος.

c. B 244:

φαῦλον, κᾶν μόνος ἢς, μήτε λέξης μήτ' ἐργάση · μάθε δὲ πολύ μᾶλλον τῶν ἄλλων σεαυτόν αἰσχύνεσθαι.

### d. B 264:

μηδέν τι μᾶλλον τούς ἀνθρώπους αἰδεῖσθαι ἑωυτοῦ μηδέ τι μᾶλλον ἐξεργάζεσθαι κακόν, εἰ μέλλει μηδεὶς εἰδήσειν ἢ οἱ πάντες ἄνθρωποι · ἀλλ' ἑωυτὸν μάλιστα αἰδεῖσθαι, καὶ τοῦτον νόμον τῆ ψυχῆ καθεστάναι, ὥστε μηδὲν ποιεῖν ἀνεπιτήδειον ¹.

### intellectual definition of sin

156—6—We add a sixth principle, not to be deduced from the two chief themes, given under 150, yet a very Greek one, and fitting in rather well with the whole of Democrit's view of life and morals.

## a. B 83:

Αμαρτίης αἰτίη ἡ ἀμαθίη τοῦ κρέσσονος.

Here then we have the famous Socratical maxim: οὐδεἰς ἐκὰν ἀμαρτάνει, and behind it the hotly debated question of the Athenians round the year 400: whether virtue can be taught or not? D. seems to conclude from the above principle that education has some moral effect:

### **b**. B 242:

Πλέονες ἐξ ἀσκήσιος ἀγαθοὶ γίνονται ἢ ἀπὸ φύσιος.

## c. See also B 181:

Κρείσσων ἐπ' ἀρετὴν φανεῖται προτροπῆ χρώμενος καὶ λόγου πειθοῖ, ἤπερ νόμω καὶ ἀνάγκη. λάθρη μὲν γὰρ ἁμαρτέειν εἰκὸς τὸν εἰργμένον ἀδικίης ὑπὸ νόμου, τὸν δὲ ἐς τὸ δέον ἠγμένον πειθοῖ οὐκ εἰκὸς οὕτε λάθρη οὕτε φανερῶς ἔρδειν τι πλημμελές. διόπερ συνέσει τε καὶ ἐπιστήμη ὀρθοπραγέων τις ἀνδρεῖος ἄμα καὶ εὐθύγνωμος γίγνεται.

**d**. The following point also reminds us of Plato's Socrates (in the Gorgias and Crito):

Democr., D. B 45:

ό άδικῶν τοῦ άδικουμένου κακοδαιμονέστερος.

# e. He explains this in the fr. B 174:

 $^{\circ}$ Ο μεν εύθυμος εἰς ἔργα αἰεὶ φερόμενος δίκαια καὶ νόμιμα καὶ ὕπαρ καὶ ὅναρ χαίρει τε καὶ ἔρρωται καὶ ἀνακηδής  $^{2}$  ἐστιν  $^{\circ}$ ος δ' ἀν καὶ δίκης ἀλογῆ  $^{3}$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  ἀνεπιτήδειον - not suitable.  $^{2}$  ἀνακηδής = ἀκηδής.  $^{3}$  ἀλογ $\tilde{\eta}$  - despises.

καὶ τὰ χρὴ ἐόντα μὴ ἔρδη, τούτῳ πάντα τὰ τοιαῦτα ἀτερπείη, ὅταν τευ ἀναμνησθη, καὶ δέδοικε καὶ ἑαυτὸν κακίζει.

f. The next fr. again brings us near to the Platonic Socrates: B 160: Τὸ γὰρ κακῶς ζῆν ... Δημόκριτος ἔλεγεν οὐ κακῶς ζῆν εἶναι, ἀλλὰ πολύν γρόνον ἀποθνήσκειν.

Yet, if philosophical ethics are a critical reflexion on the essence of moral good, Aristotle was right in calling Socrates, and not Democr., the founder of philosophical ethics,—unless we would attribute this title to Heraclitus, with his theory of the Logos (see our nr. 62 b).

## 157—Some loose fragments.

### a. B. 99:

ζῆν οὐκ ἄξιος, ὅτῳ μηδὲ εἶς ἐστι χρηστὸς φίλος.

friendship the state

τὰ κατὰ τὴν πόλιν χρεὼν τῶν λοιπῶν μέγιστα ἡγεῖσθαι, ὅκως ἄξεται εὖ, μήτε φιλονικέοντα παρά τὸ ἐπιεικὲς μήτε ἰσχύν ἑαυτῷ περιτιθέμενον παρά τὸ χρηστόν τὸ τοῦ ξυνοῦ. πόλις γὰρ εὖ ἀγομένη μεγίστη ὄρθωσίς ἐστι, καὶ ἐν τούτω πάντα ένι, καὶ τούτου σωζομένου πάντα σώζεται καὶ τούτου διαφθειρομένου τὰ πάντα διαφθείρεται.

## c. Cf. B 287:

Απορίη ξυνή της έκάστου χαλεπωτέρη οὐ γὰρ ὑπολείπεται ἐλπὶς ἐπιχουρίης.

#### 158—a. B 275:

difficulties of raising

Τεκνοτροφίη σφαλερόν · τὴν μὲν γὰρ ἐπιτυχίην ¹ ἀγῶνος μεστὴν καὶ φροντί- children δος κέκτηται, την δὲ ἀποτυχίην 2 ἀνυπέρθετον ἐτέρη ὀδύνη.

# **b**. B 276:

ού δοχεί μοι χρήναι παίδας χτάσθαι · ένορῶ γάρ ἐν παίδων χτήσει πολλούς μέν καὶ μεγάλους κινδύνους, πολλάς δὲ λύπας, ὀλίγα δὲ τὰ εὐθηλέοντα <sup>3</sup> καὶ ταῦτα λεπτά τε καὶ ἀσθενέα.

# c. B 277:

ότεω χρήμη  $^4$  τεά ἐστι παῖδα ποιήσασθαι, ἐχ τῶν φίλων τεύ μοι δοχεῖ άμεινον είναι. καὶ τῷ μὲν παῖς ἔσται τοιοῦτος, οἶον ἂν βούληται ἐστι γὰρ έκλέξασθαι οἷον ἐθέλει · καὶ ος ἂν δοκῆ ἐπιτήδειος εἶναι, κἂν μάλιστα κατὰ φύσιν έποιτο. καὶ τοῦτο τοσοῦτον διαφέρει, ὅσον ἐνταῦθα μὲν ἔστι τὸν παῖδα λαβεῖν καταθύμιον ἐκ πολλῶν οἶον ἂν δέη. ἢν δέ τις ποιῆται ἀπὸ ἑωυτοῦ, πολλοί ένεισι κίνδυνοι ' ἀνάγκη γάρ, ὅς ἂν γένηται, τούτω χρῆσθαι.

τ. ἐπιτυχίην - if you succeed in education.

τ. ἀποτυχίην - if you do not succeed.

<sup>3</sup> εὐθηλέοντα - blessings. 4 χρήμη - χρεία, a need.

tranquillitas animi 159—His undisturbed peace of mind gives a foretaste of the Stoic ἀπάθεια.

B 216:

Σοφίη άθαμβος άξίη πάντων τιμιωτάτη οδσα \*.

Greek merriness 160-B 230:

Βίος ἀνεόρταστος μακρή όδὸς ἀπανδόκευτος.

<sup>\*</sup> Kranz brackets τιμιωτάτη οδσα as a gloss.

### FIFTH CHAPTER A

### DIOGENES OF APOLLONIA

161—Diog. IX 57 (D. 64 A 1):

life and date

Διογένης 'Απολλοθέμιδος 'Απολλωνιάτης, άνηρ φυσικός καὶ ἄγαν ἐλλόγιμος. ήκουσε δέ, ώς φησιν 'Αντισθένης, 'Αναξιμένους. ην δὲ τοῖς χρόνοις κατ' 'Αναξαγόραν.

Diog. of Apollonia (in Crete) was a late disciple of Anaximenes. In opposition to Anaxagoras he defends that the primary substance must be one, and therefore he identifies νόησις (what Anaxagoras called νοῦς) with air.

162—Diog. Apoll., D. 64 B 2:

one principle

έμοι δὲ δοχεῖ, τὸ μὲν ξύμπαν εἰπεῖν, πάντα τὰ ὅντα ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ ἑτεροιοῦσθαι καὶ τὸ αὐτὸ εἶναι. καὶ τοῦτο εὕδηλον εἰ γὰρ τὰ ἐν τῷδε τῷ κόσμῳ ἑόντα νῦν, γῆ καὶ ὕδωρ καὶ ἀὴρ καὶ πῦρ καὶ τἄλλα ὅσα φαίνεται ἐν τῷδε τῷ κόσμῳ ἐόντα, εἰ τούτων τι ἦν ἕτερον τοῦ ἑτέρου, ἕτερον δν τῆ ἰδίη φύσει, καὶ μὴ τὸ αὐτὸ ἐὸν μετέπιπτε πολλαχῶς καὶ ἑτεροιοῦτο, οὐδαμῆ οὕτε μίσγεσθαι ἀλλήλοις ἠδύνατο, οὕτε ἀφέλησις τῷ ἑτέρῳ <γένεσθαι ἀπὸ τοῦ ἑτέρου> \* οὕτε βλάβη, οὐδ᾽ ἄν οὕτε φυτὸν ἐκ τῆς γῆς φῦναι οὕτε ζῷον οὕτε ἄλλο γενέσθαι οὐδέν, εἰ μὴ οὕτω συνίστατο ὥστε τωὐτὸ εἶναι. ἀλλὰ πάντα ταῦτα ἐκ τοῦ αὐτοῦ ἑτεροιούμενα ἄλλοτε ἀλλοῖα γίνεται καὶ ἐς τὸ αὐτὸ ἀναχωρεῖ.

163—a. D. B 3 (Simpl., Phys. 152, 11):

there is much νόησις in this

έφεξης δὲ δείξας ὅτι ἐστὶν ἐν τῆ ἀρχῆ ταύτη νόησις πολλή ,,οὐ γὰρ ἄν'', φησίν ,,οἶόν τε ἢν οὕτω δεδάσθαι ἄνευ νοήσιος, ὥστε πάντων μέτρα ἔχειν, χειμῶνός τε καὶ θέρεος καὶ νυκτὸς καὶ ἡμέρας καὶ ὑετῶν καὶ ἀνέμων καὶ εὐδιῶν, καὶ τὰ ἄλλα, εἴ τις βούλεται ἐννοεῖσθαι, εὑρίσκοι ἄν οὕτω διακείμενα, ὡς ἀνυστὸν κάλλιστα''—

By Dümmler, Dickerman and Theiler a, recently followed by Jaeger, Diog.

- Added by Schorn and Diels.
- F. Dümmler, Akademika, Giessen 1889, p. 96 f.
  - S. O. Dickerman, De argumentis quibusdam ap. Xenoph., Plat., Arist. obviis e structura hominis et animalium petitis. Diss. Halle 1909.

W. Theiler, Zur Geschichte der theologischen Naturbetrachtung, Zürich 1925.

is believed to be the source of the teleological explanation of nature, which is by Xenophon, Mem. I 4. attributed to Socrates, See Jaeger, Theol. pp. 157 ff.— Zeller, Ph. d. Gr. II, p. 340 n. 2 calls this "ein sehr unsicheres Ergebnis".

### **b.** D. B 4 (Simpl., ib.):

ἐπάγει ὅτι καὶ ἄνθρωποι καὶ τὰ ἄλλα ζῷα ἐκ τῆς ἀρχῆς ταύτης, ἥτις ἐστὶν ὁ ἀἡρ, καὶ ζή καὶ ψυχὴν ἔχει καὶ νόησιν, λέγων οὅτως ΄ (Β 4) ,,ἔτι δὲ πρὸς τούτοις καὶ τάδε air is spirit μεγάλα σημεῖα · ἄνθρωποι γὰρ καὶ τὰ ἄλλα ζῷα ἀναπνέοντα ζώει τῷ ἀέρι. καὶ τοῦτο αὐτοῖς καὶ ψυγή ἐστι καὶ νόησις. ὡς δεδηλώσεται ἐν τῆδε τῆ συγγραφή ἐμφανῶς καὶ ἐὰν τοῦτο ἀπαλλαγθή, ἀποθνήσκει καὶ ἡ νόησις έπιλείπει."

### and it rules all

164—D. B 5 (Simpl., Phys. 152, 21):

είτα μετ' όλίγα σαφώς ἐπήγαγε : ..καί μοι δοκεῖ τὸ τὴν νόησιν ἔγον εἶναι ὁ ἀἡο καλούμενος ύπὸ τῶν ἀνθρώπων, καὶ ὑπὸ τούτου πάντας καὶ κυβερνᾶσθαι καὶ πάντων κρατείν · αὐτὸ γάρ μοι τοῦτο θεὸς \* δοκεί είναι καὶ ἐπὶ πᾶν ἀφίχθαι καὶ πάντα διατιθέναι καὶ ἐν παντὶ ἐνεῖναι. καὶ ἔστιν οὐδὲ ἕν, ὅ τι μὴ μετέχει 5 τούτου. μετέχει δε ούδε εν όμοίως τὸ έτερον τῶ έτέρω, ἀλλὰ πολλοί τρόποι καὶ αὐτοῦ τοῦ ἀέρος καὶ τῆς νοήσιός εἰσιν : ἔστι γὰρ πολύτροπος, καὶ θερμότερος καὶ ψυγρότερος καὶ ξηρότερος καὶ ύγρότερος καὶ στασιμώτερος καὶ όζυτέρην κίνησιν έγων, και άλλαι πολλαί έτεροιώσιες ένεισι και ήδονης καὶ χροιῆς ἄπειροι. καὶ πάντων τῶν ζώων δὲ ἡ ψυχὴ τὸ αὐτό ἐστιν, ἀἡρ θερμό-10 τερος μέν τοῦ ἔξω, ἐν Τοῦ μέντοι παρὰ τῶ ἡλίω πολλὸν ψυγρότερος. όμοιον δὲ τοῦτο τὸ θερμὸν οὐδενὸς τῶν ζώων ἐστίν (ἐπεὶ οὐδὲ τῶν ἀνθρώπων άλλήλοις \*\*), άλλὰ διαφέρει μέγα μὲν οῦ, άλλ' ώστε παραπλήσια εἶναι. οὐ μέντοι γε άτρεκέως γε δμοιον οὐδὲν οἶόν τε γενέσθαι τῶν ἑτεροιουμένων έτερον τῷ ἐτέρω, πρὶν τὸ αὐτὸ γένηται. ἄτε ὧν πολυτρόπου ἐούσης τῆς ἑτεροιώ-15 σιος πολύτροπα καὶ τὰ ζῶα καὶ πολλά, καὶ οὕτε ἰδέαν ἀλλήλοις ἐοικότα ούτε δίαιταν ούτε νόησιν ύπο τοῦ πλήθεος τῶν ἐτεροιώσεων. ὅμως δὲ πάντα τῷ αὐτῷ καὶ ζῆ καὶ ὁρᾳ καὶ ἀκούει, καὶ τὴν ἄλλην νόησιν ἔχει ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ

### it occupies the whole body

πάντα."

165—Simpl., Phys. 153, 13 (D. B 6):

καὶ ἐφεζῆς δείκνυσιν ὅτι καὶ τὸ σπέρμα τῶν ζώων πνευματῶδές ἐστι, καὶ νοήσεις γίνονται τοῦ ἀέρος σύν τῷ αἵματι τὸ ὅλον σῶμα καταλαμβάνοντος διὰ τῶν φλεβῶν : ἐν οἶς καὶ ἀνατομὴν ἀκριβῆ τῶν φλεβῶν παραδίδωσιν.

This account of the veins by Diog, of Apoll, is inserted by Aristotle in his Hist. Animalium III 2, 511 b30 (explained by Panzerbieter, Diog. Ap., Lips. 1830, p. 72).

αὐτὸ γάρ μοι τοῦτο θεὸς is a correction of Usener, accepted by Diels. The mss have ἀπὸ γάρ μοι τοῦτο ἔθος.

<sup>\*\* &</sup>lt;έν> άλλήλοις Kranz.

## BOOK II

# MAN IN THE CENTRE OF PHILOSOPHY

# SIXTH CHAPTER THE SOPHISTS

### 1—INTRODUCTION

166—I—At Athens people live outside of the philosophical movement. There general was nothing beyond elementary teaching. 2—A strong need of intellectual training for public life: the ekklesía, boulè

conditions

and dikastèria.

3-Relativation of moral values by acquaintance with foreign nations.

Herod. III 38:

Δαρεῖος ἐπὶ τῆς ἑωυτοῦ ἀρχῆς καλέσας Ἑλλήνων τοὺς παρεόντας εἴρετο, ἐπὶ κόσω ἂν χρήματι βουλοίατο τούς πατέρας ἀποθνήσκοντας κατασιτέεσθαι οί δὲ ἐπ' οὐδενὶ ἔφασαν έρδειν ᾶν τοῦτο. Δαρεῖος δὲ μετὰ ταῦτα καλέσας Ἰνδῶν τοὺς καλεομένους Καλλατίας, οῖ τούς γονέας κατεσθίουσι, εἴρετο, παρεόντων τῶν Ἑλλήνων καὶ δι' ἑρμηνέος μανθανόντων τὰ λεγόμενα, ἐπὶ τίνι χρήματι δεξαίατ' ὰν τελευτῶντας τούς πατέρας κατακαίειν πυρί. οί δὲ ἀμβώσαντες μέγα εὐφημέειν μιν ἐκέλευον. Οὕτω μέν νυν ταῦτα νενόμισται, καὶ ὀρθῶς μοι δοκέει Πίνδαρος ποιήσαι ,,νόμον πάντων βασιλέα" φήσας είναι.

Herodot's attitude towards nómos:

III 38, beginning:

πανταχῆ ὧν μοι δῆλά ἐστι ὅτι ἐμάνη μεγάλως ὁ Καμβύσης · οὐ γὰρ ἂν ἱροῖσί τε καὶ νομαίοισι ἐπεχείρησε καταγελᾶν. Εἰ γάρ τις προθείη πᾶσι ἀνθρώποισι ἐκλέξασθαι κελεύων νόμους τούς καλλίστους ἐκ τῶν πάντων νόμων, διασκεψάμενοι ἄν ἑλοίατο ἔκαστοι τούς έωυτῶν οὕτω νομίζουσι πολλόν τι καλλίστους τοὺς έωυτῶν νόμους έκαστοι εἶναι. Οὐκ ὧν οἰκός ἐστι ἄλλον γε ἢ μαινόμενον ἄνδρα γέλωτα τὰ τοιαῦτα τίθεσθαι.

Here the opposition of νόμος to φύσις is near, and a less respectful attitude to the νόμφ ὄν can easily be taken.

167—One step further in the same direction brings us to the main thesis of Protagoras:

the next stage

πάντων χρημάτων μέτρον άνθρωπος, τῶν μὲν ὄντων ὡς ἔστιν, τῶν δε ούκ όντων ώς ούκ έστιν.

Here man and his conscience have become the primary reality: being itself depends on his judgment.

traces of sophistic culture

168—I—In Thuc. (Nietzsche calls him "den vollendeten Ausdruck der Sophistenkultur"). See the dialogue of the Melians with the Athenians about right and wrong (Thuc. V 85-113).

2—The dialogues in Attic tragedy, especially Euripides.

3—According to Xenophon (Mem. I 2, 40) Pericles disputed with the young Alcibiades on the signification of nómos. Plutarch tells us (Pericles 36) that Xanthippus, the son of Pericles, reproached his father with the discussions he used to have with the sophists. πεντάθλου γάρ τινος ἀκοντίω πατάξαντος Ἐπίτιμον τὸν Φαρσάλιον ἀκουσίως καὶ κατακτείναντος ἡμέραν ὅλην ἀναλῶσαι μετὰ Πρωταγόρου διαποροῦντα, πότερον τὸ ἀκόντιον ἡ τὸν βαλόντα μᾶλλον ἡ τοὺς ἀγωνοθέτας κατὰ τὸν ὁρθότατον λόγον αἰτίους χρὴ τοῦ πάθους ἡγεῖσθαι.

### 2-PROTAGORAS

date 169—He must have been at least 25 years older than Socrates.

a. Plato, Prot. 317 c (Prot. speaks):

καίτοι πολλά γε έτη ήδη εἰμὶ ἐν τῆ τέχνη · καὶ γὰρ καὶ τὰ σύμπαντα πολλά μοί ἐστιν · οὐδενὸς ὅτου οὐ πάντων ἄν ὑμῶν καθ' ἡλικίαν πατὴρ εἴην.

b. Cf. Pl., Meno 91 e:

οίμαι γὰρ αὐτὸν ἀποθανεῖν ἐγγὺς καὶ ἑβδομήκοντα ἔτη γεγονότα, τεττεράκοντα ἐν τῆ τέχνη ὄντα.

In the Theaet. he is spoken of as one since long dead.

c. Cf. Diog. IX 50:

Πρωταγόρας . . . 'Αβδηρίτης, καθά φησιν 'Ηρακλείδης ὁ Ποντικὸς ἐν τοῖς περὶ νόμων, δς καὶ Θουρίοις νόμους γράψαι φησὶν αὐτόν.

books

170—The book of Prot. which begins with the homo-mensura-thesis, is called 'Αλήθεια by Pl., *Theaet*. 161 c.

Sext., Adv. Math. VII 60, calls it Καταβάλλοντες (sc. λόγοι).

Many other titles are cited: Περὶ τοῦ ὄντος, Περὶ θεῶν, ᾿Αντιλογικά or ᾿Αντιλογίαι, Τέχνη ἐριστικῶν, Περὶ τῶν μαθημάτων, Περὶ πολιτείας, Περὶ ἀρετῶν a.o.

the homomensurathesis

171—a. Protagoras, D. 80 B 1:

πάντων χρημάτων μέτρον άνθρωπος, τῶν μὲν ὄντων ὡς ἔστιν, τῶν δ' οὐκ ὄντων ὡς οὐκ ἔστιν.

We possess two ancient explanations of this thesis, 1—that of Plato in the *Theaet.*, 2—that of Democr. (in Plut., Adv. Col.).

# b. Pl., Theaet. 151 e:

Theaet. has defined ἐπιστήμη as αἴσθησις. Socr. answers: Κινδυνεύεις μέντοι λόγον οὐ φαῦλον εἰρηκέναι περὶ ἐπιστήμης, ἀλλ' δν ἔλεγε καὶ Πρωταγόρας. τρόπον δέ τινα ἄλλον εἴρηκε τὰ αὐτὰ ταῦτα. φησὶ γάρ που ,,πάντων χρημάτων μέτρον' ἄνθρωπον εἶναι, ,,τῶν μὲν ὄντων ὡς ἔστι, τῶν δὲ μὴ ὄντων ὡς οὐκ ἔστιν''. ἀνέγνωκας γάρ που;

1**52**a

b

ΘΕΑΙ. 'Ανέγνωκα καὶ πολλάκις.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐκοῦν οὕτω πως λέγει, ὡς οἶα μὲν ἕκαστα ἐμοὶ φαίνεται, τοιαῦτα μὲν ἔστιν ἐμοί, οἶα δὲ σοί, τοιαῦτα δὲ αὖ σοί · ἄνθρωπος δὲ σύ τε κάγώ;

ΘΕΑΙ. Λέγει γὰρ οὖν οὕτω.

ΣΩ. Εἰκὸς μέντοι σοφὸν ἄνδρα μὴ ληρεῖν ˙ ἐπακολουθήσωμεν οὖν αὐτῷ. ἄρ' οὐκ ἐνίοτε πνέοντος ἀνέμου τοῦ αὐτοῦ ὁ μὲν ἡμῶν ῥιγοῖ, ὁ δ' οὔ; καὶ ὁ μὲν ἡρέμα, ὁ δὲ σφόδρα;

ΘΕΑΙ. Καὶ μάλα.

ΣΩ. Πότερον οὖν τότε αὐτὸ ἐφ' ἑαυτοῦ τὸ πνεῦμα ψυχρὸν ἢ οὐ ψυχρὸν φήσομεν; ἢ πεισόμεθα τῷ Πρωταγόρα ὅτι τῷ μὲν ῥιγοῦντι ψυχρόν, τῷ δὲ μὴ οὕ; ΘΕΑΙ. "Εοιχεν.

ΣΩ. Οὐκοῦν καὶ φαίνεται οὕτω ἑκατέρω;

ΘΕΑΙ. Ναί.

ΣΩ. Τὸ δέ γε ,,φαίνεται" αἰσθάνεσθαί ἐστιν;

ΘΕΑΙ. "Εστιν γάρ.

 $\Sigma\Omega$ . Φαντασία ἄρα καὶ αἴσθησις ταὐτὸν ἕν τε θερμοῖς καὶ πᾶσι τοῖς τοιούτοις. οἶα γὰρ αἰσθάνεται ἕκαστος, τοιαῦτα ἑκάστ $\omega$  καὶ κινδυνεύει εἶναι.

С

- c. Socr. explains this thesis as fundamentally identical with Heracliteism:
- (Ib., 152 C 8) <sup>\*</sup>Αρ' οὖν πρὸς Χαρίτων πάσσοφός τις ἦν ὁ Πρωταγόρας, καὶ τοῦτο ἡμῖν μὲν ἠνίξατο τῷ πολλῷ συρφετῷ, τοῖς δὲ μαθηταῖς ἐν ἀπορρήτῳ τὴν ἀλήθειαν ἔλεγεν;

ΘΕΑΙ. Πῶς δή, ὧ Σώκρατες, τοῦτο λέγεις;

d

e

ΣΩ. Έγὼ ἐρῶ καὶ μάλ' οὐ φαῦλον λόγον, ὡς ἄρα ἐν μὲν αὐτὸ καθ' αὐτὸ οὐδέν ἐστιν, οὐδ' ἄν τι προσείποις ὀρθῶς οὐδ' ὁποιονοῦν τι, ἀλλ' ἐὰν ὡς μέγα προσαγορεύης, καὶ σμικρὸν φανεῖται, καὶ ἐὰν βαρύ, κοῦφον, σύμπαντά τε οὕτως, ὡς μηδενὸς ὅντος ἑνὸς μήτε τινὸς μήτε ὁποιουοῦν ἐκ δὲ δὴ φορᾶς τε καὶ κινήσεως καὶ κράσεως πρὸς ἄλληλα γίγνεται πάντα ἀ δή φαμεν εἶναι, οὐκ ὀρθῶς προσαγορεύοντες · ἔστι μὲν γὰρ οὐδέποτ' οὐδέν, ἀεὶ δὲ γίγνεται. καὶ περὶ τούτου πάντες ἑξῆς οἱ σοφοὶ πλὴν Παρμενίδου συμφερέσθων, Πρωταγόρας τε καὶ 'Ηράκλειτος καὶ 'Εμπεδοκλῆς.

d. To this Socr. replies: If this be so, the opinion of every man

is right. Then one man is not cleverer than the other, and there is no reason why Prot. should be our master.

(Ib., 161 d 3) εἰ γὰρ δὴ ἑκάστῳ ἀληθὲς ἔσται δ ἄν δι' αἰσθήσεως δοξάζη, καὶ μήτε τὸ ἄλλου πάθος ἄλλος βέλτιον διακρινεῖ, μήτε τὴν δόξαν κυριώτερος ἔσται ἐπισκέψασθαι ἔτερος τὴν ἑτέρου ὀρθὴ ἢ ψευδής, ἀλλ' δ πολλάκις εἴρηται, αὐτὸς τὰ αὐτοῦ ἕκαστος μόνος δοξάσει, ταῦτα δὲ πάντα ὀρθὰ καὶ ἀληθῆ, τἱ δή ποτε, ὧ ἑταῖρε, Πρωταγόρας μὲν σοφός, ὥστε καὶ ἄλλων διδάσκαλος ἀξιοῦσθαι δικαίως μετὰ μεγάλων μισθῶν, ἡμεῖς δὲ ἀμαθέστεροί τε καὶ φοιτητέον ἡμῖν ἦν παρ' ἐκεῖνον, μέτρῳ ὄντι αὐτῷ ἑκάστῳ τῆς αὐτοῦ σοφίας;

e. Pl. makes Prot. defend himself as follows:

Ιb., 166 d-167 a: ἐγὼ γάρ φημι μὲν τὴν ἀλήθειαν ἔχειν ὡς γέγραφα · μέτρον γὰρ ἕκαστον ἡμῶν εἶναι τῶν τε ὄντων καὶ μή · μυρίον μέντοι διαφέρειν ἔτερον ἐτέρου αὐτῷ τοὐτῳ, ὅτι τῷ μὲν ἄλλα ἔστι τε καὶ φαίνεται, τῷ δὲ ἄλλα. καὶ σοφίαν καὶ σοφὸν ἄνδρα πολλοῦ δέω τὸ μὴ φάναι εἶναι, ἀλλ' αὐτὸν τοῦτον καὶ λέγω σοφόν, δς ἄν τινι ἡμῶν, ῷ φαίνεται καὶ ἔστι κακά, μεταβάλλων ποιήση ἀγαθὰ φαίνεσθαί τε καὶ εἶναι. — οἷον γὰρ ἐν τοῖς πρόσθεν ἐλέγετο ἀναμνήσθητι, ὅτι τῷ μὲν ἀσθενοῦντι πικρὰ φαίνεται ἀ ἐσθίει καὶ ἔστι, τῷ δὲ ὑγιαίνοντι τἀναντία ἔστι καὶ φαίνεται. σοφώτερον μὲν οὖν τούτων οὐδέτερον δοῖ τοιῆσαι · οὐδὲ γὰρ δυνατόν · οὐδὲ κατηγορητέον ὡς ὁ μὲν κάμνων ἀμαθής, ὅτι τοιαῦτα δοξάζει, ὁ δὲ ὑγιαίνων σοφός, ὅτι ἀλλοῖα · μεταβλητέον δ' ἐπὶ θάτερα · ἀμείνων γὰρ ἡ ἑτέρα ἔξις. οὕτω δὲ καὶ ἐν τῆ παιδεία ἀπὸ ἑτέρας ἔξεως ἐπὶ τὴν ἀμείνω μεταβλητέον. ἀλλ' ὁ μὲν ἰατρὸς φαρμάκοις μεταβάλλει, ὁ δὲ σοφιστὴς λόγοις.

f. Finally Socr. turns the thesis of Prot. against himself:

Ib., 170 e 7: Τί δε αὐτῷ Πρωταγόρα; ἄρ' οὐχὶ ἀνάγκη, εἰ μὲν μηδὲ αὐτὸς ῷετο μέτρον εἶναι ἄνθρωπον μηδὲ οἱ πολλοί, ὥσπερ οὐδὲ οἴονται, μηδενὶ δὴ 171a εἶναι ταύτην τὴν ἀλήθειαν ἣν ἐκεῖνος ἔγραψεν; εἰ δὲ αὐτὸς μὲν ὥετο, τὸ δὲ πλῆθος μὴ συνοίεται, οἶσθ' ὅτι πρῶτον μὲν ὅσῳ πλείους οἶς μὴ δοκεῖ ἢ οἶς δοκεῖ, τοσούτῳ μᾶλλον οὐκ ἔστιν ἢ ἔστιν.

ΘΕΟ. 'Ανάγκη, είπερ γε καθ' ἑκάστην δόξαν ἔσται καὶ οὐκ ἔσται.

Socrates concludes (171 c 5): Οὐκοῦν ἐπειδὴ ἀμφισβητεῖται ὑπὸ πάντων, οὐδενὶ ἂν εἴη ἡ Πρωταγόρου 'Αλήθεια ἀληθής, οὕτε τινὶ ἄλλφ οὕτ' αὐτῷ ἐκείνφ.

Plato gives his own definitive answer to Prot.' thesis in his last great work, Laws IV 716 c: God is the measure of all things, not man (our nr. 374 b).

g. Democr. interprets the thesis of Prot. in the same way, i.e. he also takes "man" in the individual sense. Plutarch says, the Epicurean Colotes imputed to Democrit the teaching "that nothing is more so than so". Plutarch replies:

"No, it was not Democrit who taught that, but Protagoras; and Democrit has even been so far from teaching this, that he fought against Protagoras who said that."

Plut., Adv. Coloten 4, 1108 f:

Έγκαλεῖ δ' αὐτῷ πρῶτον, ὅτι τῶν πραγμάτων ἕκαστον εἰπὼν οὐ μᾶλλον τοῖον ἢ τοῖον εἶναι συγκέγυκε τὸν βίον. ἀλλὰ τοσοῦτόν γε Δ. ἀποδεῖ τοῦ νομίζειν μή μᾶλλον εἶναι τοῖον ἢ τοῖον τῶν πραγμάτων ἔκαστον, ὥστε Πρωταγόρα τῷ σοφιστῆ τοῦτο εἰπόντι μεμαχῆσθαι καὶ γεγραφέναι πολλὰ καὶ πιθανὰ πρὸς αὐτόν.

The same explanation is found in Sext. Emp. I 216 ff., VII 389 h. (his source is Democr.); and in Arist. who follows Plato, e.g. Metaph.  $\Gamma$  5, 1000 a<sup>6</sup>:

έστι δ' ἀπὸ τῆς αὐτῆς δόξης καὶ ὁ Πρωταγόρου λόγος : — εἴτε γὰρ τὰ δοκοῦντα πάντα ἐστὶν ἀληθῆ καὶ τὰ φαινόμενα, ἀνάγκη πάντα ἄμα ἀληθῆ καὶ ψευδή είναι. πολλοί γάρ τάναντία ύπολαμβάνουσιν άλλήλοις καὶ τούς μή ταὐτὰ δοξάζοντας έαυτοῖς διεψεῦσθαι νομίζουσιν · ώστ' ἀνάγκη τὸ αὐτὸ εἶναί τε καὶ μή είναι. καὶ εἰ τοῦτ' ἐστίν, ἀνάγκη τὰ δοκοῦντα είναι πάντ' ἀληθῆ · τὰ ἀντικείμενα γάρ δοξάζουσιν άλλήλοις οἱ διεψευσμένοι καὶ άληθεύοντες. εἰ οὖν ἔχει τὰ ὄντα οὕτως, ἀληθεύσουσι πάντες.

172—This fits in completely with the other main thesis of Protag.: two λόγοι

about each **auestion** 

Diog. IX 51:

Πρῶτος ἔφη δύο λόγους εἶναι περὶ παντὸς πράγματος ἀντικειμένους ἀλλήλοις. — (53) καὶ τὸν ᾿Αντισθένους λόγον τὸν πειρώμενον ἀποδεικνύειν, ὡς οὐκ έστιν άντιλέγειν, οὖτος πρῶτος διείλεκται, καθά φησι Πλάτων ἐν Εὐθυδήμω (286 c).

**b**. Cf. Arist., Metaph.  $\Gamma$  4, 1007 b<sup>18</sup>:

έτι εἰ ἀληθεῖς αἱ ἀντιφάσεις ἄμα κατὰ τοῦ αὐτοῦ πᾶσαι, δῆλον ὡς ἄπαντα έσται έν. έσται γάρ τὸ αὐτὸ καὶ τριήρης καὶ τοῖχος καὶ ἄνθρωπος, εἰ κατὰ παντός τι η καταφήσαι η ἀποφήσαι ἐνδέχεται, καθάπερ ἀνάγκη τοῖς τὸν Πρωταγόρου λέγουσι λόγον. εί γάρ τω δοκεῖ μὴ εἶναι τριήρης ὁ ἄνθρωπος, δῆλον ὅτι οὐκ ἔστι τριήρης ΄ ὥστε καὶ ἔστιν, εἴπερ ἡ ἀντίφασις ἀληθής.

Hence the possibility of τὸν ήττω λόγον κρείττω ποιεῖν.

173—Up to Zeller modern interpreters followed the subjective-individual explanation of Protagoras' thesis, as it is understood in Antiquity. Th. Gomperz was the first to explain it in an objective-general sense, taking "man" in the sense of mankind (Gr. D. I p. 373 f.). Cf. K. Joël, Gesch. d. ant. Phil. I, 1923, p. 703-707:

modern interpretation

"... die Richtung der Sophistik geht zweifellos auf subjektive Entfaltung

des Individuums, und so ist sicherlich schon Prot, trotz des generellen Ausdrucks auf dem Wege zur individuellen Fassung des Menschen" (706) . . . " Er meint mit dem Menschen in Wahrheit das Subjekt der Erkenntnis, das er, gleichgültig ob als generelles oder individuelles oder vielmehr als beides zugleich, erheben will über die Objekte" (707).

the gods

174—Protag., D. 80 B 4 (from Π. θεῶν):

πεοί μεν θεών ούκ έγω είδεναι ούθ' ώς είσιν, ούθ' ώς ούκ είσιν, ούθ' όποῖοί τινες ίδεαν πολλά γάρ τὰ κωλύοντα είδεναι, ή τ' άδηλότης καὶ βραχύς ών ό βίος τοῦ ἀνθρώπου.

the myth of Prot. on αίδώς and δίκη

32I

175-Pl., Prot. 320 c 8-323 a:

Ήν γάρ ποτε χρόνος, ότε θεοί μεν ήσαν, θνητά δε γένη οὐκ ήν. Έπειδή δὲ καὶ τούτοις χρόνος ἦλθεν εἰμαρμένος γενέσεως, τυποῦσιν αὐτὰ θεοὶ Υῆς 320d ένδον έκ γῆς καὶ πυρός μείζαντες καὶ τῶν ὅσα πυρὶ καὶ γῆ κεράννυται. Ἐπειδὴ δ' άγειν αὐτὰ πρὸς φῶς ἔμελλον, προσέταξαν Προμηθεῖ καὶ Ἐπιμηθεῖ κοσμῆσαί τε καὶ νεῖμαι δυνάμεις ἐκάστοις, ὡς πρέπει. Προμηθέα δὲ παραιτεῖται Έπιμηθεύς αὐτὸς νεῖμαι . ,,Νείμαντος δέ μου, ἔφη, ἐπίσκεψαι ." καὶ οὕτω πείσας νέμει. Νέμων δὲ τοῖς μὲν ἰσχύν ἄνευ τάχους προσῆπτεν, τούς δ' ἀσθε- νεστέρους τάγει ἐκόσμει · τούς δὲ ὥπλιζε, τοῖς δ' ἄοπλον διδούς φύσιν ἄλλην τιν' αὐτοῖς ἐμηχανᾶτο δύναμιν εἰς σωτηρίαν. "Α μὲν γὰρ αὐτῶν σμικρότητι ήμπισχεν, πτηνόν φυγήν ή κατάγειον οἴκησιν ἔνεμεν. & δὲ ηὖξε μεγέθει, τῶδε αὐτῷ αὐτὰ ἔσωζεν καὶ τἄλλα οὕτως ἐπανισῶν ἔνεμεν. Ταῦτα δὲ ἐμηχανᾶτο εὐλάβειαν ἔχων, μή τι γένος ἀϊστωθείη ἐπειδὴ δὲ αὐτοῖς ἀλληλοφθοριῶν διαφυγάς ἐπήρχεσε, πρὸς τὰς ἐκ Διὸς ὥρας εὐμάρειαν ἐμηγανᾶτο ἀμφιεννὺς αὐτὰ πυχναῖς τε θριξίν καὶ στερεοῖς δέρμασιν, ἱκανοῖς μὲν ἀμῦναι χειμῶνα, δυνατοῖς δὲ καὶ καύματα, καὶ ἐς εὐνὰς ἰοῦσιν ὅπως ὑπάρχοι τὰ αὐτὰ ταῦτα στρωμνὴ οίκεία τε καὶ αὐτοφυής ἐκάστω, καὶ ὑποδῶν τὰ μὲν ὁπλαῖς, τὰ δὲ [θριζίν καὶ] δέρb μασιν στερεοίς καὶ ἀναίμοις. Τοὐντεῦθεν τροφάς ἄλλοις ἄλλας ἐξεπόριζεν, τοῖς μεν έκ γης βοτάνην, άλλοις δε δενδρων καρπούς, τοῖς δε ρίζας έστι δ' οἶς έδωκεν είναι τροφήν ζώων άλλων βοράν καὶ τοῖς μὲν ὀλιγογονίαν προσῆψε, τοῖς δ' άναλισκομένοις ὑπὸ τούτων πολυγονίαν, σωτηρίαν τῷ γένει πορίζων. "Ατε δή οὖν οὐ πάνυ τι σοφός ὢν ὁ Ἐπιμηθεύς ἔλαθεν αύτὸν καταναλώσας τὰς C δυνάμεις εἰς τὰ ἄλογα · λοιπὸν δὴ ἀκόσμητον ἔτι αὐτῷ ἦν τὸ ἀνθρώπων γένος. καὶ ἡπόρει, ὅ τι χρήσαιτο. ᾿Αποροῦντι δὲ αὐτῷ ἔργεται Προμηθεύς ἐπισκεψόμενος τὴν νομήν, καὶ ὁρᾳ τὰ μὲν ἄλλα ζῷα ἐμμελῶς πάντων ἔχοντα ¹, τὸν δὲ άνθρωπον γυμνόν τε καὶ ἀνυπόδητον καὶ ἄστρωτον καὶ ἄοπλον · ήδη δὲ καὶ ἡ είμαρμένη ήμέρα παρῆν, ἐν ἢ ἔδει καὶ ἄνθρωπον ἐξιέναι ἐκ γῆς εἰς φῶς. ᾿Απορία οὖν ἐχόμενος ὁ Προμηθεύς, ἥντινα σωτηρίαν τῷ ἀνθρώπῳ εὕροι, κλέπτει

έμμελῶς πάντων έχοντα: έχοντα trans., πάντων - genitivus partitivus. "that they had in due order (part) of all things " -

'Ηφαίστου καὶ 'Αθηνᾶς τὴν ἔντεγνον σοφίαν σύν πυρί — ἀμήγανον γὰρ ἦν d άνευ πυρός αὐτὴν κτητήν τω ἡ χρησίμην γενέσθαι — καὶ οὕτω δὴ δωρεῖται άνθρώπω. Τὴν μὲν οὖν περὶ τὸν βίον σοφίαν ἄνθρωπος ταύτη ἔσγεν, τὴν δὲ πολιτικήν ούκ είχεν την γάρ παρά τῷ Διί. Τῷ δὲ Προμηθεῖ εἰς μὲν την ἀκρόπολιν την τοῦ Διὸς οἴκησιν οὐκέτι ἐνεγώρει εἰσελθεῖν πρὸς δὲ καὶ αἱ Διὸς φυλακαί φοβεραί ήσαν είς δὲ τὸ τῆς ᾿Αθηνᾶς καὶ Ἡφαίστου οἴκημα τὸ κοινόν, έν & ἐφιλοτεγνείτην, λαθών εἰσέργεται, καὶ κλέψας τήν τε ἔμπυρον τέχνην τὴν е τοῦ Ἡφαίστου καὶ τὴν ἄλλην τὴν τῆς ᾿Αθηνᾶς δίδωσιν ἀνθρώπω, καὶ ἐκ τούτου εύπορία μὲν ἀνθρώπω τοῦ βίου γίγνεται. Προμηθέα δὲ [δι' Ἐπιμηθέα] ὕστερον, 322 ήπερ λέγεται, κλοπής δίκη μετήλθεν.

Έπειδη δὲ ὁ ἄνθρωπος θείας μετέσγε μοίρας, πρῶτον μὲν διὰ τὴν τοῦ θεοῦ συγγένειαν \* ζώων μόνον θεούς ἐνόμισεν, καὶ ἐπεχείρει βωμούς τε ἱδρύεσθαι καὶ ἀγάλματα θεῶν : ἔπειτα φωνὴν καὶ ὀνόματα ταγύ διηρθρώσατο τῆ τέχνη, καὶ οἰκήσεις καὶ ἐσθῆτας καὶ ὑποδέσεις καὶ στρωμνάς καὶ τὰς ἐκ γῆς τροφὰς ηύρετο. Ούτω δη παρεσκευασμένοι κατ' άργας άνθρωποι ώκουν σποράδην, b πόλεις δὲ οὐκ ἦσαν ἀπώλλυντο οὖν ὑπὸ τῶν θηρίων διὰ τὸ πανταχῆ αὐτῶν άσθενέστεροι είναι, και ή δημιουργική τέχνη αὐτοῖς πρὸς μὲν τροφήν ίκανή βοηθός ήν, πρός δὲ τὸν τῶν θηρίων πόλεμον ἐνδεής πολιτικήν γάρ τέχνην ούπω είγον, ής μέρος πολεμική. Έζήτουν δη άθροίζεσθαι καὶ σώζεσθαι κτίζοντές πόλεις · ὅτ' οὖν άθροισθεῖεν, ἠδίκουν άλλήλους ἄτε οὐκ ἔχοντες τὴν πολιτικήν τέγνην, ώστε πάλιν σκεδαννύμενοι διεφθείροντο. Ζεύς οὖν δείσας c περί τω γένει ήμων, μη ἀπόλοιτο παν, Έρμην πέμπει άγοντα εἰς ἀνθρώπους αίδῶ τε καὶ δίκην, ἴν' εἶεν πόλεων κόσμοι τε καὶ δεσμοὶ φιλίας συναγωγοί. 'Ερωτά οὖν 'Ερμῆς Δία, τίνα οὖν τρόπον δοίη δίκην καὶ αἰδῷ ἀνθρώποις ' ,,Πότερον ώς αὶ τέχναι νενέμηνται, οὕτω καὶ ταύτας νείμω; νενέμηνται δὲ ώδε · είς έγων ιατρικήν πολλοίς ίκανος ιδιώταις, και οι άλλοι δημιουργοί · καὶ δίκην δή καὶ αἰδῶ οὕτω θῶ ἐν τοῖς ἄνθρώποις, ἤ ἐπὶ πάντας νείμω; ", Ἐπὶ d πάντας", ἔφη ὁ Ζεύς, ,,καὶ πάντες μετεχόντων οὐ γὰρ ἂν γένοιντο πόλεις, εἰ όλίγοι αὐτῶν μετέγοιεν ὤσπερ ἄλλων τεχνῶν καὶ νόμον γε θὲς παρ' ἐμοῦ, τὸν μη δυνάμενον αἰδοῦς καὶ δίκης μετέχειν κτείνειν ώς νόσον πόλεως." οὕτω δή, ὧ Σώχρατες, καὶ διὰ ταῦτα οἵ τε ἄλλοι καὶ Αθηναῖοι, ὅταν μὲν περὶ ἀρετῆς τεκτονικής ή λόγος ή άλλης τινός δημιουργικής, ολίγοις οἴονται μετεῖναι συμβουλής, και ἐάν τις ἐκτὸς ὢν τῶν ὀλίγων συμβουλεύη, οὐκ ἀνέχονται, e ώς σύ φής · εἰκότως, ώς ἐγώ φημι · ὅταν δὲ εἰς συμβουλὴν πολιτικῆς ἀρετῆς ίωσιν, ἣν δεῖ διὰ δικαιοσύνης πᾶσαν ἰέναι καὶ σωφροσύνης, εἰκότως ἄπαντος 323 άνδρὸς ἀνέχονται, ὡς παντὶ προσῆχον ταύτης γε μετέχειν τῆς ἀρετῆς, ἡ μὴ είναι πόλεις. αΰτη, ὧ Σώκρατες, τούτου αἰτία.

διά ... συγγένειαν secl. Deuschle, followed by A. Croiset.

On the contents of this myth cf. D. Loenen, Prot. and the Greek community, Amsterdam 1941 .

# grammatical studies

# **176**—Diog. IX 53:

διεϊλέ τε τὸν λόγον πρῶτος εἰς τέτταρα εὐχωλήν, ἐρώτησιν, ἀπόκρισιν, ἐντολήν.

Among the titles of the lost works of Prot. are named a work Περὶ ὀρθοεπείας, and Περὶ ὀνομάτων ὀρθότητος.

### 3-GORGIAS

# life and date 177—a. Plato, Hipp. Mai. 282 b:

Γοργίας . . . σοφιστής δεῦρο ἀφίχετο δημοσία οἴκοθεν πρεσβεύων <sup>1</sup>, ὡς ἱκανώτατος ὢν Λεοντίνων τὰ κοινὰ πράττειν, καὶ ἔν τε τῷ δήμῳ ἔδοξεν ἄριστα εἰπεῖν καὶ ἰδία ἐπιδείξεις ποιούμενος καὶ συνὼν τοῖς νέοις χρήματα πολλὰ εἰργάσατο καὶ ἔλαβεν ἐκ τῆσδε τῆς πόλεως.

- **b**. Diog. VIII 58: ὅν φησιν ἀπολλόδωρος ἐν Χρονικοῖς ἐννέα πρὸς τοῖς ἑκατὸν ἔτη βιῶναι.
- c. Cf. Quintil., *Inst. or.* III 1, 8: Gorgias Leontinus, Empedoclis, ut traditur, discipulus. is beneficio longissimae aetatis, nam centum et novem vixit annos, cum multis simul floruit et ultra Socratem usque duravit.

# his succes as

# 178—Dion. Hal., De Lys. 3, p. 458 Rsk.:

Γοργίας τε ὁ Λεοντῖνος ἐν πολλοῖς πάνυ φορτικήν τε καὶ ὑπέρογκον ποιῶν τὴν κατασκευὴν καὶ οὐ πόρρω διθυράμβων ἔνια φθεγγόμενος — ήψατο δὲ καὶ τῶν 'Αθήνησι ῥητόρων ἡ ποιητική τε καὶ τροπικὴ φράσις, ὡς μὲν Τίμαιός φησι, Γοργίου ἄρξαντος, ἡνίκ' 'Αθήναζε πρεσβεύων κατεπλήξατο τοὺς ἀκούοντας τῆ δημηγορία.

λόγος δυνάστης μέγας 179—Gorg., D. 81, B 11, 8 (from Ἑλένης ἐγκώμιον).

There are four possibilities: Helen did what she did ἢ τύχης βουλήμασι καὶ θεῶν βουλεύμασι καὶ ἀνάγκης ψηφίσμασιν, ἢ βία ἀρπασθεῖσα, ἢ λόγοις πεισθεῖσα, ἢ ἔρωτι ἀλοῦσα. In none of the four cases is she guilty. Having proved this for the first and second possibility, he continues:

<sup>•</sup> An objection to the author's main thesis, that both Plato and Aristotle followed the principles of Protagoras in their political theories, has been made by me in the *Museum* 1942, p. 103-105.

<sup>1</sup> πρεσβεύων. This embassy took place in 427. Cf. Diod. XII 53, 1 sqq.

εί δὲ λόγος ὁ πείσας καὶ τὴν ψυχὴν ἀπατήσας, οὐδὲ πρὸς τοῦτο χαλεπὸν ἀπολογήσασθαι καὶ τὴν αἰτίαν ἀπολύσασθαι ὧδε. λόγος δυνάστης μέγας ἐστίν, δς σμικροτάτω σώματι καὶ ἀφανεστάτω θειότατα ἔργα ἀποτελεῖ · δύναται γὰρ καὶ φόβον παῦσαι καὶ λύπην ἀφελείν καὶ χαρὰν ἐνεργάσασθαι καὶ ἔλεον ἐπαυξῆσαι.

# 180—Gorg., D. B 26:

an example of his art

έλεγε δὲ τὸ μὲν εἶναι ἀφανὲς μὴ τυχὸν τοῦ δοκεῖν, τὸ δὲ δοκεῖν ἀσθενὲς μὴ τυχὸν τοῦ εἶναι.

# **181**—Gorg., D. B 3 (Sext., Adv. Math. VII 65):

his work about nonbeing

Γοργίας δὲ ὁ Λεοντῖνος ἐκ τοῦ αὐτοῦ μὲν τάγματος ὑπῆρχε τοῖς ἀνηρηκόσι τὸ κριτήριον, οὐ κατὰ τὴν ὁμοίαν δὲ ἐπιβολὴν τοῖς περὶ τὸν Πρωταγόραν. ἐν γὰρ τῷ ἐπιγραφομένῳ Περὶ τοῦ μὴ ὄντος ἢ Περὶ φύσεως τρία κατὰ τὸ ἑξῆς κεφάλαια κατασκευάζει · ἐν μὲν καὶ πρῶτον ὅτι οὐδὲν ἔστιν, δεύτερον ὅτι εἰ καὶ ἔστιν, ἀκατάληπτον ἀνθρώπῳ, τρίτον ὅτι εἰ καὶ καταληπτόν, ἀλλὰ τοί γε ἀνέξοιστον καὶ ἀνερμήνευτον τῷ πέλας.

182—Proof of the first thesis: nothing does exist.

ı. nothing can exist

Sext., 1.1. 66:

εί γὰρ ἔστι <τι>, ἤτοι τὸ ὂν ἔστιν ἢ τὸ μὴ ὄν, ἢ καὶ τὸ ὂν ἔστι καὶ τὸ μὴ ὄν.

- (67) G. first refutes the second possibility (B): that the  $\mu \dot{\eta}$   $\ddot{o}v$  would be. **B** This is impossible for two reasons:
  - εἰ γὰρ τὸ μὴ ὄν ἔστιν, ἔσται τε ἄμα καὶ οὐκ ἔσται.
- **b.** καὶ ἄλλως, εἰ τὸ μὴ ὂν ἔστι, τὸ ὂν οὐκ ἔσται ἐναντία γάρ ἐστι ταῦτα ἀλλήλοις.
- (68) Then the first possibility (A): wal min oùdè tò du ëstin. This is excluded for two reasons:

Α

- I. In this case it ought to be eternal (a), or to come into being (b), or both together (c).
  - II. It ought to be one (a), or many (b), or both of them (c).
- Ι. a. εἰ γὰρ ἀίδιον ἐστι τὸ ὄν —, οὐκ ἔχει τινὰ ἀρχήν. (69-70) τὸ γὰρ γινόμενον πᾶν ἔχει τιν' ἀρχήν, τὸ δὲ ἀίδιον ἀγένητον καθεστώς οὐκ εἶχεν ἀρχήν. μὴ ἔχον δὲ ἀρχὴν ἄπειρόν ἐστιν. εἰ δὲ ἄπειρόν ἐστιν, οὐδαμοῦ ἐστιν. εἰ γάρ πού ἐστιν, ἔτερον αὐτοῦ ἐστιν ἐκεῖνο τὸ ἐν ῷ ἐστιν, καὶ οὕτως οὐκέτ' ἄπειρον ἔσται τὸ δν ἐμπεριεχόμενόν τινι · μεῖζον γάρ ἐστι τοῦ ἐμπεριεχομένου το ἐμπεριέχον, τοῦ δὲ ἀπείρου οὐδέν ἐστι μεῖζον, ὥστε οὐκ ἔστι που τὸ ἄπειρον. (70) καὶ μὴν οὐδ' ἐν αὐτῷ περιέχεται. ταὐτὸν γὰρ ἔσται τὸ ἐν ῷ καὶ τὸ ἐν αὐτῷ, καὶ δύο γενήσεται τὸ ὄν, τόπος τε καὶ σῶμα · τὸ μὲν γὰρ ἐν ῷ τόπος ἐστίν, τὸ δ' ἐν αὐτῷ σῶμα. τοῦτο δέ γε ἄτοπον. τοίνυν οὐδὲ ἐν αὐτῷ ἐστι τὸ ὄν. ὥστ' εἰ ἀίδιόν ἐστι τὸ ὄν, ἄπειρόν ἐστιν, εἰ δὲ ἄπειρόχ ἐστιν, οὐδαμοῦ ἐστιν,

εί δὲ μηδαμοῦ ἐστιν, οὐκ ἔστιν. τοίνυν εἰ ἀίδιόν ἐστι τὸ ὄν, οὐδὲ τὴν ἀρχὴν ὄν ἐστιν.

- b. (71) καὶ μὴν οὐδὲ γενητὸν εἶναι δύναται τὸ ὄν. εἰ γὰρ γέγονεν, ἤτοι ἐξ ὅντος ἢ ἐκ μὴ ὅντος γέγονεν. ἀλλ' οὕτε ἐκ τοῦ ὅντος γέγονεν · εἰ γὰρ ὄν ἐστιν, οὐ γέγονεν ἀλλ' ἔστιν ἤδη · οὕτε ἐκ τοῦ μὴ ὅντος · τὸ γὰρ μὴ ὄν οὐδὲ γεννῆσαί τι δύναται διὰ τὸ ἐξ ἀνάγκης ὀφείλειν ὑπάρξεως μετέχειν τὸ γεννητικόν τινος. οὐκ ἄρα οὐδὲ γενητόν ἐστι τὸ ὄν.
- c. (72) κατὰ τὰ αὐτὰ δὲ οὐδὲ τὸ συναμφότερον, ἀίδιον ἄμα καὶ γενητόν ταῦτα γὰρ ἀναιρετικά ἐστιν ἀλλήλων.
- II. (73) καὶ ἄλλως, εἰ ἔστιν, ἤ τοι ἕν ἐστιν ἢ πολλά οὕτε δὲ ἕν ἐστιν οὕτε πολλά, ὡς παρασταθήσεται οὐκ ἄρα ἔστι τὸ ὄν.
- a. εἰ γὰρ ἕν ἐστιν, ήτοι ποσόν ἐστιν ἢ συνεχές ἐστιν ἢ μέγεθόσ ἐστιν ἢ σῶμά ἐστιν. ὅτι δὲ ἄν ἢ τούτων, οὐχ ἕν ἐστιν, ἀλλὰ ποσόν μὲν καθεστὼς διαιρεθήσεται, συνεχὲς δὲ ὂν τμηθήσεται. ὁμοίως δὲ μέγεθος νοούμενον οὐκ ἔσται ἀδιαίρετον. σῶμα δὲ τυγχάνον τριπλοῦν ἔσται καὶ γὰρ μῆκος καὶ πλάτος καὶ βάθος ἔξει. ἄτοπον δέ γε τὸ μηδὲν τούτων εἶναι λέγειν τὸ ὄν · οὐκ ἄρα ἐστὶν εν τὸ ὄν.
- b. (74) καὶ μὴν οὐδὲ πολλά ἐστιν. εἰ γὰρ μή ἐστιν ἕν, οὐδὲ πολλά ἐστιν · σύνθεσις γὰρ τῶν καθ' ἕν ἐστι τὰ πολλά, διόπερ τοῦ ἑνὸς ἀναιρουμένου συναναι-ρεῖται καὶ τὰ πολλά.
- The third possibility: that being would be ὄν and μη ὄν at the same time. This is refuted with two arguments, converging to the same point: if ὄν and μη ὄν are identic, the ὄν is dragged along with the μη ὄν, so that neither exists.
  - (75) ὅτι δὲ οὐδὲ ἀμφότερα ἔστιν, τό τε ὂν καὶ τὸ μὴ ὅν, εὐεπιλόγιστον.

    (a) εἴπερ γὰρ τὸ μὴ ὂν ἔστι καὶ τὸ ὂν ἔστι, ταὐτὸν ἔσται τῷ ὅντι τὸ μὴ ὄν ὅσον ἐπὶ τῷ εἴναι · καὶ διὰ τοῦτο οὐδέτερον αὐτῶν ἔστιν. ὅτι γὰρ τὸ μὴ ὂν οὐκ ἔστιν, ὁμόλογον · δέδεικται δὲ ταὐτὸ τούτῳ καθεστὼς τὸ ὄν · καὶ αὐτὸ τοίνυν οὐκ ἔσται.
  - (76) (b) οὐ μὴν ἀλλ' εἴπερ ταὐτόν ἐστι τῷ μὴ ὄντι τὸ ὅν, οὐ δύναται ἀμφότερα εἶναι. εἰ γὰρ ἀμφότερα, οὐ ταὐτόν, καὶ εἰ ταὐτόν, οὐκ ἀμφότερα. οἷς ἕπεται τὸ μηδὲν εἶναι.

### 2. nothing can be known

183—The second thesis (Sext., l.l. 77):

"Οτι δὲ κᾶν ἢ τι, τοῦτο ἄγνωστόν τε καὶ ἀνεπινόητόν ἐστιν ἀνθρώπῳ, παρακειμένως ὑποδεικτέον.

a. First proof: as being and thinking are correlative, the intelligibility of being is carried away with the non-being of what is thought.

εί γὰρ τὰ φρονούμενα, φησὶν ὁ Γοργίας, οὐκ ἔστιν ὅντα, τὸ ὂν οὐ φρονεῖται. — (78) καὶ <μὴν> ὅτι τὰ φρονούμενα οὐκ ἔστιν ὅντα, συμφανές. — (79) εἰ γὰρ

τὰ φρονούμενά ἐστιν ὄντα, πάντα τὰ φρονούμενα ἔστιν, καὶ ὅπη ἄν τις αὐτὰ φρονήση. ὅπερ ἐστὶν ἀπεμφαῖνον : [εἰ δέ ἐστι, φαῦλον.] οὐδὲ γὰρ ἂν φρονή τις άνθρωπον ἱπτάμενον ἢ άρματα ἐν πελάγει τρέγοντα, εὐθέως ἄνθρωπος ἵπταται ἢ ἄρματα ἐν πελάγει τρέχει. ὥστε οὐ τὰ φρονούμενά ἐστιν ὄντα.

- b. Second proof: from the correlation of thinking and being follows that non-being cannot be thought.
- (80) πρός τούτοις εί τὰ φρονούμενά ἐστιν ὄντα, τὰ μὴ ὄντα οὐ φρονηθήσεται. τοῖς γὰρ ἐναντίοις τὰ ἐναντία συμβέβηκεν, ἐναντίον δέ ἐστι τῷ ὄντι τὸ μὴ ὄν καὶ διὰ τοῦτο πάντως, εἰ τῷ ὄντι συμβέβηκε τὸ φρονεῖσθαι, τῷ μὴ ὄντι συμβήσεται τὸ μή φρονεῖσθαι. ἄτοπον δ' ἐστὶ τοῦτο ' καὶ γὰρ Σκύλλα καὶ Χίμαιρα καὶ πολλὰ τῶν μὴ ὄντων φρονεῖται. οὐκ ἄρα τὸ ὂν φρονεῖται.
- c. Third proof: Perception is always "of an ev", as it is later said by Plato (Th. 152 a 5; cf. our nr 158 b, where follows directly: "Αἴσθησις ἄρα τοῦ ὅντος ἀεί ἐστιν καὶ ἀψευδές"),—why not thinking?—Answer: Experience is against this.
- (81) ώσπερ τε τὰ ὁρώμενα διὰ τοῦτο ὁρατὰ λέγεται ὅτι ὁρᾶται, καὶ τὰ άκουστὰ διὰ τοῦτο ἀκουστὰ ὅτι ἀκούεται, καὶ οὐ τὰ μὲν ὁρατὰ ἐκβάλλομεν ότι ούκ ακούεται, τα δε ακουστά παραπέμπομεν ότι ούχ δραται (έκαστον γάρ ύπο της ίδιας αισθήσεως, άλλ' ούχ ύπ' άλλης δφείλει κρίνεσθαι), ούτω καὶ τὰ φρονούμενα καὶ εἰ μὴ βλέποιτο τῇ ὄψει μηδὲ ἀκούοιτο τῇ ἀκοῇ ἔσται, ὅτι πρός τοῦ οἰκείου λαμβάνεται κριτηρίου. — (82) εἰ οὖν φρονεῖ τις ἐν πελάγει άρματα τρέχειν, καὶ εἰ μὴ βλέπει ταῦτα, ὀφείλει πιστεύειν ὅτι ἄρματα ἔστιν έν πελάγει τρέχοντα. ἄτοπον δὲ τοῦτο · οὔκ ἄρα τὸ ὄν φρονεῖται καὶ καταλαμβάνεται.

**184**—The third thesis (Sext., 1.1. 83): καὶ εἰ καταλαμβάνοιτο δέ, ἀνέξοιστον ἐτέρω. 3. nothing can be enunciated

Proof: What we do enunciate, is not the object itself, but a word.

- (84) & γάρ μηνύομεν, έστι λόγος, λόγος δὲ οὐκ ἔστι τὰ ὑποκείμενα καὶ όντα · οὐκ ἄρα τὰ ὄντα μηνύομεν τοῖς πέλας, ἀλλὰ λόγον, δς ἔτερός ἐστι τῶν ύποκειμένων.
  - (85) μή ὢν δὲ λόγος, οὐκ ἂν δηλωθείη ἐτέρῳ.

185—We have another tradition of this text of G. in the ps. Aristotelian treatise the reading De Melisso, Xenophane, Gorgia. It contains two important passages which are of M.X.G. missing in Sextus. On the whole the argumentation in Sextus is clearer, which is the reason why we gave this text, διδασκαλίας χάριν. In the form M.X.G. may be nearer to G. To consult: O. Gigon, Gorgias, "Ueber das Nichtsein", Hermes 1936, p. 186-213; G. Calogero, Studi sull' Eleatismo, Rome 1932, p. 157-222; E. Dupréel, Les Sophistes, Neuchâtel 1948, pp. 62-74.

186—a. Pl., Meno 76 c-d:

Meno has asked Socr. what he calls colour. Socr. will answer the question κατὰ Γοργίαν.

other testimonies about G.

Οὐκοῦν λέγετε ἀπορροάς τινας τῶν ὄντων κατ' Ἐμπεδοκλέα; ΜΕΝ. Σφόδρα γε. ΣΩ. Καὶ πόρους, εἰς οὓς καὶ δι' ὧν αἱ ἀπορροαὶ πορεύονται; ΜΕΝ. Πάνυ γε. ΣΩ. Καὶ τῶν ἀπορροῶν τὰς μὲν ἀρμόττειν ἐνίοις τῶν πόρων, τὰς δὲ ἐλάττους ἡ μείζους εἶναι; ΜΕΝ. Ἔστι ταῦτα. ΣΩ. Οὐκοῦν καὶ ὄψιν καλεῖς τι; ΜΕΝ. Ἔγωγε. ΣΩ. Ἐκ τούτων δὴ "σύνες ὅ τοι λέγω", ἔφη Πίνδαρος. ἔστι γὰρ χρόα ἀπορροὴ σχημάτων ὄψει σύμμετρος καὶ αἶσθητός.

## b. Pl., Gorg. 449 a:

.... εἰπὲ τίς ἡ τέχνη (Γοργίου) καὶ τίνα Γοργίαν καλεῖν χρὴ ἡμᾶς. μᾶλλον δέ, ὧ Γοργία, αὐτὸς ἡμῖν εἰπέ, τίνα σε χρὴ καλεῖν ὡς τίνος ἐπιστήμονα τέχνης. ΓΟΡ. Τῆς ἡητορικῆς, ὧ Σώκρατες.

ΣΩ. 'Ρήτορα άρα χρή σε καλεῖν;

 $\Gamma OP$ . 'Αγαθόν γε,  $\tilde{\omega}$  Σώκρατες, εἰ δὴ ὅ γε εὕχομαι εἶναι,  $\tilde{\omega}$ ς ἔφη "Ομηρος, βούλει με καλεῖν.

The question how these two aspects of G. are to be combined with that of the author of the work on non-being, has first been asked by H. Diels, Sitz. Ber. Berl. Akad. 1884, p. 343. He explains Π. τοῦ μὴ ὄντος as representing a crisis in the life of Gorgias, who is deemed to have begun as a philosopher of nature and to have ended as a rhetor. Against this theory H. Gomperz, Rhetorik und Sophistik, 1913 (beginning) and K. Reinhardt, Parm. u. die Gesch. d. gr. Phil., 1916, p. 39, explained the Π. τοῦ μὴ ὄντος as a mere παίγνιον, of the kind of the Helena and Palamedes.

K. Joël, Gesch. d. ant. Phil., p. 721 ff. rightly argues that the παίγνιον may have an earnest sense. Cf. O. Gigon l.l. and E. W. Beth, Alg. Ned. Tijdschr. v. Wijsb. en Psychol. 1941, p. 41-58.

### the golden statue at Delphi

# **187**—a. Paus. VI 17, 7:

καὶ τὸν Λεοντῖνον Γοργίαν ἰδεῖν ἔστιν · ἀναθεῖναι δὲ τὴν εἰκόνα ἐς 'Ολυμπίαν φησὶν Εὔμολπος ἀπόγονος τρίτος Δηϊκράτους συνοικήσαντος ἀδελφῆ τῆ Γοργίου.

(X 18, 7) ἐπίχρυσος δὲ εἰκὼν ἀνάθημα Γοργίου τοῦ ἐκ Λεοντίνων αὐτὸς Γ. ἐστίν.

# b. Cf. Cic., De Orat. III 32, 129:

(G.) cui tantus honos habitus est a Graecia, soli ut ex omnibus Delphis non inaurata statua, sed aurea statueretur.

# **c**. Plin., *N*. *H*. XXXIII 83:

hominum primus et auream statuam et solidam LXX (?) circiter olympiade G. Leontinus Delphis in templo posuit sibi. tantus erat docendae artis oratoriae quaestus.

and two epigraphs

Epigr. 875 a, p. 534 Kaibel (beginning 4th century; found at Olympia, 1876):

δισσών, παιδείας και φιλίας ένεκα. Ιπποκράτους δ' Εύμολπος, δς είκόνα τήνδ άνέθηκεν εκ ταύτης δ' αὐτῶι γίγνεται Ἰπποκράτης. τήμ μέν άδελφήν Δηϊκράτης τήγ Γοργίου έσχεν, Χαρμαντίδου Γοργίας Λεοντίνος.

ού πλούτου παράδειγμ, εύσεβείας δε τρόπων. ού και Απόλλωνος γυαλοις 1 είκων ανακειται ορρείς πω θνητών καλλίον εύρε τέχνην. Τοργίου άσκησαι ψυχήν άρετης ές άγωνας

### \*HIPPIAS

EIIS to esiqqiH οῦ ἄν παρά τῶν πόλεων ἐκάστων λέγωνται. πολλάκις μέν ούν καὶ εἰς ἄλλας πρεσβευτήν, ήγουμένη δικαστήν και άγγελον ίκανώτατον είναι των λόγων, πρός τινα τῶν πόλεων, ἀεὶ ἐπὶ πρῶτον ἐμὲ ἔρχεται τῶν πολιτῶν αἰρουμένη ΙΠ. ού γάρ σχολή, & Σώκρατες, ή γάρ Ήλις δταν τι δέηται διαπράξασθαι Ιππίας ο καλός τε και σοφός, ώς διά χρόνου ήμεν κατήρας είς τάς Αθήνας. 188—a. Pl., Hipp. Mai. 281 a:

τώ πατρί έδωκα, ώστε έκεϊνον και τούς άλλους πολίτας θαυμάζειν τε καί πάνυ σμικρού, Ίνυκού, πλέον ἢ εἴκοσι μνᾶς καὶ τοῦτο ἐλθων οἴκαδε φέρων πάνυ πλέον ἢ πεντήκοντα καὶ έκατὸν μνᾶς εἰργασάμην, καὶ ἐξ ένός γε χωρίου εύδοκιμούντος και πρεσβυτέρου δντος και πολύ νεώτερος διν όλίγω χρόνος άφικόμενος δέ ποτε είς Σικελίαν, Πρωταγόρου αὐτόθι έπιδημοϋντος καί Ip. zgz d-e (Hippias speaks):

-πόλεις έπρέσβευσα, πλείστα δέ καί περί πλείστων καί μεγίστων είς Λακεδαί-

ιονα · διό δή, δ συ έρωτζε, ού θαμίζω είς τούσδε τούς τόπους.

σύνδυο ούστινας βούλει των σοφιστών. έκπεπληχθαι. και σχεδόν τι οίμαι έμε πλείω χρήματα είργάσθαι η άλλους

Pl., Hipp. Min., 368 b-d:

sciences and DE KNOWS ALL

SIJE

γλύφειν, και άλλην σφραγίδα σόν έργον, και στλεγγίδα και λήκυθον, α αυτός τεύθεν γάρ ήρχου — δν είχες σαυτού έχειν έργον, ώς έπιστάμενος δακτυλίους -νά — νοιλύτκαδ νέμ νοτώσπ · νωχά αγοά ὕουυαο αυναπά αμώτο ότ ίρεπ ρεχίε δ νωιπικού είτι ταϊς τραπέζαις. Εφησθα δε άφικέσθαι ποτε είς Ολυμπίαν α σου ήκουον μεγαλουμένου, πολλήν σοφίαν και ζηλωτήν σαυτού διεξιόντος Πάντως δέ πλείστας τέχνας πάντων σοφώτατος εξ άνθρώπων, ώς έγώ ποτέ practises all

είργάσω ΄ έτι τα ύποδήματα α είχες έφησθα αύτός σχυτοτομήσαι, και τό ίμά-

De Vogel, Greek Philosophy I tours - pollow; the vales.

τιον ὑφῆναι καὶ τὸν χιτωνίσκον · καὶ ὅ γε πᾶσιν ἔδοξεν ἀτοπώτατον καὶ σοφίας κλείστης ἐπίδειγμα, ἐπειδὴ τὴν ζώνην ἔφησθα τοῦ χιτωνίσκου, ἡν εἶχες, εἶναι μὲν οἶαι αἱ Περσικαὶ τῶν πολυτελῶν, ταύτην δὲ αὐτὸς πλέξαι · πρὸς δὲ τούτοις ποιήματα ἔχων ἐλθεῖν, καὶ ἔπη καὶ τραγφδίας καὶ διθυράμβους, καὶ καταλογάδην πολλούς λόγους καὶ παντοδαπούς συγκειμένους · καὶ περὶ τῶν τεχνῶν δὴ ὧν ἄρτι ἐγὼ ἔλεγον, ἐπιστήμων ἀφικέσθαι διαφερόντως τῶν ἄλλων, καὶ περὶ ἡυθμῶν καὶ ἀρμονιῶν καὶ γραμμάτων ὀρθότητος, καὶ ἄλλα ἔτι πρὸς τούτοις πάνυ πολλά, ὡς ἐγὼ δοκῶ μνημονεύειν · καίτοι τό γε μνημονικὸν ἐπελαθόμην σου, ὡς ἔοικε, τέχνημα, ἐν ῷ σὐ οἴει λαμπρότατος εἶναι.

d. Cf. Philostr., Vit. Soph. I II, I ff.:

'Ιππίας δὲ ὁ σοφιστης ὁ 'Ηλεῖος τὸ μὲν μνημονικὸν οὕτω τι καὶ γηράσκων ἔρρωτο, ὡς καὶ πεντήκοντα ὀνομάτων ἀκούσας ἄπαξ ἀπομνημονεύειν αὐτὰ καθ' ην ήκουσε τάξιν, ἐσήγετο δὲ ἐς τὰς διαλέξεις γεωμετρίαν, ἀστρονομίαν, μουσικήν, ῥυθμούς · (2) διελέγετο δὲ καὶ περὶ ζωγραφίας καὶ περὶ ἀγαλματοποιίας.

(7) εὐδοκιμῶν δὲ καὶ τὸν ἄλλον χρόνον ἔθελγε τὴν Ἑλλάδα ἐν ᾿Ολυμπίᾳ λόγοις ποικίλοις καὶ πεφροντισμένοις εὖ.

### 5-PRODICUS

### Prodicus of Ceos

189—Pl., Hipp. Mai. 282c:

ό ἡμέτερος ἑταῖρος Π. οὖτος πολλάκις μὲν καὶ ἄλλοτε δημοσία ἀφίκετο, ἀτὰρ τὰ τελευταῖα ἔναγχος ἀφικόμενος δημοσία ἐκ Κέω λέγων τ' ἐν τῆ βουλῆ πάνυ ηὐδοκίμησεν καὶ ἰδία ἐπιδείξεις ποιούμενος καὶ τοῖς νέοις συνών χρήματα ἔλαβεν θαυμαστὰ ὅσα.

### Synonymic 19

190—Pl., Prot. 337 a-c:

(Critias has spoken) Εἰπόντος δὲ αὐτοῦ ταῦτα, ὁ Πρόδικος, Καλῶς μοι, ἔφη, δοκεῖς λέγειν, ὧ Κριτία · χρὴ γὰρ τοὺς ἐν τοιοῖσδε λόγοις παραγιγνομένους κοινοὺς μὲν εἶναι ἀμφοῖν τοῖν διαλεγομένοιν ἀκροατάς, ἴσους δὲ μή. ἔστιν γὰρ οὐ ταὐτόν · κοινῆ μὲν γὰρ ἀκοῦσαι δεῖ ἀμφοτέρων, μὴ ἴσον δὲ νεῖμαι ἑκατέρω, ἀλλὰ τῷ μὲν σοφωτέρω πλέον, τῷ δὲ ἀμαθεστέρω ἔλαττον. ἐγὼ μὲν καὶ αὐτός, ὧ Πρωταγόρα τε καὶ Σώκρατες, ἀξιῷ ὑμᾶς συγχωρεῖν καὶ ἀλλήλοις περὶ τῶν λόγων ἀμφισβητεῖν μέν, ἐρίζειν δὲ μή · ἀμφισβητοῦσι μὲν γὰρ καὶ δι' εὕνοιαν οἱ φίλοι τοῖς φίλοις, ἐρίζουσιν δε οἱ διάφοροί τε καὶ ἐχθροὶ ἀλλήλοις. καὶ οὕτως ἄν καλλίστη ἡμῖν ἡ συνουσία γίγνοιτο · ὑμεῖς τε γὰρ οἱ λέγοντες εὐδοκιμεῖν μὲν γὰρ ἔστιν παρὰ ταῖς ψυχαῖς τῶν ἀκουόντων ἄνευ ἀπάτης,

the cross-

έπαινεῖσθαι δὲ ἐν λόγω πολλάκις παρὰ δόξαν ψευδομένων ήμεῖς τ' αὖ οἰ άκούοντες μάλιστ' άν ούτως εύφραινοίμεθα, ούχ ήδοίμεθα εύφραίνεσθαι μέν γάρ ἔστιν μανθάνοντά τι καὶ φρονήσεως μεταλαμβάνοντα αὐτῆ τῆ διανοία, ήδεσθαι δὲ ἐσθίοντά τι ἡ ἄλλο ἡδύ πάσχοντα αὐτῷ τῷ σώματι. Ταῦτα οὖν εἰπόντος τοῦ Προδίκου πολλοὶ πάνυ τῶν παρόντων ἀπεδέξαντο.

191—a. Schol. Aristoph., Clouds 361 (D. 84 B 1): Heracles at φέρεται δὲ καὶ Προδίκου βιβλίον ἐπιγραφόμενον Ὠραι, ἐν ῷ πεποίηκε τὸν road Ήρακλέα τῆ ᾿Αρετῆ καὶ τῆ Κακία συντυγχάνοντα καὶ καλούσης ἐκατέρας έπὶ τὰ ήθη τὰ αύτῆς, προσκλῖναι τῆ 'Αρετῆ τὸν 'Ηρακλέα καὶ τοὺς ἐκείνης ίδρῶτας προκρῖναι τῶν προσκαίρων τῆς κακίας ἡδονῶν.

# Pl., Symp. 177b:

Phaedrus says to Eryximachus: Is it not terrible that none of the poets ever made a hymn to Eros? εί δὲ βούλει αὖ σκέψασθαι τούς χρηστούς σοφιστάς, Ήρακλέους μὲν καὶ ἄλλων ἐπαίνους καταλογάδην συγγράφειν, ὥσπερ ὁ βέλτιστος Πρόδικος, - "Ερωτα δὲ μηδένα πω ἀνθρώπων τετολμηκέναι εἰς ταυτηνὶ τὴν ἡμέραν ἀξίως ὑμνῆσαι.

c. Xenoph., Mem. II 1, 21-34 transmits to us the contents of this story, according to his own words in a somewhat simplified form (D. 84 B 2):

καὶ Πρόδικος δὲ ὁ σοφὸς ἐν τῷ συγγράμματι τῷ περὶ Ἡρακλέους, ὅπερ δὴ και πλείστοις ἐπιδείκνυται, ώσαύτως περί τῆς ἀρετῆς ἀποφαίνεται, ὧδέ πως λέγων, όσα έγω μέμνημαι. φησὶ γὰρ Ἡρακλέα, ἐπεὶ ἐκ παίδων εἰς ήβην ώρμάτο, ἐν ἢ οἱ νέοι ἤδη αὐτοκράτορες γιγνόμενοι δηλοῦσιν εἴτε τὴν δι' ἀρετῆς όδὸν τρέψονται ἐπὶ τὸν βίον εἴτε τὴν διὰ κακίας, ἐξελθόντα εἰς ἡσυχίαν καθῆσθαι ἀποροῦντα ποτέραν τῶν ὁδῶν τράπηται (22) καὶ φανῆναι αὐτῷ δύο γυναῖκας προσιέναι μεγάλας, την μεν ετέραν εύπρεπη τε ίδειν και έλευθέριον φύσει, κεκοσμημένην τὸ μὲν χρῶμα καθαρότητι, τὰ δὲ ὅμματα αἰδοῖ, τὸ δὲ σχῆμα σωφροσύνη, ἐσθῆτι δὲ λευκῆ, τὴν δ' ἐτέραν τεθραμμένην μὲν εἰς πολυσαρκίαν τε καὶ ἀπαλότητα, κεκαλλωπισμένην δὲ τὸ μὲν χρῶμα ὥστε λευκοτέραν τε ΙΟ καὶ ἐρυθροτέραν τοῦ ὄντος [δοκεῖν] φαίνεσθαι, τὸ δὲ σχῆμα ώστε δοκεῖν ὀρθοτέραν τῆς φύσεως εἶναι, τὰ δὲ ὄμματα ἔχειν ἀναπεπταμένα, ἐσθῆτα δὲ ἐξ ῆς αν μάλιστα ή ώρα διαλάμποι κατασκοπεῖσθαι δὲ θαμά ἑαυτήν, ἐπισκοπεῖν δὲ καὶ εἴ τις ἄλλος αὐτὴν θεᾶται, πολλάκις δὲ καὶ εἰς τὴν ἑαυτῆς σκιὰν ἀποβλέπειν. (23) ώς δ' έγένοντο πλησιαίτερον τοῦ ' Ηρακλέους, τὴν μὲν πρόσθεν ρηθεῖσαν ἰέναι τὸν αὐτὸν τρόπον, τὴν δ' ἐτέραν φθάσαι βουλομένην προσδραμεῖν τῷ 'Ηρακλεῖ καὶ εἰπεῖν ' Όρῷ σε, ῷ 'Ηράκλεις, ἀποροῦντα ποίαν ὁδὸν ἐπὶ

5

τὸν βίον τράπη. ἐὰν οὖν ἐμὲ φίλην ποιησάμενος ἔπη, τὴν ἡδίστην τε καὶ ῥάστην όδον άξω σε, και των μεν τερπνών ούδενος άγευστος έσει, των δε χαλεπών άπειρος διαβιώσει. (24) πρῶτον μὲν γὰρ οὐ πολέμων οὐδὲ πραγμάτων φροντιεῖς, άλλὰ σκοπούμενος ἀεὶ ἔση τί ἂν κεχαρισμένον ἢ σιτίον ἢ ποτὸν εὕροις, ἢ τί 5 αν ίδων η άκούσας τερφθείης, η τίνων αν όσφραινόμενος η άπτόμενος ήσθείης, τίσι δὲ παιδικοῖς ὁμιλῶν μάλιστ' ἂν εὐφρανθείης, καὶ πῶς ἂν μαλακώτατα καθεύδοις, καὶ πῶς ἂν ἀπονώτατα τούτων πάντων τυγχάνοις. (25) ἐὰν δέ ποτε γένηται τις ὑποψία σπάνεως ἀφ' ὧν ἔσται ταῦτα, οὐ φόβος μή σε ἀγάγω ἐπὶ τὸ πονοῦντα καὶ ταλαιπωροῦντα τῷ σώματι καὶ τῆ ψυχῆ ταῦτα πορίζεσθαι, 10 άλλ' οἶς ἂν οἱ ἄλλοι ἐργάζωνται, τούτοις σύ χρήσει, οὐδενὸς ἀπεχόμενος ὅθεν αν δυνατόν ή τι κερδαναι. πανταχόθεν γαρ ώφελεῖσθαι τοῖς ἐμοὶ συνοῦσιν έξουσίαν έγ $\dot{\omega}$  παρέχ $\omega$ . (26) καὶ ὁ Ἡρακλῆς ἀκούσας ταῦτα ΄  $\dot{\Omega}$  γύναι, ἔφη, ὄνομα δέ σοι τί έστιν; ή δέ · Οἱ μὲν ἐμοὶ φίλοι, ἔφη, καλοῦσί με Εὐδαιμονίαν, οἱ δὲ μισοῦντές με ὑποκνιζόμενοι ὀνομάζουσι Κακίαν. (27) καὶ ἐν τούτῳ ἡ ἑτέρα γυνὴ 15 προσελθοῦσα εἶπε · Καὶ ἐγὼ ήκω πρὸς σέ, ὧ 'Ηράκλεις, εἰδυῖα τοὺς γεννήσαντάς σε καὶ τὴν φύσιν τὴν σὴν ἐν τῇ παιδεία καταμαθοῦσα, ἐξ ὧν ἐλπίζω, εί τὴν πρὸς ἐμὲ ὁδὸν τράποιο, σφόδρ' ἄν σε τῶν καλῶν καὶ σεμνῶν ἀγαθὸν έργάτην γενέσθαι καὶ ἐμὲ ἔτι πολύ ἐντιμοτέραν καὶ ἐπ' ἀγαθοῖς διαπρεπεστέραν φανήναι. οὐκ ἐξαπατήσω δέ σε προοιμίοις ἡδονῆς, ἀλλ' ἦπερ οἱ θεοὶ διέθεσαν 20 τὰ ὄντα διηγήσομαι μετ' ἀληθείας. (28) τῶν γὰρ ὄντων ἀγαθῶν καὶ καλῶν οὐδὲν άνευ πόνου καὶ ἐπιμελείας οἱ θεοὶ διδόασιν ἀνθρώποις, ἀλλ' εἴτε τοὺς θεοὺς ίλεως είναί σοι βούλει, θεραπευτέον τούς θεούς, είτε ύπό φίλων έθέλεις άγαπᾶσθαι, τούς φίλους εὐεργετητέον, εἴτε ὑπό τινος πόλεως ἐπιθυμεῖς τιμᾶσθαι, τὴν πόλιν ώφελητέον, εἴτε ὑπὸ τῆς Ἑλλάδος πάσης ἀξιοῖς ἐπ' ἀρετῆ θαυμάζεσθαι, 25 την Ελλάδα πειρατέον εξ ποιείν, είτε γην βούλει σοι καρπούς άφθόνους φέρειν, την γην θεραπευτέον, είτε ἀπὸ βοσκημάτων οίει δεῖν πλουτίζεσθαι, τῶν βοσκημάτων ἐπιμελητέον, εἴτε διὰ πολέμου ὁρμᾶς αὕξεσθαι καὶ βούλει δύνασθαι τούς τε φίλους έλευθεροῦν καὶ τούς έχθρούς χειροῦσθαι, τὰς πολεμικὰς τέχνας αὐτάς τε παρὰ τῶν ἐπισταμένων μαθητέον καὶ ὅπως αὐταῖς δεῖ χρῆσθαι 30 ἀσκητέον εί δὲ καὶ τῷ σώματι βούλει δυνατὸς εἶναι, τῆ γνώμη ὑπηρετεῖν έθιστέον τὸ σῶμα καὶ γυμναστέον σὺν πόνοις καὶ ἱδρῶτι. (29) καὶ ἡ Κακία ὑπολαβοῦσα εἶπεν, ώς φησι Πρόδικος ' Έννοεῖς, ὧ ' Ηράκλεις, ὡς χαλεπὴν καὶ μακράν όδὸν ἐπὶ τὰς εὐφροσύνας ἡ γυνή σοι αὕτη διηγεῖται; ἐγὼ δὲ ῥαδίαν καὶ βραχεῖαν όδὸν ἐπὶ τὴν εὐδαιμονίαν ἄξω σε. (30) καὶ ἡ ᾿Αρετὴ εἶπεν · ϶ Ω 35 τλημον, τί δὲ σύ ἀγαθὸν ἔχεις; ἢ τί ἡδύ οἶσθα μηδὲν τούτων ἕνεκα πράττειν έθέλουσα; ήτις οὐδὲ τὴν τῶν ἡδέων ἐπιθυμίαν ἀναμένεις, ἀλλὰ πρὶν ἐπιθυμῆσαι πάντων έμπίμπλασαι, πρίν μέν πεινην έσθίουσα, πρίν δὲ διψην πίνουσα . . . (31) άθάνατος δὲ οὖσα ἐκ θεῶν μὲν ἀπέρριψαι, ὑπὸ δὲ ἀνθρώπων ἀγαθῶν άτιμάζει τοῦ δὲ πάντων ἡδίστου ἀκούσματος, ἐπαίνου σεαυτῆς, ἀνήκοος εἶ,

καὶ τοῦ πάντων ἡδίστου θεάματος ἀθέατος οὐδὲν γὰρ πώποτε σεαυτῆς ἔργον καλόν τεθέασαι . . . (34) ούτω πως διώκει Πρόδικος την ύπ' 'Αρετῆς 'Ηρακλέους παίδευσιν . ἐκόσμησε μέντοι τὰς γνώμας ἔτι μεγαλειοτέροις ῥήμασιν ἢ ἐγὼ νῦν.

192—a. Philodem., De piet. c. 9, 7, p. 75 G. (D. 84 B 5): a rational ex-Περσαῖος  $^1$  δὲ δῆλός ἐστιν . . . ἀφανίζων τὸ δαιμόνιον ἢ μηθὲν ὑπὲρ αὐτοῦ religion γινώσκων, όταν έν τῷ Περὶ θεῶν μὴ ἀπίθανα λέγη φαίνεσθαι τὰ περὶ <τοῦ> τὰ τρέφοντα καὶ ἀφελοῦντα θεούς νενομίσθαι καὶ τετιμῆσθαι \* πρῶτον ὑπὸ Προδίχου γεγραμμένα.

**b**. Sext., Adv. Math. IX 18 (D. ib.):

Πρόδικος δὲ ὁ Κεῖος ήλιον, φησί, καὶ σελήνην καὶ ποταμούς καὶ κρήνας και καθόλου πάντα τὰ ώφελοῦντα τὸν βίον ἡμῶν οἱ παλαιοὶ θεοὺς ἐνόμισαν διὰ τὴν ἀπ' αὐτῶν ἀφέλειαν, καθάπερ Αἰγύπτιοι τὸν Νεῖλον, καὶ διὰ τοῦτο τὸν μὲν ἄρτον Δήμητραν νομισθηναι, τὸν δὲ οἶνον Διόνυσον, τὸ δὲ ὕδωρ Ποσειδῶνα, τὸ δὲ πῦρ "Ηφαιστον καὶ ἤδη τῶν εὐχρηστούντων ἕκαστον.

#### 6—CALLICLES AND THRASYMACHUS, ANTIPHON AND CRITIAS

193—C. and Thr. are well-known types in Plato's Gorgias and Resp. I, the first in Plato's defending against Socrates the thesis that άδικεῖν is better than άδικεῖσθαι and that nomos has been made in order to defend the feeble ones, the latter that δίκαιον is τὸ τοῦ κρείττονος συμφέρον.

Pl., Gorg. 483a<sup>7</sup>-484b<sup>1</sup> (Callicles speaks):

**Callicles** 

You, Socrates, are always confounding what is φύσει with what is νόμω; as in the question of άδικεῖν and άδικεῖσθαι.

φύσει μὲν γὰρ πᾶν αἴσχιόν ἐστιν ὅπερ καὶ κάκιον, τὸ ἀδικεῖσθαι, νόμφ δὲ τὸ ἀδικεῖν. οὐδὲ γὰρ ἀνδρὸς τοῦτό γ' ἐστὶ τὸ πάθημα, τὸ ἀδικεῖσθαι, ἀλλ' άνδραπόδου τινός, ῷ κρεῖττόν ἐστι τεθνάναι ἢ ζῆν, ὅστις ἀδικούμενος καὶ προπηλακιζόμενος μὴ οἶός τέ ἐστιν αὐτὸς αὑτῷ βοηθεῖν μηδὲ ἄλλῳ οὖ ἂν χήδηται, άλλ', οἶμαι, οἱ τιθέμενοι τοὺς νόμους οἱ ἀσθενεῖς ἄνθρωποί εἰσι καὶ οἱ πολλοί. πρὸς αύτοὺς οὖν καὶ τὸ αύτοῖς συμφέρον τούς τε νόμους τίθενται καὶ τούς ἐπαίνους ἐπαινοῦσι καὶ τούς ψόγους ψέγουσιν : ἐκφοβοῦντες τούς έρρωμενεστέρους τῶν ἀνθρώπων καὶ δυνατούς ὄντας πλέον ἔχειν, ἵνα μὴ αὐτῶν С πλέον έχωσιν, λέγουσιν ώς αἰσχρὸν καὶ ἄδικον τὸ πλεονεκτεῖν, καὶ τοῦτό ἐστι τὸ ἀδικεῖν, τὸ πλέον τῶν ἄλλων ζητεῖν ἔχειν ἀγαπῶσι γάρ, οἶμαι, αὐτοὶ ἂν τὸ ἴσον ἔχωσι φαυλότεροι ὄντες.

483 b

A discipel of the Stoïc Zeno.

Diels keeps the form τετειμήσθαι.

Διά ταῦτα δὴ νόμω μὲν τοῦτο ἄδικον καὶ αἰσχρὸν λέγεται, τὸ πλέον ζητεῖν έχειν τῶν πολλῶν, καὶ ἀδικεῖν αὐτὸ καλοῦσιν ἡ δέ γε, οἶμαι, φύσις αὐτὴ d ἀποφαίνει αὐτό, ὅτι δίκαιόν ἐστι τὸν ἀμείνω τοῦ χείρονος πλέον ἔχειν καὶ τὸν δυνατώτερον τοῦ ἀδυνατωτέρου. δηλοῖ δὲ ταῦτα πολλαχοῦ ὅτι οὕτως ἔχει, καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις ζώοις καὶ τῶν ἀνθρώπων ἐν ὅλαις ταῖς πόλεσι καὶ τοῖς γένεσιν, ότι οὕτω τὸ δίκαιον κέκριται, τὸν κρείττω τοῦ ήττονος ἄρχειν καὶ πλέον έχειν. ἐπεὶ ποίω δικαίω χρώμενος Ξέρξης ἐπὶ τὴν Ἑλλάδα ἐστράτευσεν η ὁ πατηρ αὐτοῦ ἐπὶ Σκύθας, η — ἄλλα μυρία ἄν τις ἔχοι τοιαῦτα λέγειν ἀλλ', e οίμαι, ούτοι κατά φύσιν την τοῦ δικαίου ταῦτα πράττουσιν, καὶ ναὶ μὰ Δία κατά νόμον γε τὸν τῆς φύσεως, οὐ μέντοι ἴσως κατά τοῦτον, δν ἡμεῖς τιθέμεθα \* πλάττοντες τούς βελτίστους καὶ ἐρρωμενεστάτους ἡμῶν αὐτῶν, ἐκ νέων λαμβάνοντες, ώσπερ λέοντας, κατεπάδοντές τε καὶ γοητεύοντες καταδουλούμεθα λέγοντες, ώς τὸ ἴσον χρη ἔχειν καὶ τοῦτό ἐστι τὸ καλὸν καὶ τὸ δίκαιον. έὰν δέ γε, οἶμαι, φύσιν ἱκανὴν γένηται ἔχων ἀνήρ, πάντα ταῦτα ἀποσεισάμενος καὶ διαρρήξας καὶ διαφυγών, καταπατήσας τὰ ἡμέτερα γράμματα καὶ μαγγανεύματα 1 καὶ ἐπφδὰς καὶ νόμους τούς παρὰ φύσιν ἄπαντας, ἐπαναστὰς ἀνεφάνη δεσπότης ήμέτερος ὁ δοῦλος, καὶ ἐνταῦθα ἐξέλαμψε τὸ τῆς φύσεως δίκαιον.

#### Thrasymachus

## **b**. Pl., Resp. 336 b, 338 c:

The conversation ran on Simonides' definition of righteousness as "giving to every man what you owe him", which is explained by Polemarchus as "helping your friends and harming your enemies". Against this Socr. argues that the righteous man never harms anybody. Therefore neither Simonides nor any wise man can have said this. It must be the word of some wealthy man or tyrant who thought himself mighty.

(336 b) Καὶ ὁ Θρασύμαχος πολλάκις μὲν καὶ διαλεγομένων ἡμῶν μεταξύ ὅρμα ἀντιλαμβάνεσθαι τοῦ λόγου, ἔπειτα ὑπὸ τῶν παρακαθημένων διεκωλύετο βουλομένων διακοῦσαι τὸν λόγον ὡς δὲ διεπαυσάμεθα καὶ ἐγὼ ταῦτ' εἶπον, οὐκέτι ἡσυχίαν ἦγεν, ἀλλὰ συστρέψας ἑαυτὸν ὥσπερ θηρίον ἦκεν ἐφ' ἡμᾶς ὡς διαρπασόμενος.

Καὶ ἐγώ τε καὶ ὁ Πολέμαρχος δείσαντες διεπτοήθημεν · ὁ δ' εἰς τὸ μέσον φθεγξάμενος · Τίς, ἔφη, ὑμᾶς πάλαι φλυαρία ἔχει, ὧ Σώκρατες; — (338c) φημὶ γὰρ ἐγὼ εἶναι τὸ δίκαιον οὐκ ἄλλο τι ἢ τὸ τοῦ κρείττονος συμφέρον.

#### modern criticism

194—Modern critics of the past century, though admitting that the portraits of Protagoras, Gorgias, Hippias and Prodicus have been drawn by Plato from life, nearly all have held that Plato's Callicles and Thrasymachus were literary types, not historical persons (so Schleiermacher, Zeller, Grote, Th. Gomperz, Natorp, Dümmler, Joël). K. Joël (Gesch. d. ant. Phil. I p. 678 f.) even thinks he can prove

μαγγανεύματα - sorcery.

this as to Thr. by comparing the fragments of his own works: ,,sein egoistischer Radikalismus dort (in Plato's Resp.) steht im Widerspruch mit seinem uns wörtlich überlieferten Lob der Gerechtigkeit und seiner Schätzung der Tradition und der "väterlichen Verfassung"" (fr. 1, 8).

# Thrasymachus, D. 85 B I (partly).

Dionys. Halic., Demosth. 3 (Opuscula I, p. 132, 3 ed. Usener-Radermacher) speaks Thrasymaabout Thr. as representing the λέξις μεικτή τε και σύνθετος, sc. from the "varied, chus' own abundant and ornate style", of which Thucydides was the great master, and words the "simple" style, represented chiefly by Lysias. He illustrates this μεσότης by the following example (παράδειγμα έξ ένδς τῶν δημογορικῶν λόγων):

έβουλόμην μέν, ὧ 'Αθηναῖοι, μετασχεῖν ἐκείνου τοῦ χρόνου τοῦ παλαιοῦ praise of the [καὶ τῶν πραγμάτων], ἡνίκα σιωπᾶν ἀπέχρη τοῖς νεωτέροισι, τῶν τε πραγμάτων ούκ αναγκαζόντων αγορεύειν καὶ τῶν πρεσβυτέρων ὀρθῶς τὴν πόλιν ἐπιτροπευόντων. ἐπειδὴ δ' εἰς τοσοῦτον ἡμᾶς ἀνέθετο χρόνον ὁ δαίμων, ὥστε <ἐτέρων μὲν ἀρχόντων> τῆς πόλεως ἀκούειν, τὰς δὲ συμφορὰς <πάσχειν> αὐτούς, καὶ τούτων τὰ μέγιστα μὴ θεῶν ἔργα εἶναι μηδὲ τῆς τύχης, ἀλλὰ τῶν έπιμεληθέντων, ἀνάγχη δη λέγειν η γαρ ἀναίσθητος η καρτερώτατός ἐστιν, όστις έξαμαρτάνειν έαυτὸν έτι παρέξει τοῖς βουλομένοις, καὶ τῆς έτέρων ἐπιβουλῆς τε καὶ κακίας αὐτὸς ὑποσχήσει τὰς αἰτίας. ἄλις γὰρ ἡμῖν ὁ παρελθων χρόνος και άντι μεν είρήνης εν πολέμω γενέσθαι και διά κινδύνων <έλθεῖν> εἰς τόνδε τὸν χρόνον, τὴν μὲν παρελθοῦσαν ἡμέραν ἀγαπῶσι, τὴν δ' ἐπιοῦσαν δεδιόσι, άντὶ δ' όμονοίας εἰς ἔχθραν καὶ ταραχὰς πρὸς άλλήλους ἀφικέσθαι. καὶ τους μὲν ἄλλους τὸ πληθος τῶν ἀγαθῶν ὑβρίζειν τε ποιεῖ καὶ στασιάζειν, ήμεῖς δὲ μετὰ μὲν τῶν ἀγαθῶν ἐσωφρονοῦμεν : ἐν δὲ τοῖς κακοῖς ἐμάνημεν, ά τους άλλους σωφρονίζειν εἴωθεν. τί δῆτα μέλλοι τις άν <ά> γιγνώσκει εἰπεῖν, 15 ότω γε «γέγονε» λυπεῖσθαι ἐπὶ τοῖς παροῦσι καὶ νομίζειν ἔχειν τι τοιοῦτον, ώς μηδέν έτι τοιοῦτον έσται;

5

Thr., D. 85 B 8:

denial of providence

οί θεοί οὐχ ὁρῶσι τὰ ἀνθρώπινα · οὐ γὰρ ἂν τὸ μέγιστον τῶν ἐν ἀνθρώποις άγαθῶν παρείδον τὴν δικαιοσύνην · ὁρῶμεν γὰρ τοὺς ἀνθρώπους ταύτη μὴ χρωμένους.

Which may of course quite well agree with his thesis in Plato's Resp.

195—a. The Sophist Antiphon, D. 87 B 44 (Oxyrrh. Pap. XI nr. Antiphon's 1364 Hunt, fr. A col. 1):

theory of a twofold justice

...δικαιοσύνη <ού>ν τὰ τῆς πό<λεω>ς νόμιμα, <ἐν> ἢ ἄν πολιτεύηταί τις, μή <παρ>αβαίνειν. χρῷτ' ἄν οὖν ἄνθρωπος μάλιστα [θ] ἑαυτῷ ξυμφερόντως δικαιοσύνη, εἰ μετὰ μὲν μαρτύρων τοὺς νόμους μεγά<λο>υς ἄγοι, μονούμενος δὲ μαρτύρων τὰ τῆς φύσεως · τὰ μὲν γὰρ τῶν νόμων <ἐπίθ>ετα, τὰ δὲ <τῆς> φύσεως ά<ναγ>καῖα καὶ τὰ <μὲν> τῶν νό<μω>ν ὁμολογη<θέντ>α οὐ φύν<τ² ἐστί>ν, τὰ δὲ <τῆς φύσ>εως φύν<τα οὐχ> ὁμολογηθέντα.

See on this and the following fragm. Jaeger, *Theol.* p. 185-188.

Critias' theory about the origin of morality, law and religion

# b. Critias, D. 88 B 25:

ην γρόνος, ότ' ην άτακτος ανθρώπων βίος καί θηριώδης ἰσχύος θ' ύπηρέτης. ότ' οὐδὲν ἄθλον ούτε τοῖς ἐσθλοῖσιν ἦν ούτ' αὖ κόλασμα τοῖς κακοῖς ἐγίγνετο. κάπειτά μοι δοκοῦσιν ἄνθρωποι νόμους 5 θέσθαι κολαστάς, ΐνα δίκη τύραννος ή < όμῶς ἀπάντων> τήν θ' ὕβριν δούλην ἔγη: έζημιοῦτο δ' εἴ τις έξαμαρτάνοι. έπειτ' έπειδή τάμφανή μέν οί νόμοι TO άπεῖργον αὐτούς ἔργα μὴ πράσσειν βία. λάθρα δ' ἔπρασσον, τηνικαῦτά μοι δοκεῖ <πρῶτον> πυκνός τις καὶ σοφὸς γνώμην ἀνήρ [γνῶναι] <θεῶν> δέος θνητοῖσιν ἐξευρεῖν, ὅπως εἴη τι δεῖμα τοῖς κακοῖσι, κἂν λάθρα πράσσωσιν ἢ λέγωσιν ἢ φρονῶσί <τι>. 15 έντεῦθεν οὖν τὸ θεῖον εἰσηγήσατο. ώς ἔστι δαίμων ἀφθίτω θάλλων βίω. νόφ τ' ἀκούων καὶ βλέπων, φρονῶν τ' ἄγαν προσέχων τε ταῦτα, καὶ φύσιν θείαν φορῶν. 20 δς πᾶν τὸ λεχθὲν ἐν βροτοῖς ἀκούσεται. <τό> δρώμενον δὲ πᾶν ἰδεῖν δυνήσεται. έὰν δὲ σύν σιγῆ τι βουλεύης κακόν, τοῦτ' οὐχὶ λήσει τοὺς θεούς τὸ γὰρ φρονοῦν <ἄγαν> ἔνεστι. τούσδε τούς λόγους λέγων διδαγμάτων ήδιστον είσηγήσατο 25 ψευδεῖ καλύψας τὴν ἀλήθειαν λόγω. ναίειν δ' έφασκε τούς θεούς ένταῦθ', ἵνα μάλιστ' αν έξέπληξεν ανθρώπους λέγων, όθεν περ έγνω τούς φόβους όντας βροτοῖς καὶ τὰς ὀνήσεις τῷ ταλαιπώρω βίω, 30 έκ τῆς ὕπερθε περιφορᾶς, ἴν' ἀστραπάς κατείδεν ούσας, δεινά δὲ κτυπήματα βροντῆς, τὸ τ' ἀστερωπὸν οὐρανοῦ δέμας, Χρόνου καλόν ποίκιλμα τέκτονος σοφοῦ.

5

δθεν τε λαμπρός ἀστέρος στείχει μύδρος 1 ο θ' ύγρος είς γην όμβρος έκπορεύεται. τοίους δὲ περιέστησεν ἀνθρώποις φόβους, δι' ους καλώς τε τῷ λόγφ κατφκισεν τὸν δαίμον (α) οὖ<τος> κάν πρέποντι χωρίω, τὴν ἀνομίαν τε τοῖς νόμοις κατέσβεσεν.

35

40

καὶ ὀλίγα προσδιελθών ἐπιφέρει:

ούτω δὲ πρῶτον οἴομαι πεῖσαί τινα θνητούς νομίζειν δαιμόνων είναι γένος.

#### 7—AN AVERAGE IMAGE OF SOPHISTIC

196-An example of the discussions on right and wrong, good and the Dissor evil etc. at Athens and its environments  $\pm$  the year 400 is given by the Dissoi logoi, probably of Megarian origin.

Dissoi logoi (Dialexeis), Diels, VS. 90, c. 1, 1-5; 3, 1-4; 8, 1:

- α. Ι (Ι) δισσοὶ λόγοι λέγονται ἐν τῷ Ἑλλάδι ὑπὸ τῶν φιλοσοφούντων περί τῶ ἀγαθῶ καὶ τῶ κακῶ. τοὶ μὲν γὰρ λέγοντι, ὡς ἄλλο μέν ἐστι τὸ ἀγαθόν, άλλο δὲ τὸ κακόν τοὶ δέ, ὡς τὸ αὐτό ἐστι, καὶ τοῖς μὲν ἀγαθὸν εἴη, τοῖς δὲ κακόν, καὶ τῷ αὐτῷ ἀνθρώπῳ τοτὲ μὲν ἀγαθόν, τοτὲ δὲ κακόν. (2) ἐγὼ δὲ καὶ αὐτὸς τοῖσδε ποτιτίθεμαι · σκέψομαι δὲ ἐκ τῷ ἀνθρωπίνω βίω, ῷ ἐπιμελὲς βρώσιός τε καὶ πόσιος καὶ ἀφροδισίων ταῦτα γὰρ ἀσθενοῦντι μὲν κακόν, ύγιαίνοντι δὲ καὶ δεομένω ἀγαθόν. (3) καὶ ἀκρασία τοίνυν τούτων τοῖς μὲν άκρατέσι κακόν, τοῖς δὲ πωλεῦντι ταῦτα καὶ μισθαρνέοντι ἀγαθόν. νόσος τοίνυν τοῖς μὲν ἀσθενεῦντι κακόν, τοῖς δὲ ἰατροῖς ἀγαθόν. ὁ τοίνυν θάνατος τοῖς μὲν ἀποθανοῦσι κακόν, τοῖς δ' ἐνταφιοπώλαις καὶ τυμβοποιοῖς ἀγαθόν. (4) γε- 10 ωργία τε καλῶς ἐξενείκασα τὼς καρπὼς τοῖς μὲν γεωργοῖς ἀγαθόν, τοῖς δὲ έμπόροις κακόν, τὰς τοίνυν όλκάδας συντρίβεσθαι καὶ παραθραύεσθαι τῷ μὲν ναυκλήρω κακόν, τοῖς δὲ ναυπαγοῖς ἀγαθόν. (5) ἔτι <δὲ> τὸν σίδαρον κατέσθεσθαι καὶ ἀμβλύνεσθαι καὶ συντρίβεσθαι τοῖς μὲν ἄλλοις κακόν, τῷ δὲ χαλχῆ ἀγαθόν. καὶ μὰν τὸν κέραμον παραθραύεσθαι τοῖς μὲν ἄλλοις κακόν, τοῖς δὲ κεραμεῦσιν ἀγαθόν, τὰ δὲ ὑποδήματα κατατρίβεσθαι καὶ διαρρήγνυσθαι τοῖς μὲν ἄλλοις κακόν, τῷ δὲ σκυτῆ ἀγαθόν.
- δισσοὶ δὲ λόγοι λέγονται καὶ περὶ τῶ δικαίω καὶ τῶ ἀδίκω. καὶ τοὶ μὲν ἄλλο ἦμεν τὸ δίκαιον, ἄλλο δὲ τὸ ἄδικον τοὶ δὲ τωὐτὸ δίκαιον καὶ ἄδικον καὶ ἐγὼ τούτω πειρασοῦμαι τιμωρέν. (2) καὶ πρῶτον μὲν ψεύ-

glowing mass.

δεσθαι ὡς δίκαιόν ἐστι λεξῶ καὶ ἐξαπατᾶν. τὼς μὲν πολεμίως ταῦτα ποιὲν <καλὸν 5 καὶ δίκαιον, τὼς δὲ φίλως> αἰσχρὸν καὶ πονηρὸν ἂν ἐξείποιεν · <πῶς δέ τὼς πολεμίως,> τὼς δὲ φιλτάτως οὕ; αὐτίκα τὼς γονέας · αἰ γὰρ δέοι τὸν πατέρα ἢ τὰν ματέρα φάρμακον πιὲν ἢ φαγέν, καὶ μὴ θέλοι, οὐ δίκαιόν ἐστι καὶ ἐν τῷ ροφήματι <sup>1</sup> καὶ ἐν τῷ ποτῷ δόμεν καὶ μὴ φάμεν ἐνῆμεν; (3) οὐκῶν <δίκαιον> ἤδη ψεύδεσθαι καὶ ἐξαπατᾶν τὼς γονέας. καὶ κλέπτεν μὰν τὰ τῶν φίλων καὶ βιῆσθαι τὼς φιλτάτως δίκαιον. (4) αὐτίκα αἴ τις λυπηθείς τι τῶν οἰκητων καὶ ἀχθεσθεὶς μέλλοι αὐτὸν διαφθείρεν ἢ ξίφει ἢ σχοινίῳ ἢ ἄλλῳ τινί, δίκαιόν ἐστι ταῦτα κλέψαι, αὶ δύναιτο, αὶ δὲ ὑστερίξαι καὶ ἔχοντα καταλάβοι, ἀφελέσθαι βία;

The writer is speaking about the same subjects that are discussed in the Platonic dialogues: whether virtue can be learned or not (c. 6), and what is the difference between ψευδής and ἀληθης λόγος (c. 4)—here he is using even Platonic terminology, as we shall see later.—He must have known the Socratic method of disputing by means of short questions and answers, as appears from c. 8, 1:

c. <τῶ αὐτῶ> ἀνδρὸς καὶ τᾶς αὐτᾶς τέχνας νομίζω κατὰ βραχύ τε δύνασθαι διαλέγεσθαι, καὶ <τὰν> ἀλάθειαν τῶν πραγμάτων ἐπίστασθαι, καὶ δικάζεν ἐπίστασθαι ὀρθῶς, καὶ δαμαγορεῖν οἶόν τ' ἢμεν, καὶ λόγων τέχνας ἐπίστασθαι, καὶ περὶ φύσιος τῶν ἀπάντων ὥς τε ἔχει καὶ ὡς ἐγένετο, διδάσκεν.

#### Plato's Euthydemus

- 197—In Plato's *Euthyd*. we have a whole series of beautiful examples of σοφιστικοὶ ἔλεγγοι, as they are called later by Aristotle.
  - a. It is impossible to lie. Euthyd. 283 e-284 a:

Τί δέ, ἔφη, ὧ Κτήσιππε, ὁ Εὐθύδημος, ἢ δοκεῖ σοι οἴόν τ' εἴναι ψεύδεσθαι; — Νὴ Δία, ἔφη, εἰ μὴ μαίνομαί γε. — Πότερον λέγοντα τὸ πρᾶγμα, περὶ οὖ ἀν ὁ λόγος ἢ, ἢ μὴ λέγοντα; — Λέγοντα, ἔφη. — Οὐκοῦν εἴπερ λέγει αὐτό, οὐκ ἄλλο λέγει τῶν ὄντων ἢ ἐκεῖνο ὅπερ λέγει; — Πῶς γὰρ ἄν; ἔφη ὁ Κτήσιππος. — "Εν μὴν κἀκεῖνό γ' ἐστὶ τῶν ὄντων ὁ λέγει, χωρὶς τῶν ἄλλων. — Πάνυ γε. — Οὐκοῦν ὁ ἐκεῖνο λέγων τὸ ὄν, ἔφη, λέγει; — Ναί. — 'Αλλὰ μὴν ὅ γε τὸ ὂν λέγων καὶ τὰ ὄντα τἀληθῆ λέγει · ὥστε ὁ Διονυσόδωρος, εἴπερ λέγει τὰ ὄντα, λέγει τὰληθῆ καὶ οὐδὲν κατὰ σοῦ ψεύδεται.

b. It is impossible to contradict. Ib. 285 e-286 b:

ἢ σύ, ὧ  $\Delta$ ιονυσόδωρε, οὐκ οἴει εἶναι ἀντιλέγειν; — Οὔκουν σύ τἄν, ἔφη, ἀποδείξαις πώποτε ἀκούσας οὐδενὸς ἀντιλέγοντος ἑτέρου ἑτέρ $\omega$ . — ᾿Αληθῆ λέγεις, ἔφη · ἀλλὰ ἀκούων μὲν νυνί σοι ἀποδείκνυμι, ἀντιλέγοντος Κτησίππου  $\Delta$ ιονυσοδώρ $\omega$ . — Ἦ καὶ ὑπόσχοις ἂν τούτου λόγον; — Πάνυ, ἔφη. — Τί οὖν; ἢ δ' ὅς · εἰσὶν ἑκάστ $\omega$  τῶν ὄντων λόγοι; — Πάνυ γε. — Οὐκοῦν ὡς ἔστιν

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ρόφημα - porridge.

ἕκαστον ἢ ὡς οὐκ ἔστιν; — 'Ως ἔστιν. — Εἰ γὰρ μέμνησαι, ἔφη, ὡ Κτήσιππε, καὶ ἄρτι ἐπεδείξαμεν μηδένα λέγοντα ὡς οὐκ ἔστι · τὸ γὰρ μὴ ὂν οὐδεὶς ἐφάνη λέγων. — Τί οὖν δὴ τοῦτο; ἢ δ' ὅς ὁ Κτήσιππος · ἢττόν τι ἀντιλέγομεν ἐγώ τε καὶ σύ; — Πότερον οὖν, ἢ δ' ὅς, ἀντιλέγοιμεν ἂν τοῦ αὐτοῦ πράγματος λόγον ἀμφότεροι λέγοντες, ἢ οὕτω μὲν ἂν δήπου ταὐτὰ λέγοιμεν; — Συνεχώρει.— 'Αλλ' ὅταν μηδέτερος, ἔφη, τὸν τοῦ πράγματος λόγον λέγη, τότε ἀντιλέγοιμεν ἄν; ἤ οὕτω γε τὸ παράπαν οὐδ' ἂν μεμνημένος εἴη τοῦ πράγματος οὐδέτερος ἡμῶν; — Καὶ τοῦτο συνωμολόγει. — 'Αλλ' ἄρα, ὅταν ἐγὼ μὲν τὸν τοῦ πράγματος λόγον λέγω, σὸ δὲ ἄλλου τινὸς ἄλλον, τότε ἀντιλέγομεν; ἢ ἔγὼ λέγω μὲν τὸ πρᾶγμα, σὸ δὲ οὐδὲ λέγεις τὸ παράπαν; ὁ δὲ μὴ λέγων τῷ λέγοντι πῶς <ἄν> ἀντιλέγοι;

- c. He who knows something, knows everything. Ib. 293 b-d:
- $(b^7)$  φέρε δή μοι ἀπόκριναι, ἔφη · ἔστιν ὅ τι ἐπίστασαι; Πάνυ γε, ἢν δ' ἐγώ, καὶ πολλά, σμικρά γε. 'Αρκεῖ, ἔφη. ἄρ' οὖν δοκεῖς οἶόν τέ τι τῶν ὅντων τοῦτο, ὁ τυγχάνει ὄν, αὐτὸ τοῦτο μὴ εἶναι; 'Αλλὰ μὰ  $\Delta l$ ' οὐκ ἔγωγε. Οὐκοῦν σύ, ἔφης, ἐπίστασαί τι; 'Έγωγε. Οὐκοῦν ἐπιστήμων εἶ, εἴπερ ἐπίστασαι; Πάνυ γε, τούτου γε αὐτοῦ. Οὐδὲν διαφέρει · ἀλλ' οὐκ ἀνάγκη σε ἔχει πάντα ἐπίστασθαι ἐπιστήμονά γε ὄντα; Μὰ  $\Delta l$ ', ἔφην ἐγώ · ἐπεὶ πολλὰ ἄλλ' οὐκ ἐπίσταμαι. Οὐκοῦν εἴ τι μὴ ἐπίστασαι, οὐκ ἐπιστήμων εἶ. 'Έκείνου γε, ὧ φίλε, ἢν δ' ἐγώ. 'Ηττον οὖν τι, ἔφη, οὐκ ἐπιστήμων εἶ; ἄρτι δὲ ἐπιστήμων ἔφησθα εἶναι · καὶ οὕτω τυγχάνεις ὢν αὐτὸς οὖτος, δς εἶ, καὶ αὖ πάλιν οὐκ εἶ, κατὰ ταὐτὰ ἄμα.
- d. The father of Ktesippos is a dog. Kt. beats his own father. Ib. 298 d<sup>8</sup>-299 a<sup>5</sup>:

Εἰπὲ γὰρ μοι, ἔστι σοι κύων; — Καὶ μάλα πονηρός, ἔφη ὁ Κτήσιππος. — "Εστιν οὖν αὐτῷ κυνίδια; — Καὶ μάλ', ἔφη, ἔτερα τοιαῦτα. — Οὐκοῦν πατήρ ἐστιν αὐτῶν ὁ κύων; — "Εγωγέ τοι εἶδον, ἔφη, αὐτὸν ὀχεύοντα τὴν κύνα. — Τί οὖν; οὐ σός ἐστιν ὁ κύων; — Πάνυ γ', ἔφη. — Οὐκοῦν πατὴρ ὢν σός ἐστιν, ὥστε σὸς πατὴρ γίγνεται ὁ κύων καὶ σὺ κυναρίων ἀδελφός;

Καὶ αὔθις ταχύ ὑπολαβὼν ὁ Διονυσόδωρος, ἴνα μὴ πρότερόν τι εἴποι ὁ Κτήσιππος, καὶ ἔτι γέ μοι μικρόν, ἔφη, ἀπόκριναι · τύπτεις τὸν κύνα τοῦτον; — καὶ ὁ Κτήσιππος γελάσας, Νὴ τοὺς θεούς, ἔφη · οὐ γὰρ δύναμαι σέ. — Οὐκοῦν τὸν σαυτοῦ πατέρα, ἔφη, τύπτεις; — Πολύ μέντοι, ἔφη, δικαιότερον τὸν ὑμέτερον πατέρα τύπτοιμι, ὅ τι μαθὼν σοφούς υἱεῖς οὕτως ἔφυσεν. ἀλλ' ἢ που, ὧ Εὐθύδημε, ἔφη ὁ Κτήσιππος, πόλλ' ἀγαθὰ ἀπὸ τῆς ὑμετέρας σοφίας ταύτης ἀπολέλαυκεν ὁ πατὴρ ὁ ὑμέτερός τε καὶ ὁ τῶν κυνιδίων.

Cp. the arguments of the Megarian school, and also Plato's Parmenides.

o 16

# 8—THE JUDGMENT OF SOCRATES AND PLATO,

socr. and the sophists

The Thesselian Meno will learn the molutural depends on the disposal of every one of the Greeks who wants to learn, settling themselves at the disposal of every one of the Greeks who wants to learn, settling a price for it and claiming that?" Socr. asks. Anytos answers:

AN. Ήράκλεις, εὐφήμει,  $\tilde{\omega}$  Σώκρατες, μηδένα τῶν συγγενῶν μηδέ οἰκείων μηδέ φίλων, μήτε ἀστὸν μήτε ξένον, τοιαὐτη μανία λάβοι, ὧστε παρά τοὑτους ἐλθόντα λωβηθῆναι  $^1$ , ἐπεὶ οὖτοί γε φανερά ἐστι λώβη τε καὶ διαφθορά τῶν συγγιγνομένων.

 $\Omega$ . Πως λέγεις,  $\tilde{\omega}$  Ανυνες, σότοι άρα μόνοι των άντιποιουμένων τ

: 120433 νωπώρθυν άξιωσωμεν τούτους, ούς ένιοί φασι σοφωτάτους άνθρωπων αύτούς έξαπαταν και λωβασθαι τούς νέους, η λεληθέναι και έαυτούς; και οί δε και νϋν έτι όντες. πότερον βή οὖν φῶμεν κατά τὸν σὸν λόγον είδότας Πρωταγόρας, άλλά καί άλλοι πάμπολλοι, οί μεν πρότερον γεγονότες έκείνου, τούτφ έτι είς την ήμέραν ταυτηνί εύδοκιμών ούδέν πέπαυται καί ού μόνον έτη γεγονότα, τετταράκοντα δε έν τἢ τέχνη όντα καὶ έν ἄπαντι τῷ χρόνφ η τετταράκοντα έτη οίμαι γάρ αύτον άποθανεϊν έγγυς και έβδομήκοντα τούς συγγιγνομένους καί μοχθηροτέρους άποπέμπων η παρελάμβανε πλέον λιμῷ ἀποθάνοιεν, Πρωταγόρας δὲ ἄρα ὅλην τήν Ἑλλάδα ἐλάνθανε διαφθείρων φτ νώ ύχωτ ,τε τοισύτα το τοιακό για το ήματα, φτ νο ήματα τοιοχεί το χαρ για έχν το ήματια το πορέλαβον το κατά το παρέλαβον το κατά μενοι ούχ αν δύναιντο λαθεΐν τριάκονβ΄ ἡμέρας μοχθηρότερα άποδιδόντες ἢ -ύοκυξέ αιτόμι τα ίνα καλαιά τα τος μενοι τος μαντια έξακοι και τος ήματια έξακου. γως καλά έργα είργάζετο, και άλλους δέκα των άνδριαντοποιων · καίτοι τέρας χρήματα κτησάμενον άπό ταύτης της σοφίας η Φειδίαν τε, δς ούτω περιφαωλείω εχω όπως σοι πιστεύσω . οίδα γάρ άνδρα ένα Πρωταγόραν πλείω νέμ ώγέ ;ιπθουττάρπ ιούοιξά αταμήταχ ρώφεναφ νωτύοτ ίακ ;νιουοφίεθφαιδ φελούσιν, ώσπερ οἱ ἄλλοι, ὁ τι ἄν τις αὐτοῖς παραδῷ, ἀλλὰ καὶ τὸ ἐναντίον κύο νονόμ ύο νοσό ,νισυορέφριο νωλλώ νώτ νοτύοσοτ νίστεγρεύε ιρθοκτοίπέ

ΑΝ. Πολλού γε δέουσι μαίνεσθαι, ὧ Σώκρατες, ἀλλὰ πολύ μᾶλλον οἱ τούτοις διδόντες ἀργύριον τῶν νέων · τούτων δ' ἔτι μᾶλλον οἱ τούτοις ἐπιτρέποντες, οἱ προσήκοντες τολό δὲ μάλιστα πάντων αἱ πόλεις, ἐῶσαι αὐτούς εἰσαφικ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> λωβηθήναι - bring shame upon himself.
<sup>8</sup> ἀντιποιεῖσθαι - lay claim to.

νεῖσθαι καὶ οὐκ ἐξελαύνουσαι, εἴτε τις ξένος ἐπιχειρεῖ τοιοῦτόν τι ποιεῖν εἴτε ἀστός.

 $\Sigma\Omega$ . Πότερον δέ,  $\tilde{\omega}$  "Ανυτε, ήδίκηκέ τίς σε τ $\tilde{\omega}$ ν σοφιστ $\tilde{\omega}$ ν,  $\tilde{\eta}$  τί οὕτως αὐτοῖς χαλεπὸς εἶ;

ΑΝ. Οὐδὲ μὰ Δία ἔγωγε συγγέγονα πώποτε αὐτῶν οὐδενί, οὐδ' ἂν ἄλλον ἐάσαιμι τῶν ἐμῶν οὐδένα.

ΣΩ. "Απειρος ἄρ' εἶ παντάπασι τῶν ἀνδρῶν;

ΑΝ. Καὶ εἴην γε.

 $\Sigma\Omega$ . Πῶς οὖν ἄν, ὧ δαιμόνιε, εἰδείης περὶ τούτου τοῦ πράγματος, εἴτε τι  $\alpha$  ἀγαθὸν ἔχει ἐν ἑαυτῷ εἴτε φλαῦρον, οὖ παντάπασιν ἄπειρος εἴης;

ΑΝ. 'Ραδίως' τούτους γοῦν οἶδα οἶοί εἰσιν, εἴτ' οὖν ἄπειρος αὐτῶν εἰμὶ εἴτε μὴ.

 $\Sigma \Omega$ . Μάντις εἶ ἴσως, ὧ "Ανυτε.

b. In Prot. 318-319 a Protagoras professes to teach young people the πολιτική in the Prot. ἀρετή and make them good citizens. Socr. replies: "I thought this could not be taught" and opposes the technical character of all other questions to the apparently non-technical character of giving advice in political questions in the ecclesia (319 b-d). Prot. answers by his myth (our nr. 161a). During this whole dialogue Socr. treats Prot. with due respect. Being forced to continue the conversation, he gives the leading part of it to Prot. (338 d). Prot. then appears to be inferior to Socr. in the art of διαλέγεσθαι,—i.e. he has no problem in his mind, of which he is seeking a solution. Socr. has. He always comes back to the question: what is virtue? Is it one or many? And if many, what is the common essence of the many virtues? Is it knowledge, or not (329 bc, 349 b)?

At the end Prot. very reluctantly agrees that virtue must be knowledge, according to the questions asked by Socr. Truly he does not admit it is (360 e). Now just by this denial that virtue could be knowledge, his own teaching of political aretè

is made rather problematic.

## c. Here the struggle becomes violent.

in the Gorgias

Gorgias professes himself to be a master in rhetoric. And when Socr. asks what is the object of this science (περὶ τί τῶν ὄντων ἐστὶν ἐπιστήμη), he answers: Περὶ λόγους. When Socr. asks again what is the object of these words, he replies: the greatest good for man. Now, what is this?—Then comes the definition:

(452 e) Τὸ πείθειν ἔγωγ' οἶόν τ' εἶναι τοῖς λόγοις καὶ ἐν δικαστηρίφ δικαστὰς καὶ ἐν βουλευτηρίφ βουλευτὰς καὶ ἐν ἐκκλησία ἐκκλησιαστὰς καὶ ἐν ἄλλφ συλλόγφ παντί, ὅστις ἂν πολιτικὸς σύλλογος γίγνηται.

Thus rhetoric turns out to be πειθοῦς δημιουργός. Of which πειθώ?—G. defines more precisely:

(454 b) Ταύτης τοίνυν τῆς πειθοῦς λέγω, ὧ Σώκρατες, τῆς ἐν τοῖς δικαστηρίοις καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις ὅχλοις, ὥσπερ καὶ ἄρτι ἔλεγον, καὶ περὶ τούτων ἄ ἐστι δίκαιά τε καὶ ἄδικα. Socr. distinguishes between πειθώ πιστευτική (effecting a credence without knowledge) and πειθώ διδασκαλική (effecting knowledge). Now rhetoric according to G. effects the first kind of πειθώ,—which proves to be extremely useful.

(456 a) ὅτι ὡς ἔπος εἰπεῖν ἀπάσας τὰς δυνάμεις συλλαβοῦσα ὑφ' αὑτῆ ἔχει.
— (457 a) δυνατὸς μὲν γὰρ πρὸς ἄπαντάς ἐστιν ὁ ῥήτωρ καὶ περὶ παντὸς λέγειν, ὥστε πιθανώτερος εἶναι ἐν τοῖς πλήθεσιν ¹ ἔμβραχυ περὶ ὅτου ἀν βούληται.

#### Socr. asks:

(459 a) Οὐκοῦν τὸ ἐν ἄχλω τοῦτό ἐστιν, ἐν τοῖς μὴ εἰδόσιν;

And he concludes (450 bc):

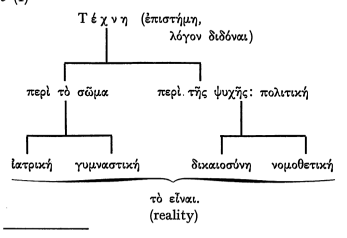
αὐτὰ μὲν τὰ πράγματα οὐδὲν δεῖ αὐτὴν (sc. rhetoric) εἰδέναι ὅπως ἔχει, μηχανὴν δέ τινα πειθοῦς ηὑρηκέναι ὥστε φαίνεσθαι τοῖς οὐκ εἰδόσι μᾶλλον εἰδέναι τῶν εἰδότων.

#### G. replies:

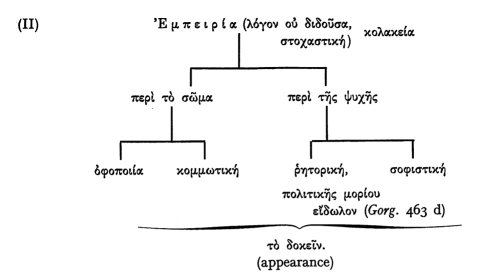
Οὐκοῦν πολλὴ ῥαστώνη, ὧ Σώκρατες, γίγνεται, μὴ μαθόντα τὰς ἄλλας τέχνας, ἀλλὰ μίαν ταύτην, μηδὲν ἐλαττοῦσθαι τῶν δημιουργῶν;

But Socr. ascertains a strong resemblance between rhetoric and δψοποιική (fine cookery), both of them being species of the same genus: not of τέχνη or ἐπιστήμη, but of ἐμπειρία, which is no true knowledge, but a kind of κολακεία (flattery) (463 a-c).

#### Scheme (I)



<sup>1 &#</sup>x27;Εν τοῖς πλήθεσιν, h.e. ἐν ὅχλφ.



Thus philosophy and rhetoric are placed in opposition to one another, just as the service of untruth and delusion is placed in opposition to the service of truth. As two principles of life they are opposite to each other: rhetoric serves injustice, philosophy righteousness; philosophy cares for the soul, rhetoric never cares for it.

(502 d10-503 a1) Socr. asks:

Τί δὲ ἡ πρὸς τὸν ᾿Αθηναίων δῆμον ἡητορικὴ καὶ τοὺς ἄλλους τοὺς ἐν ταῖς πόλεσιν δήμους τοὺς τῶν ἐλευθέρων ἀνδρῶν, τί ποτε ἡμῖν αὕτη ἐστίν; πότερόν σοι δοκοῦσιν πρὸς τὸ βέλτιστον ἀεὶ λέγειν οἱ ἡήτορες, τούτου στοχαζόμενοι, ὅπως οἱ πολῖται ὡς βέλτιστοι ἔσονται διὰ τοὺς αὑτῶν λόγους, ἡ καὶ οὕτοι πρὸς τὸ χαρίζεσθαι τοῖς πολίταις ὡρμημένοι, καὶ ἕνεκα τοῦ ἰδίου τοῦ αὑτῶν ὀλιγωροῦντες τοῦ κοινοῦ, ὥσπερ παισὶ προσομιλοῦσι τοῖς δήμοις, χαρίζεσθαι αὐτοῖς πειρώμενοι μόνον, εἰ δέ γε βελτίους ἔσονται ἢ χείρους διὰ ταῦτα, οὐδὲν φροντίζουσιν;

And when Callicles hesitates with his answer: "Can you name me anyone of the rhetors who cares for the souls of his fellow-citizens, that they may become as good as possible?"

C. replies: "No, truly, I could name you nobody, at least of the rhetors of the

present day."

It turns out that, also from previous generations, nobody can be named.

# 199—Has Plato been mistaken as to the essence of sophistic?

We answer by giving the next three points, following from the two main theses tested of Protagoras (our nrs 171a and 172a):

1—that there is no objective Truth above the human mind and independent of it;

- 2—that there is no sense in seeking science only for the sake of Truth;
- 3—that moral principles are merely a question of human agreement.

the truth of this view tested

Socr. and Plato hold an exactly opposite view to this. They always repeat: 1—that there is objective Truth, being above the human mind and independent of it:

2—that we ought to seek science only for the sake of Truth:

3—that moral principles are rooted in the transcendental reality of eternal values.

modern Prot. and Gorg.

200—K. Joël, Gesch. d. ant. Phil. I 728 f. rightly points to a close resemblance affinity with between certain passages in Nietzsche and the ideas—even the words—of Prot. and Gorg.:

"Werte legt erst der Mensch in die Dinge,-Mensch, das ist der Schätzende."

"Nichts ist wahr, alles ist erlaubt."

"Es gibt keine Dinge an sich, und gäbe es solche, so könnten sie nicht erkannt werden."

Generally speaking, modern thinking follows the trace of the sophists, wherever it tries to explain man and his higher spiritual life out of man himself, cutting him off from his metaphysical background.

#### SEVENTH CHAPTER

#### SOCRATES

#### 1-THE SOURCES

201-Points in favour of Plato are:

(1) Plato

- 1-his congeniality.
- 2-he will draw a faithful image of S.

De Vogel, Greek Philosophy I

- 3—he must do that before his contemporaries.
- 4—it is a living and complete image. "Ce n'est pas ainsi qu'on invente".

#### Against him:

- 1—he was a poet, who dramatised the subject-matter in his own way.
- 2—the literary habits of Antiquity on this point.
- 3—it is impossible to take Plato simply as a historical source, because he makes Socr. defend the theory of Ideas, which, according to Aristotle, is his own.
- 4—Is his image of S. really complete? Is not Xenophon more trustworthy, just because he is of a simpler mind?
- 202—E. Renan wrote in the Introduction to his Vie de Jésus: "Socrate, qui comme Jésus n'écrivit pas, nous est connu par deux de ses disciples, Xénophon et Platon: le premier répondant, par sa rédaction limpide, transparente, impersonnelle, aux synoptiques; le second rappelant par sa vigoureuse individualité l'auteur du quatrième Evangile. Pour exposer l'enseignement socratique, faut-il suivre les "Dialogues" de Platon ou les "Entretiens" de Xénophon? Aucun doute à cet égard n'est possible; tout le monde s'est attaché aux "Entretiens", et non aux "Dialogues"...."
- V. Wilamowitz, *Hermes*, 1879, p. 192 f. has been first to call in question the credibility of Xenophon.
- K. Joël, Der echte u. der Xenophontische Sohrates, 1893 and 1901, showed that Xen. gives not only less than Plato does, but that he gives something else. He attributed this strange element in Xenophon's Socr. to Antisthenes, the Cynic.
- H. von Arnim, Xenophons Memorabilien und Apologie des Socrates, Kopenhagen 1923, partly restored the credibility of Xenophon. He is followed by: H. Gomperz, Die sokratische Frage als geschichtliches Problem, in Hist. Zeitschr. 1924; Die Anklage gegen Sokrates in ihrer Bedeutung fur die Sokratesforschung, in N. Jahrb. 1924; Psychol. Beobachtungen an griech. Philosophen, Wien-Zürich 1924: the cynic traits in Xenophon's Socrates must be genuine.
- 203—A first rate source according to A. E. Taylor in *Varia Socratica* (1911) (3) Aristois Aristophanes:

  1—Socr. the founder of a scientific institute; 2—the founder of a religious sect
- of ascetic principles, and believing in the immortality of the soul.

#### a. Clouds 104:

τούς ώχριῶντας, τούς ἀνυποδήτους λέγεις, ὧν ὁ κακοδαίμων Σωκράτης καὶ Χαιρεφῶν.

Cf. Clouds 504 (Pheidippides cries, when Socr. promises him that he will become like Chairephon):

οξμοι κακοδαίμων, ήμιθνής γενήσομαι.

#### b. Birds 1555:

πρός δὲ τοῖς Σκιάποσιν λίμνη τις ἔστ², ἄλουτος οὖ ψυχαγωγεῖ Σωκράτης.

"Socrates as a president of a séance" (Taylor).

A more moderated view is taken by R. Philippson, Sokrates' Dialektik in Aristophanes' Wolken, in Rhein. Mus. 1932: where Aristoph. is confirmed by the testimony of other witnesses (Xenoph., Arist. and partly also by Plato), we must follow his indications; which implies a correction of our view of Socr. in dogmatic direction

E. Angelopoulos, Aristophane et ses idées sur Socrate, Athènes 1933, has seen a true problem, but did not resolve it in the right way.

Cf. my chapter on "The phrontisterion" in Een keerpunt in Plato's denken, Amsterdam 1936, p. 56-85.

# (4) Aristotle 204—a. Metaph. A 6, $987 b^{1-10}$ .

Arist. is speaking here about Plato: in his youth Plato stood under Heraclitean influence as a disciple of Cratylus, who taught that all sensible things are in a perpetual flow and that knowledge about them is impossible. Later also he (Plato) took this view of things.

Σωκράτους δὲ περὶ μὲν τὰ ἠθικὰ πραγματευομένου, περὶ δὲ τῆς ὅλης φύσεως οὐθέν, ἐν μέντοι τούτοις τὸ καθόλου ζητοῦντος καὶ περὶ ὁρισμῶν ἐπιστήσαντος πρώτου τὴν διάνοιαν, ἐκεῖνον ἀποδεξάμενος διὰ τὸ τοιοῦτον ὑπέλαβεν ὡς περὶ ἑτέρων τοῦτο γινόμενον καὶ οὐ τῶν αἰσθητῶν τινός ἀδύνατον γὰρ εἶναι τὸν κοινὸν ὅρον τῶν αἰσθητῶν τινός, ἀεί γε μεταβαλλόντων. Οὕτως μὲν οὖν τὰ τοιαῦτα τῶν ὅντων ἰδέας προσηγόρευσε, τὰ δ' αἰσθητὰ παρὰ ταῦτα καὶ κατὰ ταῦτα λέγεσθαι πάντα · κατὰ μέθεξιν γὰρ εἶναι τὰ πολλὰ τῶν συνωνύμων [τοῖς εἴδεσιν].

# **b**. Cf. Metaph. M 4, 1078 $b^{23-25}$ ; $^{27-30}$ .

About the origin of the theory of the Ideas. This doctrine was first conceived in reaction against Heracliteism, for of ever changing things no knowledge is possible. Therefore we must admit the existence of έτέρας τινάς φύσεις παρὰ τὰς αἰσθητὰς μενούσας.

Σωκράτους δὲ περὶ τᾶς ἠθικὰς ἀρετὰς πραγματευομένου καὶ περὶ τούτων δρίζεσθαι καθόλου ζητοῦντος πρώτου. —

Follows a long parenthesis: Democr. had confined himself to a few physical principles and defined only θερμόν and ψυχρόν; Pythagoreans also stopped short at a few ideas—καιρός, δίκαιον and γάμος—; these they reduced to numbers.

έχεῖνος δ' (ὁ Σωχράτης) εὐλόγως ἐζήτει τὸ τί ἐστιν. συλλογίζεσθαι γὰρ έζήτει, άρχη δὲ τῶν συλλογισμῶν τὸ τί ἐστι · — δύο γάρ ἐστιν ἄ τις ἂν ἀποδοίη of Socrates Σωκράτει δικαίως, τούς τ' ἐπακτικούς λόγους καὶ τὸ ὁρίζεσθαι καθόλου: ταῦτα γάρ ἐστιν ἄμφω περὶ ἀρχὴν ἐπιστήμης. ᾿Αλλ᾽ ὁ μὲν Σωκράτης τὰ καθόλου ού γωριστά ἐποίει οὐδὲ τούς ὁρισμούς οἱ δ' ἐγώρισαν, καὶ τὰ τοιαῦτα τῶν ὄντων ἰδέας προσηγόρευσαν.

proprium

These two passages give us a criterium to distinguish between Socr. and Plato in the platonic dialogues.

# c. Eth. Eud. I 5, 1216 b<sup>6-8</sup>:

virtue is knowledge

έπιστήμας γάρ ὥετ' εἶναι πάσας τὰς ἀρετὰς (ὁ Σωκράτης), ὥσθ' ἄμα συμβαίνειν είδέναι τε την δικαιοσύνην καὶ είναι δίκαιον.

Which is the main thesis of Socr. in the platonic dialogues, f.i. Laches, Hipp. Min., Prot., Gorg., Meno. Cf. Xen., Mem. III 9, 5: ἔφη δὲ καὶ τὴν δικαιοσύνην καὶ την άλλην πᾶσαν άρετην σοφίαν εἶναι.

# d. Eth. Nic. VII 3, 1145 b21-27:

ούδείς έκών άμαρτάνει

modern

Arist.

άπορήσειε δ' άν τις πῶς ὑπολαμβάνων ὀρθῶς ἀκρατεύεταί τις. ἐπιστάμενον μέν οὖν οὔ φασί τινες οἶόν τε εἶναι · δεινὸν γὰρ ἐπιστήμης ἐνούσης, ὡς ὤετο  $\Sigma$ ωκράτης, ἄλλο τι κρατεῖν καὶ περιέλκειν αὐτὸν ώσπερ ἀνδράποδον  $^1$ .  $\Sigma$ ωκράτης μεν γὰρ ὅλως ἐμάχετο πρὸς τὸν λόγον ὡς οὐκ οἴσης ἀκρασίας · οὐθένα γὰρ ὑπολαμβάνοντα πράττειν παρὰ τὸ βέλτιστον, ἀλλὰ δι' ἄγνοιαν 2.

205-K. Joël, who denies the historical value of Xen., deems Arist. our most valuable source for the knowledge of Socr., next to Plato.

judgment about

H. Maier, Sokrates, Berlin 1913, absolutely denies the value of Arist.'s testimony. It depends on Xen. (Mem. IV 6), and Xen. depends on Plato.

I. Burnet and A. E. Taylor also deny the independence of Arist.'s testimony: it depends on Plato.

W. D. Ross (The Metaph. of Arist., comm. in A 6 and M 4) rightly maintains that Arist. must have known certain important facts.

Is. van Dijk, Socrates, Haarlem 1923, pleaded judiciously for Plato and Arist. against H. Maier.

Th. Deman O.P., Le témoignage d'Aristote sur Socrate, Paris 1942, gives a complete collection and discussion of all the texts of Arist. on Socr.

O. Gigon, Sokrates, Bern 1947, who denies that we can have any real knowledge about the historical Socr., denies implicitly the value of Arist.'s testimony as well as of Plato's.

Cf. Pl., Prot. 345 d:

ώσπερ ἀνδράποδον - cf. Pl., Prot. 352 b.

έγω γαρ σχεδόν τι οίμαι τούτο, ότι ούδεὶς τῶν σοφῶν ἀνδρῶν ἡγεῖται ούδένα ἀνθρώπων έκόντα έξαμαρτάνειν ούδὲ αἰσχρά τε καὶ κακὰ έκόντα ἐργάζεσθαι, ἀλλ' εὖ ἴσασιν ὅτι πάντες οἱ τὰ αἰσχρὰ καὶ τὰ κακὰ ποιοῦντες ἄκοντες ποιοῦσι.

# 2—SOCRATES' LIFE-WORK ACCORDING TO PLATO'S APOLOGY, ILLUSTRATED BY THE SPEECH OF ALCIBIADES IN THE SYMPOSION AND A PASSAGE IN THE THEAETETUS

Socr. finds

**206**—Pl., *Apol*. 20 c-24 b:

Socr. denies that he is able to educate men, like Gorgias or Prodicus or Hippias. Ύπολάβοι ἄν οὖν τις ὑμῶν ἴσως ΄ ,,'Αλλ', ὧ Σώκρατες, τὸ σὸν τί ἐστι πράγμα: πόθεν αἱ διαβολαί σοι αὖται γεγόνασιν; οὐ γάρ δήπου, σοῦ γε οὐδὲν τών άλλων περιττότερον πραγματευομένου, έπειτα τοσαύτη φήμη τε καί λόγος γέγονεν, εί μή τι ἔπραττες άλλοῖον ἢ οἱ πολλοί. Λέγε οὖν ἡμῖν τί ἐστιν, 20d ίνα μὴ ἡμεῖς περὶ σοῦ αὐτοσχεδιάζωμεν." Ταυτί μοι δοκεῖ δίκαια λέγειν δ λέγων, κάγω ύμιν πειράσομαι άποδείξαι τί ποτ' έστιν τοῦτο ὁ ἐμοὶ πεποίηκεν τό τε όνομα καὶ τὴν διαβολήν. 'Ακούετε δή. Καὶ ἴσως μὲν δόξω τισὶν ὑμῶν παίζειν εὖ μέντοι ἴστε, πᾶσαν ὑμῖν τὴν ἀλήθειαν ἐρῶ. Ἐγὼ γάρ, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, δι' οὐδὲν ἀλλ' ἢ διὰ σοφίαν τινὰ τοῦτο τὸ ὄνομα ἔσχηκα. Ποίαν δή σοφίαν ταύτην; ήπερ έστιν ίσως άνθρωπίνη σοφία. Τῷ ὅντι γὰρ κινδυνεύω ταύτην είναι σοφός · οὖτοι δὲ τάχ' ἄν, οὖς ἄρτι ἔλεγον, μείζω τινὰ ἢ κατ' e ἄνθρωπον σοφίαν σοφοί εἶεν, ἢ οὐκ ἔχω τί λέγω· οὐ γὰρ δὴ ἔγωγε αὐτὴν ἐπίσταμαι, ἀλλ' ὅστις φησὶ ψεύδεταί τε καὶ ἐπὶ διαβολῆ τῆ ἐμῆ λέγει. Καί μοι, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, μὴ θορυβήσητε, μηδὲ ἂν δόξω τι ὑμῖν μέγα λέγειν ' οὐ γὰρ ἐμὸν ἐρῶ τὸν λόγον ὃν ἄν λέγω, ἀλλ' εἰς ἀξιόχρεων ὑμῖν τὸν λέγοντα άνοίσω. Τῆς γὰρ ἐμῆς, εἰ δή τίς ἐστιν σοφία, καὶ οία, μάρτυρα ὑμῖν παρ-2Ια έξομαι τὸν θεὸν τὸν ἐν Δελφοῖς. Χαιρεφῶντα γὰρ ἴστε που οὖτος ἐμός τε έταῖρος ἢν ἐκ νέου καὶ ὑμῶν τῷ πλήθει ἐταῖρός τε καὶ συνέφυγε τὴν φυγὴν ταύτην και μεθ' ύμῶν κατῆλθε. Και ίστε δη οίος ην Χαιρεφῶν, ώς σφοδρὸς έφ' ὅ τι ὁρμήσειεν. Καὶ δή ποτε καὶ εἰς Δελφούς ἐλθών ἐτόλμησε τοῦτο μαντεύσασθαι — καὶ ὅπερ λέγω, μὴ θορυβεῖτε, ὧ ἄνδρες — ἤρετο γάρ δὴ εἴ τις έμοῦ είη σοφώτερος ἀνεῖλεν οὖν ἡ Πυθία μηδένα σοφώτερον εἶναι. Καὶ τούτων πέρι ὁ ἀδελφὸς ὑμῖν αὐτοῦ οὑτοσὶ μαρτυρήσει, ἐπειδὴ ἐκεῖνος τετελεύτηκεν.

Σκέψασθε δὴ ὧν ἕνεκα ταῦτα λέγω · μέλλω γὰρ ὑμᾶς διδάξειν ὅθεν μοι ἡ διαβολὴ γέγονεν. Ταῦτα γὰρ ἐγὼ ἀκούσας ἐνεθυμούμην οὐτωσί · ,,Τί ποτε λέγει ὁ θεὸς καὶ τί ποτε αἰνίττεται; ἐγὼ γὰρ δὴ οὕτε μέγα οὕτε σμικρὸν σύνοιδα ἐμαυτῷ σοφὸς ὤν · τί οῦν ποτε λέγει, φάσκων ἐμὲ σοφώτατον εἰναι; οὐ γὰρ δήπου ψεύδεταί γε · οὐ γὰρ θέμις αὐτῷ." Καὶ πολύν μὲν χρόνον ἠπόρουν τί ποτε λέγει · ἔπειτα μόγις πάνυ ἐπὶ ζήτησιν αὐτοῦ τοιαύτην τινὰ ἐτραπόμην. Ἡλθον ἐπὶ τινα τῶν δοκούντων σοφῶν εἰναι, ὡς ἐνταῦθα, εἴπερ που, ἐλέγξων τὸ μαντεῖον καὶ ἀποφανῶν τῷ χρησμῷ ὅτι · ,,Ούτοσὶ ἐμοῦ σοφώτερός ἐστι, σὺ δ' ἐμὲ ἔφησθα." Διασκοπῶν οὖν τοῦτον — ὀνόματι γὰρ οὐδὲν δέομαι λέγειν ·

ην δέ τις τῶν πολιτικῶν — πρὸς δυ ἐγὼ σκοπῶν τοιοῦτόν τι ἔπαθου, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, καὶ διαλεγόμενος αὐτῷ · ἔδοξέ μοι οὖτος ὁ ἀνηρ δοκεῖν μὲν εἴναι σοφὸς ἄλλοις τε πολλοῖς ἀνθρώποις καὶ μάλιστα ἑαυτῷ, εἴναι δ' οὔ. Ἡκπειτα ἐπειρώμην αὐτῷ δεικνύναι ὅτι οἴοιτο μὲν εἴναι σοφός, εἴη δ' οὔ. Ἡντεῦθεν οῦν τοὑτῳ τε ἀπηχθόμην καὶ πολλοῖς τῶν παρόντων.

Πρός έμαυτόν δ' οὖν ἀπιῶν ἐλογιζόμην ὅτι: ,,Τούτου μὲν τοῦ ἀνθρώπου ἐγὸ σοφωτερός εἰμι: κινδυνεύει μὲν γὰρ ἡμῶν οὐδέτερος οὐδέν καλὸν κάγαθὸν εἰδέναι οὐκ εἰδώς · ἐγὼ δέ, ὧσπερ οὖν οὐν εἰδέναι · ἀλλ' οὖτος μὲν οἴεται τι εἰδέναι οὐκ εἰδώς · ἐγὼ δέ, ὧσπερ οὖν οὐν οὐδα, οὐδε οἴομαι. Ἡοικα γοῦν τούτου γε σμικρῷ τινι, αὐτῷ τοὑτῳ σοφωτερος εἴναι, ὅτι ὰ μὴ οἴδα οὐδὲ οἴομαι εἰδέναι. Ἡ Ἐντεῦθεν ἐπὶ ἄλλον ἡα τῶν ἐκείνου Θοκούντων σοφωτέρων εἴναι, καί μοι ταὐτὰ ταῦτα ἔδοξε · καὶ ἐνταῦθα κἀκείνῳ καὶ ἄλλοις πολλοῖς ἀπηχθόμην.

Μετά ταϊτ' οὖν ήδη ἐφεζῆς ἦα, αἰσθανόμενος μέν — καὶ λυπούμενος καὶ δεδιώς — ὅτι ἀπηχθανόμην, ὅμως δὲ ἀναγκαῖον ἐδόκει εἶναι τὸ τοῦ θεοῦ περὶ πκείστου ποιεῖσθαι ' ἰτέον οὖν, σκοποῦντι τὸν χρησμὸν τί λέγει, ἐπὶ ἄπαντας τοὑς τι δοκοῦντας εἰδέναι. Καὶ νή τὸν κύνα, ὡ ἄνδρες 'Αθηναῖοι — δεῖ γὰρ πρὸς 222 ὑμᾶς τὰληθῆ λέγειν — ἢ μὴν ἐγὸ ἔπαθόν τι τοιοῦτον · οἱ μὲν μάλιστα εὐδο- κιμοῦντες ἔδοζάν μοι ὀλίγου δεῖν τοῦ πλείστου ἐνδεεῖς εἴναι ζητοῦντι κατὰ τὸν θεόν, ἄλλοι δέ, δοκοῦντες φαυλότεροι, ἐπιεικέστεροι εἴναι ἀνδρες πρὸς τὸ τὸν θεόν, ἀκλοι δέ, δοκοῦντες φαυλότεροι, ἐπιεικέστεροι εἴναι ἀνδρες πρὸς τὸ σρονίμως ἔχειν. Δεῖ δὴ ὑμῖν τὴν ἐμὴν πλάνην ἐπιδεῖζαι ὡσπερ πόνους τινὰς

πονούντος, ένα μοι καί άνέλεγκτος ή μαντεία γένοιτο.

Τελευτών οὖν ἐπι τοὺς χειροτέχνας ἦα ΄ ἐμαυτῷ γὰρ συνήδη οὐδὸν ἐπιστα- b μένφ, ὡς ἔπος εἰπεῖν, τοὑτους δέ γ' ἤδη ὅτι εὑρήσοιμι πολλὰ καὶ καλὰ ἐπιστάμην σταμένους. Καὶ τοὑτου μὲν οὐν ἐψεύσθην, ἀλλ' ἡπίσταντο ἀ ἐγὼ οὐν ἡπιστάμην καί μου ταὑτη σοφώτεροι ἦσαν. ᾿Αλλ', ὧ ἄνδρες ΄Αθηναῖοι, ταὑτόν μοι ἔδοξαν

ἔχειν ἁμάρτημα ὅπερ καὶ οἱ ποιηταὶ καὶ οἱ ἀγαθοὶ δημιουργοὶ · διὰ τὸ τὴν τέχνην καλῶς ἐξεργάζεσθαι, ἕκαστος ἡξίου καὶ τἄλλα τὰ μέγιστα σοφώτατος εἶναι, καὶ αὐτῶν αὕτη ἡ πλημμέλεια ἐκείνην τὴν σοφίαν ἀπέκρυπτεν · ὥστε e με ἐμαυτὸν ἀνερωτᾶν ὑπὲρ τοῦ χρησμοῦ πότερα δεξαίμην ἂν οὕτως ὥσπερ ἔχω ἔχειν, μήτε τι σοφὸς ὧν τὴν ἐκείνων σοφίαν μήτε ἀμαθὴς τὴν ἀμαθίαν, ἢ ἀμφότερα ἀ ἐκεῖνοι ἔχουσιν ἔχειν. 'Απεκρινάμην οὖν ἐμαυτῷ καὶ τῷ χρησμῷ ὅτι μοι λυσιτελοῖ ὥσπερ ἔχω ἔχειν.

Έκ ταυτησὶ δὴ τῆς ἐξετάσεως, ὧ ἄνδρες ᾿Αθηναῖοι, πολλαὶ μὲν ἀπέχθειαί μοι γεγόνασι καὶ οἶαι χαλεπώταται καὶ βαρύταται, ὥστε πολλὰς διαβολὰς ἀπ' αὐτῶν γεγονέναι, ὅνομα δὲ τοῦτο λέγεσθαι, σοφὸς εἶναι. Οἴονται γάρ με ἑκάστοτε οἱ παρόντες ταῦτα αὐτὸν εἶναι σοφὸν ἀ ἄν ἄλλον ἐξελέγξω · τὸ δὲ κινδυνεύει, ὧ ἄνδρες, τῷ ὅντι ὁ θεὸς σοφὸς εἶναι καὶ ἐν τῷ χρησμῷ τούτῳ τοῦτο λέγειν ὅτι ἡ ἀνθρωπίνη σοφία ὀλίγου τινὸς ἀξία ἐστὶν καὶ οὐδενός · καὶ φαίνεται τοῦτον \* λέγειν τὸν Σωκράτη, προσκεχρῆσθαι δὲ τῷ ἐμῷ ὀνόματι b ἐμὲ παράδειγμα ποιούμενος, ὥσπερ ἀν <εἰ> εἴποι ὅτι · ,,Οὖτος ὑμῶν, ὧ ἄνθρωποι, σοφώτατός ἐστιν, ὅστις ὥσπερ Σωκράτης ἔγνωκεν ὅτι οὐδενὸς ἄξιός ἐστι τῆ ἀληθεία πρὸς σοφίαν.'' Ταῦτ' οὖν ἐγὼ μὲν ἔτι καὶ νῦν περιιὼν ζητῶ καὶ ἐρευνῶ κατὰ τὸν θεὸν, καὶ τῶν ἀστῶν καὶ τῶν ξένων ἄν τινα οἴωμαι σοφὸν εἶναι · καὶ ἐπειδάν μοι μὴ δοκῆ, τῷ θεῷ βοηθῶν ἐνδείκνυμαι ὅτι οὐκ ἔστι σοφός. Καὶ ὑπὸ ταύτης τῆς ἀσχολίας οὕτε τι τῶν τῆς πόλεως πρᾶξαί μοι σχολὴ γέγονεν ἄξιον λόγου οὕτε τῶν οἰκείων, ἀλλ' ἐν πενία μυρία εἰμὶ διὰ τὴν τοῦ θεοῦ ο λατρείαν.

Πρός δὲ τούτοις οἱ νέοι μοι ἐπακολουθοῦντες, οῖς μάλιστα σχολή ἐστιν, οἱ τῶν πλουσιωτάτων, αὐτόματοι, χαίρουσιν ἀκούοντες ἐξεταζομένων τῶν ἀνθρώπων καὶ αὐτοὶ πολλάκις ἐμὲ μιμοῦνται · εἶτα ἐπιχειροῦσιν ἄλλους ἐξετάζειν · κἄπειτα, οἶμαι, εὑρίσκουσι πολλήν ἀφθονίαν οἰομένων μὲν εἰδέναι τι ἀνθρώπων, εἰδότων δὲ ὀλίγα ἢ οὐδέν. Ἐντεῦθεν οὖν οἱ ὑπ' αὐτῶν ἐξεταζόμενοι ἀ ἐμοὶ ὀργίζονται, ἀλλ' οὐχ αὐτοῖς, καὶ λέγουσιν ὡς Σωκράτης τίς ἐστι μιαρώτατος καὶ διαφθείρει τοὺς νέους. Καὶ ἐπειδάν τις αὐτοὺς ἐρωτῷ ὅ τι ποιῶν καὶ ὅ τι διδάσκων, ἔχουσι μὲν οὐδὲν εἰπεῖν, ἀλλ' ἀγνοοῦσιν · ἵνα δὲ μὴ δοκῶσιν ἀπορεῖν, τὰ κατὰ πάντων τῶν φιλοσοφούντων πρόχειρα ταῦτα λέγουσιν, ὅτι ,,τὰ μετέωρα καὶ τὰ ὑπὸ γῆς' καὶ ,,θεοὺς μὴ νομίζειν' καὶ ,,τὸν ἡττω λόγον κρείττω ποιεῖν''. Τὰ γὰρ ἀληθῆ, οἰόμαι, οὐκ ἀν ἐθέλοιεν λέγειν, ὅτι κατάδηλοι γίγνονται προσποιούμενοι μὲν εἰδέναι, εἰδότες δὲ οὐδέν. "Ατε οῦν, οἶμαι, φιλότιμοι ὄντες, καὶ σφοδροί, καὶ πολλοί, καὶ συντεταγμένως καὶ πιθανῶς λέγοντες περὶ ἐμοῦ, ἐμπεπλήκασιν ὑμῶν τὰ ὧτα καὶ πάλαι καὶ νῦν σφοδρῶς διαβάλλοντες. Ἐκ τούτων καὶ Μέλητός μοι ἐπέθετο καὶ "Ανυτος καὶ Λύκων, Μέλητος μὲν

<sup>\*</sup> Perhaps better τοῦτο: "he seems to say this of S. and to have used my name to it, taking me as an example." — (δὲ copulative).

ύπερ των ποιητών άχθόμενος, "Ανυτος δε ύπερ των δημιουργών και των πολιτικών, Λύκων δὲ ὑπὲρ τῶν ῥητόρων. "Ωστε, ὅπερ ἀρχόμενος ἐγὼ ἔλεγον, 24a θαυμάζοιμ' ἂν εἰ οἴός τ' εἴην ἐγὼ ύμῶν ταύτην τὴν διαβολὴν ἐξελέσθαι ἐν ούτως όλίγω γρόνω ούτω πολλήν γεγονυΐαν. Ταῦτ' ἔστιν ύμιν, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, τάληθῆ, καὶ ὑμᾶς οὔτε μέγα οὔτε μικρὸν ἀποκρυψάμενος ἐγὼ λέγω οὐδ' ὑποστειλάμενος. Καίτοι οἶδα σγεδὸν ὅτι τοῖς αὐτοῖς ἀπεγθάνομαι ' δ καὶ τεκμήριον ὅτι ἀληθῆ λέγω, καὶ ὅτι αὕτη ἐστὶν ἡ διαβολὴ ἡ ἐμή, καὶ τὰ αἴτια ταῦτά ἐστιν. Καὶ ἐάν τε νῦν, ἐάν τε αὖθις ζητήσητε ταῦτα, οὕτως εὑρήσετε. b

**207**—Pl., Apol. 28 b-30 c; 30 d-31 c:

Socr.' mission a service to the god (Apollo)

"Ισως δ' αν οὖν εἴποι τις : ,,Εἴτ' οὐκ αἰσχύνη, ὧ Σώκρατες, τοιοῦτον ἐπιτήδευμα ἐπιτηδεύσας ἐξ οὖ κινδυνεύεις νυνὶ ἀποθανεῖν;" Ἐγὼ δὲ τούτω ἂν δίκαιον λόγον άντείποιμι, ότι : ,,Ού καλῶς λέγεις, ὧ άνθρωπε, εἰ οἴει δεῖν κίνδυνον ύπολογίζεσθαι τοῦ ζῆν ἢ τεθνάναι ἄνδρα ὅτου τι καὶ σμικρὸν ὄφελός έστιν, άλλ' οὐκ ἐκεῖνο μόνον σκοπεῖν, ὅταν πράττη, πότερον δίκαια ἢ άδικα πράττει καὶ ἀνδρὸς ἀγαθοῦ ἔργα ἢ κακοῦ. Φαῦλοι γὰρ ἂν τῷ γε σῷ λόγῳ εἶεν τῶν ἡμιθέων ὄσοι ἐν Τροία τετελευτήκασιν, οἴ τε ἄλλοι καὶ ὁ τῆς Θέτιδος c ύός, δς τοσούτον του κινδύνου κατεφρόνησεν παρά το αἰσχρόν τι ὑπομεῖναι, ώστε, ἐπειδὴ εἶπεν ἡ μήτηρ αὐτῷ προθυμουμένῳ "Εκτορα ἀποκτεῖναι, θεὸς οὖσα, οὑτωσί πως, ὡς ἐγὼ οἶμαι ΄,, ος παῖ, εἰ τιμωρήσεις Πατρόκλφ τῷ έταίρω τὸν φόνον καὶ "Εκτορα ἀποκτενεῖς, αὐτὸς ἀποθανῆ : ,,αὐτίκα γάρ τοι, φησί, μεθ' "Εκτορα πότμος έτοῖμος ." ὁ δὲ ταῦτα ἀκούσας τοῦ μὲν θανάτου καί τοῦ κινδύνου ώλιγώρησε, πολύ δὲ μᾶλλον δείσας τὸ ζῆν κακὸς ὢν καί τοῖς d φίλοις μη τιμωρεῖν ,,Αὐτίκα, φησί, τεθναίην δίκην ἐπιθεὶς τῷ ἀδικοῦντι, ίνα μη ἐνθάδε μένω καταγέλαστος παρὰ νηυσὶ κορωνίσιν, ἄχθος ἀρούρης." Μὴ αὐτὸν οἴει φροντίσαι θανάτου καὶ κινδύνου;" Οὕτω γὰρ ἔχει, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, τῆ ἀληθεία · οδ ἄν τις ἑαυτὸν τάξη ἡγησάμενος βέλτιστον εἶναι ἢ ύπ' ἄρχοντος ταχθη, ἐνταῦθα δεῖ, ὡς ἐμοὶ δοκεῖ, μένοντα κινδυνεύειν, μηδὲν ύπολογιζόμενον μήτε θάνατον μήτε άλλο μηδέν πρό τοῦ αἰσχροῦ.

Έγω οὖν δεινὰ ἂν εἴην εἰργασμένος, ὧ ἄνδρες ᾿Αθηναῖοι, εἰ, ὅτε μέν με e οί ἄρχοντες ἔταττον οθς ύμεῖς εἴλεσθε ἄρχειν μου καὶ ἐν Ποτειδαία καὶ ἐν 'Αμφιπόλει καὶ ἐπὶ Δηλίω, τότε μὲν οὖ ἐκεῖνοι ἔταττον ἔμενον ὥσπερ καὶ άλλος τις καὶ ἐκινδύνευον ἀποθανεῖν, τοῦ δὲ θεοῦ τάττοντος, ὡς ἐγὼ ψήθην τε καὶ ὑπέλαβον, φιλοσοφοῦντά με δεῖν ζῆν καὶ ἐξετάζοντα ἐμαυτὸν καὶ τοὺς άλλους, ἐνταῦθα δὲ φοβηθεὶς ἢ θάνατον ἢ άλλο ὁτιοῦν πρᾶγμα, λίποιμι τὴν τάξιν. Δεινόν τἂν εἴη, καὶ ὡς ἀληθῶς τότ' ἄν με δικαίως εἰσάγοι τις εἰς δικαστήριον ὅτι οὐ νομίζω θεούς εἶναι, ἀπειθῶν τῆ μαντεία καὶ δεδιώς θάνατον καὶ οίόμενος σοφός είναι ούκ ών.

Τὸ γάρ τοι θάνατον δεδιέναι, ὧ ἄνδρες, οὐδὲν ἄλλο ἐστὶν ἢ δοκεῖν σοφὸν

С

είναι μὴ ὄντα · δοκεῖν γὰρ εἰδέναι ἐστὶν ἃ οὐκ οἴδεν. Οἴδε μὲν γὰρ οὐδεὶς τὸν θάνατον, οὐδ' εἰ τυγχάνει τῷ ἀνθρώπω πάντων μέγιστον ὂν τῶν ἀγαθῶν, b δεδίασι δ' ώς εὖ εἰδότες ὅτι μέγιστον τῶν κακῶν ἐστι. Καὶ τοῦτο πῶς οὐκ άμαθία ἐστὶν αὕτη ἡ ἐπονείδιστος ἡ τοῦ οἴεσθαι εἰδέναι ἃ οὐκ οἴδεν; Ἐγὼ δέ, ὧ ἄνδρες, τούτω καὶ ἐνταῦθα ἴσως διαφέρω τῶν πολλῶν ἀνθρώπων, καὶ εί δή τω σοφώτερός του φαίην είναι, τούτω άν, ὅτι οὐκ είδως ἰκανώς περὶ τῶν ἐν "Αιδου, οὕτω καὶ οἴομαι οὐκ εἰδέναι. Τὸ δὲ ἀδικεῖν καὶ ἀπειθεῖν τῷ βελτίονι καὶ θεῷ καὶ ἀνθρώπω ὅτι κακὸν καὶ αἰσγρόν ἐστιν οἶδα. Πρὸ οὖν τῶν κακῶν ὧν οἶδα ὅτι κακά ἐστιν, ἃ μὴ οἶδα εἰ ἀγαθὰ ὄντα τυγχάνει οὐδέποτε φοβήσομαι ούδὲ φεύξομαι.

"Ωστε οὐδ' εἴ με νῦν ὑμεῖς ἀφίετε 'Ανύτω ἀπιστήσαντες, δς ἔφη ἢ τὴν άρχην οὐ δεῖν ἐμὲ δεῦρο εἰσελθεῖν ή, ἐπειδὴ εἰσῆλθον, οὐχ οῖόν τ' εἶναι τὸ μὴ ἀποκτεῖναί με, λέγων πρὸς ὑμᾶς ὡς, εἰ διαφευξοίμην, ήδη ἂν ὑμῶν οἱ ὑεῖς έπιτηδεύοντες & Σωκράτης διδάσκει πάντες παντάπασι διαφθαρήσονται · — εἴ μοι πρὸς ταῦτα εἴποιτε · ,, τΩ Σώκρατες, νῦν μὲν ᾿Ανύτω οὐ πεισόμεθα, ἀλλ᾽ ἀφίεμέν σε, ἐπὶ τούτω μέντοι ἐφ' ῷ τε μηκέτι ἐν ταύτη τῆ ζητήσει διατρίβειν d μηδὲ φιλοσοφεῖν ἐὰν δὲ άλῷς ἔτι τοῦτο πράττων, ἀποθανῆ ·" — εἰ οὖν με, όπερ είπον, ἐπὶ τούτοις ἀφίοιτε, είποιμ' ἂν ὑμῖν ὅτι ΄ ,, Ἐγὼ ὑμᾶς, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, ἀσπάζομαι μὲν καὶ φιλῶ, πείσομαι δὲ μᾶλλον τῷ θεῷ ἢ ὑμῖν, καὶ έωσπερ αν έμπνέω και οίός τε ω, ού μη παύσωμαι φιλοσοφών και ύμιν παρακελευόμενός τε καὶ ἐνδεικνύμενος ὅτῷ ἂν ἀεὶ ἐντυγχάνω ὑμῶν, λέγων οἶάπερ εἴωθα, ὅτι ΄ ,,  $^{5}\Omega$  ἄριστε ἀνδρῶν, ᾿Αθηναῖος ών, πόλεως τῆς μεγίστης καὶ εύδοκιμωτάτης εἰς σοφίαν καὶ ἰσχύν, χρημάτων μὲν οὐκ αἰσχύνη ἐπιμελούe μενος ὅπως σοι ἔσται ὡς πλεῖστα, καὶ δόξης καὶ τιμῆς, φρονήσεως δὲ καὶ άληθείας καὶ τῆς ψυχῆς ὅπως ὡς βελτίστη ἔσται οὐκ ἐπιμελῆ οὐδὲ φροντίζεις;" Καὶ ἐάν τις ὑμῶν ἀμφισβητήση καὶ φῆ ἐπιμελεῖσθαι, οὐκ εὐθὺς ἀφήσω αὐτὸν ούδ' ἄπειμι, άλλ' ἐρήσομαι αὐτὸν καὶ ἐζετάσω καὶ ἐλέγζω, καὶ ἐάν μοι μὴ δοκῆ κεκτῆσθαι ἀρετήν, φάναι δέ, ὀνειδιῶ ὅτι τὰ πλείστου ἄξια περὶ ἐλαχίστου ποιεῖται, τὰ δὲ φαυλότερα περὶ πλείονος. Ταῦτα καὶ νεωτέρω καὶ πρεσβυτέρω ὅτω ἂν ἐντυγχάνω ποιήσω, καὶ ξένω καὶ ἀστῷ, μᾶλλον δὲ τοῖς ἀστοῖς, όσφ μου έγγυτέρω έστε γένει. Ταῦτα γὰρ κελεύει ὁ θεός, εὖ ἴστε. Καὶ ἐγὼ οἴομαι οὐδέν πω ὑμῖν μεῖζον ἀγαθὸν γενέσθαι ἐν τῆ πόλει ἢ τὴν ἐμὴν τῷ θεῷ ύπηρεσίαν.

Ούδεν γαρ άλλο πράττων εγώ περιέρχομαι ή πείθων ύμῶν καὶ νεωτέρους καὶ πρεσβυτέρους μήτε σωμάτων ἐπιμελεῖσθαι μήτε χρημάτων πρότερον μηδὲ ούτω σφόδρα ώς τῆς ψυχῆς ὅπως ώς ἀρίστη ἔσται, λέγων ὅτι οὐκ ἐκ χρημάτων άρετη γίγνεται, άλλ' έξ άρετης χρήματα καὶ τὰ άλλα άγαθὰ τοῖς ἀνθρώποις άπαντα καὶ ἰδία καὶ δημοσία. Εἰ μὲν οὖν ταῦτα λέγων διαφθείρω τοὺς νέους, ταῦτ' ἂν εἴη βλαβερά ' εἰ δέ τίς μέ φησιν ἄλλα λέγειν ἢ ταῦτα, οὐδὲν λέγει.

Πρός ταῦτα, φαίην ἄν, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, ἢ πείθεσθε 'Ανύτω ἢ μή, καὶ ἢ άφίετε με ἢ μὴ ἀφίετε, ὡς ἐμοῦ οὐκ ἄν ποιήσοντος ἄλλα, οὐδ' εἰ μέλλω C πολλάκις τεθνάναι." ---

Νῦν οὖν, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, πολλοῦ δέω ἐγὼ ὑπὲρ ἐμαυτοῦ ἀπολο- d γεῖσθαι, ώς τις αν οἴοιτο, ἀλλὰ ὑπὲρ ὑμῶν, μή τι ἐξαμάρτητε περὶ τὴν τοῦ θεοῦ δόσιν ὑμῖν, ἐμοῦ καταψηφισάμενοι. Ἐὰν γὰρ ἐμὲ ἀποκτείνητε, οὐ ῥαδίως e άλλον τοιούτον εύρήσετε, ἀτεγνῶς, εἰ καὶ γελοιότερον εἰπεῖν, προσκείμενον τῆ πόλει ὑπὸ τοῦ θεοῦ, ὤσπερ ἵππω μεγάλω μὲν καὶ γενναίω, ὑπὸ μεγέθους δὲ νωθεστέρω καὶ δεομένω ἐγείρεσθαι ὑπὸ μύωπός τινος · οἶον δή μοι δοκεῖ ό θεὸς ἐμὲ τῆ πόλει προστεθηκέναι τοιοῦτόν τινα, δς ὑμᾶς ἐγείρων καὶ πείθων καὶ ὀνειδίζων ἔνα ἔκαστον οὐδὲν παύομαι τὴν ἡμέραν ὅλην, πανταχοῦ προσ- 31a καθίζων. Τοιοῦτος οὖν ἄλλος οὐ ῥαδίως ὑμῖν γενήσεται, ὧ ἄνδρες, ἀλλ' ἐὰν έμοι πείθησθε, φείσεσθέ μου. Ύμεῖς δ' ἴσως τάχ' ᾶν άχθόμενοι, ὥσπερ οί νυστάζοντες έγειρόμενοι, κρούσαντες άν με πειθόμενοι 'Ανύτω ράδίως άν άποκτείναιτε είτα τὸν λοιπὸν βίον καθεύδοντες διατελοῖτε ἄν, εἰ μή τινα άλλον ὁ θεὸς ὑμῖν ἐπιπέμψειε κηδόμενος ὑμῶν. "Οτι δ' ἐγὼ τυγχάνω ὢν τοιοῦτος οἶος ὑπὸ τοῦ θεοῦ τῆ πόλει δεδόσθαι, ἐνθένδε ἂν κατανοήσαιτε: ού γαρ ανθρωπίνω έσικε τὸ ἐμὲ τῶν μὲν ἐμαυτοῦ ἀπάντων ἡμεληκέναι καὶ b άνέγεσθαι τῶν οἰκείων ἀμελουμένων τοσαῦτα ήδη ἔτη, τὸ δὲ ὑμέτερον πράττειν άεὶ ἰδία ἐκάστω προσιόντα, ώσπερ πατέρα ἢ ἀδελφὸν πρεσβύτερον, πείθοντα έπιμελεῖσθαι άρετῆς. Καὶ εἰ μέντοι τι ἀπὸ τούτων ἀπέλαυον καὶ μισθὸν λαμβάνων ταῦτα παρεκελευόμην, εἶχον ἄν τινα λόγον · νῦν δὲ ὁρᾶτε δὴ καὶ αὐτοὶ ότι οἱ κατήγοροι, τἄλλα πάντα ἀναισχύντως οὕτω κατηγοροῦντες, τοῦτό γε ούχ οἶοί τε ἐγένοντο ἀπαναισχυντῆσαι, παρασχόμενοι μάρτυρα, ὡς ἐγώ ποτέ C τινα ἢ ἐπραξάμην μισθὸν ἢ ἤτησα. Ἱκανὸν γάρ, οἶμαι, ἐγὼ παρέχομαι τὸν μάρτυρα ώς άληθη λέγω, την πενίαν.

#### **208**—a. Pl., Symp. 215 a-216 c:

Σωχράτη δ' έγω έπαινεῖν, ω άνδρες, ούτως έπιχειρήσω, δι' εἰκόνων. Οὕτος about Socr. μεν οὖν ἴσως οἰήσεται ἐπὶ τὰ γελοιότερα · ἔσται δ' ἡ εἰκών τοῦ ἀληθοῦς ἕνεκα, οὐ τοῦ γελοίου. Φημὶ γὰρ δὴ ὁμοιότατον αὐτὸν εἶναι τοῖς σιληνοῖς τούτοις, τοῖς ἐν τοῖς ἑρμογλυφείοις καθημένοις, οὕστινας ἐργάζονται οἱ δημιουργοὶ 215b σύριγγας ἢ αὐλούς ἔχοντας, οἴ, διχάδε διοιχθέντες, φαίνονται ἔνδοθεν ἀγάλματα έχοντες θεῶν. Καὶ φημὶ αὖ ἐοικέναι αὐτὸν τῷ σατύρῳ τῷ Μαρσύα. "Ότι μὲν οὖν, τό γε εἶδος, ὅμοιος εἶ τούτοις ὧ Σώκρατες, οὐδ' αὐτὸς ἄν που ἀμφισβητήσαις · ώς δὲ καὶ τἄλλα ἔοικας, μετὰ τοῦτο ἄκουε. Ύβριστής εἶ · ἢ οὔ; ἐὰν γὰρ μή όμολογῆς, μάρτυρας παρέξομαι. 'Αλλ' οὐκ αὐλητής; πολύ γε θαυμασιώτερος έκείνου. 'Ο μέν γε δι' ὀργάνων ἐκήλει τοὺς ἀνθρώπους τἢ ἀπὸ τοῦ στόματος C δυνάμει, καὶ ἔτι νυνὶ ος ἂν τὰ ἐκείνου αὐλῆ · ὰ γὰρ "Ολυμπος ηὔλει, Μαρσύου

Alcibiades' oration

λέγω, τούτου διδάξαντος. Τὰ οὖν ἐκείνου, ἐάντε ἀγαθὸς αὐλητής αὐλῆ, ἐάντε φαύλη αὐλητρίς, μόνα κατέχεσθαι ποιεῖ καὶ δηλοῖ τοὺς τῶν θεῶν τε καὶ τελετῶν δεομένους, διὰ τὸ θεῖα εἶναι. Σὸ δ' ἐκείνου τοσοῦτον μόνον διαφέρεις, ὅτι, ἄνευ ἀρράνων, ψιλοῖς λόγοις, ταὐτὸν τοῦτο ποιεῖς. Ἡμεῖς γοῦν, ὅταν μέν του ἄλλου ἀκούωμεν λέγοντος, καὶ πάνυ ἀγαθοῦ ῥήτορος, ἄλλους λόγους, οὐδὲν μέλει, ὡς ἔπος εἰπεῖν, οὐδενί · ἐπειδὰν δὲ σοῦ τις ἀκούη, ἢ τῶν σῶν λόγων ἄλλου λέγοντος, κὰν πάνυ φαῦλος ἢ ὁ λέγων, ἐάντε γυνὴ ἀκούη, ἐάντε ἀνήρ, ἐάντε μειράκιον, ἐκπεπληγμένοι ἐσμὲν καὶ κατεχόμεθα.

Έγω γοῦν, ὦ ἄνδρες, εἰ μὴ ἔμελλον κομιδῆ δόξειν μεθύειν, εἶπον ὀμόσας αν ύμιν οία δή πέπονθα αὐτὸς ὑπὸ τῶν τούτου λόγων καὶ πάσχω ἔτι καὶ νυνί. "Όταν γὰρ ἀκούω, πολύ μοι μᾶλλον ἢ τῶν κορυβαντιώντων ἥ τε καρδία πηδῷ, καὶ δάκρυα ἐκχεῖται ὑπὸ τῶν λόγων τῶν τούτου · ὁρῶ δὲ καὶ ἄλλους παμπόλλους τὰ αὐτὰ πάσχοντας. Περικλέους δὲ ἀκούων καὶ ἄλλων ἀγαθῶν ῥητόρων, εὖ μὲν ἡγούμην λέγειν, τοιοῦτον δ' οὐδὲν ἔπασχον, οὐδ' ἐτεθορύβητό μου ἡ ψυχή, οὐδ' ήγανάκτει ὡς ἀνδραποδωδῶς διακειμένου. 'Αλλ' ὑπὸ τουτουτ τοῦ 216α Μαρσύου πολλάκις δή ούτω διετέθην, ώστε μοι δόξαι μή βιωτόν είναι έχοντι ώς ἔχω. Καὶ ταῦτα, ὧ Σώκρατες, οὐκ ἐρεῖς ὡς οὐκ ἀληθῆ. Καὶ ἔτι γε νῦν ξύνοιδ' έμαυτῷ ὅτι, εἰ ἐθέλοιμι παρέχειν τὰ ὧτα, οὐκ ἂν καρτερήσαιμι, ἀλλὰ ταὐτὰ ἂν πάσχοιμι. 'Αναγκάζει γάρ με ὁμολογεῖν ὅτι, πολλοῦ ἐνδεὴς ὢν αὐτός, έτι ἐμαυτοῦ μὲν ἀμελῶ, τὰ δ' ᾿Αθηναίων πράττω. Βία οὖν, ὥσπερ ἀπὸ τῶν Σειρήνων, ἐπισχόμενος τὰ ὧτα, οἴχομαι φεύγων, ἵνα μὴ αὐτοῦ καθήμενος b παρά τούτω καταγηράσω. Πέπονθα δὲ πρὸς τοῦτον μόνον ἀνθρώπων, δ οὐκ άν τις οἴοιτο ἐν ἐμοὶ ἐνεῖναι, τὸ αἰσγύνεσθαι ὁντινοῦν. Ἐγώ δὲ τοῦτον μόνον αἰσχύνομαι · ξύνοιδα γὰρ ἐμαυτῷ, ἀντιλέγειν μὲν οὐ δυναμένῳ ὡς οὐ δεῖ ποιεῖν ά οὖτος κελεύει, ἐπειδὰν δὲ ἀπέλθω, ἡττημένω τῆς τιμῆς τῆς ὑπὸ τῶν πολλῶν: δραπετεύω οὖν αὐτὸν καὶ φεύγω, καί, ὅταν ἴδω, αἰσχύνομαι τὰ ὡμολογημένα. C Καὶ πολλάχις μὲν ἡδέως ἂν ἴδοιμι αὐτὸν μὴ ὄντα ἐν ἀνθρώποις · εἰ δ' αὖ τοῦτο γένοιτο, εὖ οἶδα ὅτι πολὺ μεῖζον ἂν ἀχθοίμην, ὥστε οὐκ ἔχω ὅτι χρήσωμαι τούτω τῷ ἀνθρώπω.

It is on this chapter mostly that H. Maier based his interpretation that Socr. was a moral and religious preacher, a missionary, much more than a dialectician (H. Maier, Sokrates, Berlin 1913).

Cf. Pl., Laches, 187 e (Nicias speaks):

οὕ μοι δοκεῖς εἰδέναι ὅτι, ὅς ἄν ἐγγύτατα Σωκράτους ἢ [λόγῳ ὥσπερ γένει καὶ πλησιάζη διαλεγόμενος], ἀνάγκη αὐτῷ, ἐὰν ἄρα καὶ περὶ ἄλλου του πρότερον ἄρξηται διαλέγεσθαι, μὴ παύεσθαι ὑπὸ τούτου περιαγόμενον τῷ λόγῳ, πρὶν ἀν ἐμπέση εἰς τὸ διδόναι περὶ αὐτοῦ λόγον, ὅντινα τρόπον νῦν τε ζἢ καὶ ὅντινα τὸν παρεληλυθότα βίον βεβίωκεν · ἐπειδὰν δ' ἐμπέση, ὅτι οὐ πρότερον αὐτὸν ἀφήσει Σωκράτης, πρὶν ἀν βασανίση ταῦτα εὖ τε καὶ καλῶς ἄπαντα.

his σωφροσύνη **b**. Ib., 216 c-217 a:

Καὶ ὑπὸ μὲν δὴ τῶν αὐλημάτων καὶ ἐγὼ καὶ ἄλλοι πολλοὶ τοιαῦτα πεπόνθασιν

Socr. in the

Ταϋτά τε γάρ μοι ἄπαντα προυγεγόνει, καί μετὰ ταϋτα στρατεία ήμϊν **Potidaea** εἰς Ποτείδαιαν ἐγένετο κοινή καὶ συνεσιτοϋμεν ἐκεϊ. Πρῶτον μὲν οὖν τοῖς πόνοις οὐ μόνον ἐμοῦ περιἢν, ἀλλὰ καὶ τῶν ἄλλων ἀπάντων. ὑπότ ἀναγκασ-θείημεν, ἀποληφθέντες που, οἶα δή ἐπὶ στρατείας, ἀσιτεϊν, οὐδὲν ἦσαν οἱ

c. Ib., 219 e-220 d:

υπέβλεπον αὐτόν, ὡς καταφρονοϋντα σφῶν. Καὶ ταϋτα μέν δη ταϋτα .

οίον δ' αὐ τόδ' ἔρεξε καὶ ἔτλη καρτερός ἀνηρ ἐκεῖ ποτε ἐπὶ στρατερός ἀνηρ ἐκεῖ ποτε ἐπὶ στρατείας, ἄξιον ἀκοῦσαι. Ξυννοήσας γὰρ αὐτόθι ἔωθεν τι εἰστήκει ζητῶν. σκοπῶν · καί, ἐπειδη οὐ προυχώρει αὐτῷ, οὐκ ἀνίει, ἀλλὰ εἰστήκει ζητῶν. Καὶ ἤδη ἤν μεσημβρία, καὶ ἄνθρωποι ἡσθάνοντο, καὶ θαυμάζοντες ἄλλος ἄλλῷ ἔκοῖ ἤδη ἤν μεσημβρία, καὶ ἔλεγεν το ἔστηκεν. Τελευτῶντες δε τινες ἔκεγεν ὅτι Σωκράτης ἐξ ἑωθινοῦ φροντίζων τι ἔστηκεν. Τελευτῶντες δε τινες

(νή επειδή έσπέρα ήν, δειπνήσαντες (καί γάρ θέρος τότε γε ήν)

d χαμεύνια ἐξενεγκάμενοι, ἄμα μὲν ἐν τῷ ψύχει καθηῦδον, ἄμα δ' ἐφύλαττον αὐτὸν εἰ καὶ τὴν νύκτα ἑστήξοι. 'Ο δὲ εἰστήκει μέχρι ἕως ἐγένετο καὶ ἥλιος ἀνέσχεν. 'Επειτα ἄχετ' ἀπιών, προσευξάμενος τῷ ἡλίῳ.

# his obstetric 209—a. Pl., Theaet. 149 a-b; 150 b-d; 151 a-b:

Εἶτα, ὧ καταγέλαστε, οὐκ ἀκήκοας ὡς ἐγώ εἰμι υἰὸς μαίας μάλα γενναίας τε καὶ βλοσυρᾶς, Φαιναρέτης; ΘΕΑΙ. "Ηδη τοῦτό γε ήκουσα.  $\Sigma\Omega$ . Αρα καὶ ὅτι ἐπιτηδεύω τὴν αὐτὴν τέχνην ἀκήκοας; ΘΕΑΙ. Οὐδαμῶς.  $\Sigma\Omega$ . Αλλ' εῦ ἴσθ' ὅτι · μὴ μέντοι μου κατείπης πρὸς τοὺς ἄλλους. λέληθα γάρ, ὧ ἑταῖρε, ταύτην ἔχων τὴν τέχνην · οἱ δέ, ἄτε οὐκ εἰδότες, τοῦτο μὲν οὐ λέγουσι περὶ ἐμοῦ, ὅτι δὲ ἀτοπώτατός εἰμι καὶ ποιῶ τοὺς ἀνθρώπους ἀπορεῖν.

(150b) Τῆ δέ γ' ἐμῆ τέχνη τῆς μαιεύσεως τὰ μὲν ἄλλα ὑπάρχει ὅσα ἐκείναις, διαφέρει δὲ τῷ τε ἄνδρας ἀλλὰ μὴ γυναῖκας μαιεύεσθαι καὶ τῷ τὰς ψυχὰς αὐτῶν τικτούσας ἐπισκοπεῖν ἀλλὰ μὴ τὰ σώματα. Μέγιστον δὲ τοῦτ' ἔνι τῆ c ἡμετέρα τέχνη, βασανίζειν δυνατὸν εἶναι παντὶ τρόπῳ πότερον εἴδωλον καὶ ψεῦδος ἀποτίκτει τοῦ νέου ἡ διάνοια ἢ γόνιμόν τε καὶ ἀληθές. Ἐπεὶ τόδε γε καὶ ἐμοὶ ὑπάρχει ὅπερ ταῖς μαίαις · ἄγονός εἰμι σοφίας, καὶ ὅπερ ἤδη πολλοί μοι ἀνείδισαν, ὡς τοὺς μὲν ἄλλους ἐρωτῶ, αὐτὸς δὲ οὐδὲν ἀποφαίνομαι περὶ οὐδενὸς διὰ τὸ μηδὲν ἔχειν σοφόν, ἀληθὲς ὀνειδίζουσιν. τὸ δὲ αἴτιον τούτου τόδε · μαιεύεσθαί με ὁ θεὸς ἀναγκάζει, γεννᾶν δὲ ἀπεκώλυσεν. εἰμὶ δὴ οῦν ἀυτὸς μὲν οὐ πάνυ τι σοφός, οὐδὲ τί μοι ἔστιν εὕρημα τοιοῦτο γεγονὸς τῆς ἐμῆς ψυχῆς ἔκγονον · οἱ δ' ἐμοὶ ξυγγιγνόμενοι τὸ μὲν πρῶτον φαίνονται ἔνιοι μὲν καὶ πάνυ ἀμαθεῖς, πάντες δὲ προϊούσης τῆς συνουσίας, οἴσπερ ἄν ὁ θεὸς παρείκη, θαυμαστὸν ὅσον ἐπιδιδόντες, ὡς αὐτοῖς τε καὶ τοῖς ἄλλοις δοκοῦσι · καὶ τοῦτο ἐναργὲς ὅτι παρ' ἐμοῦ οὐδὲν πώποτε μαθόντες, ἀλλ' αὐτοὶ παρ' αὐτῶν πολλὰ καὶ καλὰ εὐρόντες τε καὶ τεκόντες.

(151a<sup>5</sup>) πάσχουσι δὲ δὴ οἱ ἐμοὶ συγγιγνόμενοι καὶ τοῦτο ταὐτὸν ταῖς τικτούσαις ἀδίνουσι γὰρ καὶ ἀπορίας ἐμπίμπλανται νύκτας τε καὶ ἡμέρας πολύ μᾶλλον ἢ κεῖναι ταύτην δὲ τὴν ἀδῖνα ἐγείρειν τε καὶ ἀποπαύειν ἡ ἐμὴ τέχνη δύναται.

# he is like an electric eel

# b. Cf. Pl., Meno 80 a (Meno speaks):

<sup>7</sup>Ω Σώκρατες, ήκουον μὲν ἔγωγε πρὶν καὶ συγγενέσθαι σοι, ὅτι σὐ οὐδὲν ἄλλο ἢ αὐτός τε ἀπορεῖς καὶ τοῦς ἄλλους ποιεῖς ἀπορεῖν · καὶ νῦν, ὡς γέ μοι δοκεῖς, γοητεύεις με καὶ φαρμάττεις καὶ ἀτεχνῶς κατεπάδεις, ὥστε μεστὸν ἀπορίας γεγονέναι. καὶ δοκεῖς μοι παντελῶς, εἰ δεῖ τι καὶ σκῶψαι, ὁμοιότατος εἶναι τό τε εἶδος καὶ τἄλλα ταύτη τῆ πλατεία νάρκη τῆ θαλαττία. καὶ γὰρ αὕτη τὸν ἀεὶ πλησιάζοντα καὶ ἀπτόμενον ναρκᾶν ποιεῖ · καὶ σὑ δοκεῖς μοι νῦν ἐμὲ τοιοῦτόν τι πεποιηκέναι, [ναρκᾶν]. ἀληθῶς γὰρ ἔγωγε καὶ τὴν ψυχὴν καὶ τὸ στόμα ναρκῶ, καὶ οὐκ ἔχω ὅ τι ἀποκρίνωμαί σοι.

#### 3—THE DIALECTIC METHOD

#### 210—Pl., Laches 190 c-199 e.

Socr. in search of a

Two Athenians are consulting the generals Nicias and Lamachus about the education of their sons: is it useful to teach them the practice of arms? Socr. is called in for advice. He reduces the question to that of virtue, the purpose being that the souls of the boys are made better. Now, what is virtue?

 $\Sigma\Omega$ . Μὴ τοίνυν, ὧ ἄριστε, περὶ ὅλης ἀρετῆς εὐθέως σκοπώμεθα πλέον γὰρ ἴσως ἔργον ἀλλὰ μέρους τινὸς πέρι πρῶτον ἴδωμεν, εἰ ἰκανῶς ἔχομεν πρὸς τὸ εἰδέναι καὶ ἡμῖν, ὡς τὸ εἰκός, ῥάων ἡ σκέψις ἔσται.

ΛΑ. 'Αλλ' ούτω ποιῶμεν, ὧ Σώκρατες, ὡς σύ βούλει.

Igod

 $\Sigma\Omega$ . Τί οὖν ἀν προελοίμεθα τῶν τῆς ἀρετῆς μερῶν; "Η δῆλον δὴ ὅτι τοῦτο εἰς ὁ τείνειν δοκεῖ ἡ ἐν τοῖς ὅπλοις μάθησις; δοκεῖ δέ που τοῖς πολλοῖς εἰς ἀνδρείαν. "Η γάρ;

ΛΑ. Καὶ μάλα δὴ οὕτω δοκεῖ.

ΣΩ. Τοῦτο τοίνυν πρῶτον ἐπιχειρήσωμεν, ὅ Λάχης, εἰπεῖν, ἀνδρεία τί ποτ' ἐστίν ' ἔπειτα μετὰ τοῦτο σκεψόμεθα καὶ ὅτῷ ἀν τρόπῷ τοῖς νεανίσκοις ε παραγένοιτο, καθ' ὅσον οἶόν τε ἐξ ἐπιτηδευμάτων τε καὶ μαθημάτων παραγενέσθαι. 'Αλλὰ πειρῶ εἰπεῖν ὁ λέγω, τί ἐστιν ἀνδρεία.

 $\Lambda A$ . Οὐ μὰ τὸν  $\Delta$ ία, ὧ  $\Sigma$ ώκρατες, οὐ χαλεπὸν εἰπεῖν : εἰ γάρ τις ἐθέλοι ἐν τῆ τάξει μένων ἀμύνεσθαι τοὺς πολεμίους καὶ μὴ φεύγοι, εὖ ἴσθι ὅτι ἀνδρεῖος ἂν εἴη.

first definition

 $\Sigma\Omega$ . Εὖ μὲν λέγεις, ὧ Λάχης ' ἀλλ' ἴσως ἐγὼ αἴτιος, οὐ σαφῶς εἰπών, τὸ σὲ ἀποκρίνασθαι μὴ τοῦτο δ διανοούμενος ἡρόμην, ἀλλ' ἕτερον.

ΛΑ. Πῶς τοῦτο λέγεις, ὧ Σώκρατες:

 $\Sigma\Omega$ . Έγὼ φράσω, ἐὰν οἶός τε γένωμαι. ἀΑνδρεῖός που οὖτος δν καὶ σὑ 191α λέγεις, δς ὰν ἐν τῆ τάξει μένων μάχηται τοῖς πολεμίοις.

ΛΑ. Έγω γοῦν φημί.

 $\Sigma\Omega$ . Καὶ γὰρ ἐγώ. ᾿Αλλὰ τί αὖ ὅδε, δς ἂν φεύγων μάχηται τοῖς πολεμίοις, ἀλλὰ μὴ μένων;

ΛΑ. Πῶς φεύγων;

ΣΩ. "Ωσπερ που καὶ Σκύθαι λέγονται οὐχ ἦττον φεύγοντες ἢ διώκοντες μάχεσθαι, καὶ "Ομηρός που ἐπαινῶν τοὺς τοῦ Αἰνείου ἴππους κραιπνὰ μάλ' ἔνθα καὶ ἔνθα ἔφη αὐτοὺς ἐπίστασθαι διώκειν ἠδὲ φέβεσθαι καὶ αὐτὸν τὸν b Αἰνείαν κατὰ τοῦτ' ἐνεκωμίασε, κατὰ τὴν τοῦ φόβου ἐπιστήμην, καὶ εἶπεν αὐτὸν εἶναι μήστωρα φόβοιο.

ΛΑ. Καὶ καλῶς γε, ὧ Σώκρατες περὶ ἀρμάτων γὰρ ἔλεγε καὶ σὸ τὸ τῶν Σκυθῶν ἱππέων πέρι λέγεις. Τὸ μὲν γὰρ ἱππικὸν τὸ ἐκείνων οὕτω μάχεται, τὸ δὲ ὁπλιτικὸν τό γε τῶν Ἑλλήνων ὡς ἐγὼ λέγω.

ΣΩ. Πλήν γ' ἴσως, ὧ Λάχης, τὸ Λακεδαιμονίων. Λακεδαιμονίους γάρ

C φασιν ἐν Πλαταιαῖς, ἐπειδὴ πρὸς τοῖς γερροφόροις ἐγένοντο, οὐκ ἐθέλειν μένοντας πρὸς αὐτοῖς μάχεσθαι, ἀλλὰ φεύγειν, ἐπειδὴ δ' ἐλύθησαν αἱ τάξεις τῶν Περσῶν, ἀναστρεφομένους ὥσπερ ἱππέας μάχεσθαι καὶ οὕτω νικῆσαι τὴν ἐκεῖ μάχην.

ΛΑ. 'Αληθῆ λέγεις.

ΣΩ. Τοῦτο τοίνυν δ ἄρτι ἔλεγον, ὅτι ἐγὼ αἴτιος μὴ καλῶς σε ἀποκρίνασθαι, ὅτι οὐ καλῶς ἠρόμην. Βουλόμενος γάρ σου πυθέσθαι μὴ μόνον τοὺς ἐν τῷ ὁπλιτικῷ ἀνδρείους, ἀλλὰ καὶ τοὺς ἐν τῷ ἱππικῷ καὶ ἐν ξύμπαντι τῷ πολεμικῷ εἴδει, καὶ μὴ μόνον τοὺς ἐν τῷ πολέμῳ, ἀλλὰ καὶ τοὺς ἐν τοῖς πρὸς τὴν θάλατταν κινδύνοις ἀνδρείους ὅντας, καὶ ὅσοι γε πρὸς νόσους καὶ ὅσοι πρὸς πενίας ἢ καὶ πρὸς τὰ πολιτικὰ ἀνδρεῖοί εἰσιν, καὶ ἔτι αῦ μὴ μόνον ὅσοι πρὸς λύπας ἀνδρεῖοί εἰσιν ἢ φόβους, ἀλλὰ καὶ πρὸς ἐπιθυμίας ἢ ἡδονὰς δεινοὶ μά- χεσθαι, καὶ μένοντες καὶ ἀναστρέφοντες ¹ — εἰσὶ γάρ πού τινες, ὧ Λάχης, καὶ ἐν τοῖς τοιούτοις ἀνδρεῖοι.

ΛΑ. Καὶ σφόδρα, ὧ Σώκρατες.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐχοῦν ἀνδρεῖοι μὲν πάντες οὖτοί εἰσιν, ἀλλ' οἱ μὲν ἐν ἡδοναῖς, οἱ δ' ἐν λύπαις, οἱ δ' ἐν ἐπιθυμίαις, οἱ δ' ἐν φόβοις τὴν ἀνδρείαν ἔχτηνται · οἱ δέ γ', οἶμαι, δειλίαν ἐν τοῖς αὐτοῖς τούτοις.

ΛΑ. Πάνυ γε.

 $\Sigma\Omega$ . Τί ποτε ὂν ἐκάτερον τούτων, τοῦτο ἐπυνθανόμην. Πάλιν οὖν πειρῶ εἰπεῖν ἀνδρείαν πρῶτον, τί ὂν ἐν πᾶσι τούτοις ταὐτόν ἐστιν ˙ ἢ οὔπω καταμανθάνεις δ λέγω;

ΛΑ. Οὐ πάνυ τι.

192a ΣΩ. 'Αλλ' ὧδε λέγω, ὥσπερ ἂν εἰ τάχος ἠρώτων τί ποτ' ἐστίν, δ καὶ ἐν τῷ τρέχειν τυγχάνει ὂν ἡμῖν καὶ ἐν τῷ κιθαρίζειν καὶ ἐν τῷ λέγειν καὶ ἐν τῷ μανθάνειν καὶ ἐν ἄλλοις πολλοῖς, καὶ σχεδόν τι αὐτὸ κεκτήμεθα ², οὖ καὶ πέρι ἄξιον λέγειν, ἢ ἐν ταῖς τῶν χειρῶν πράξεσιν ἢ σκελῶν ἢ στόματός τε καὶ φωνῆς ἢ διανοίας : ἢ οὐχ οὕτω καὶ σὸ λέγεις;

ΛΑ. Πάνυ γε.

ΣΩ. Εἰ τοίνυν τίς με ἔροιτο, ¾Ω Σώκρατες, τί λέγεις τοῦτο, δ ἐν πᾶσιν b ὀνομάζεις ταχυτῆτα εἶναι; εἴποιμ' ἄν αὐτῷ ὅτι τὴν ἐν ὀλίγῳ χρόνῳ πολλὰ διαπραττομένην δύναμιν ταχυτῆτα ἔγωγε καλῶ καὶ περὶ φωνὴν καὶ περὶ δρόμον καὶ περὶ τἄλλα πάντα.

ΛΑ. 'Ορθῶς γε σύ λέγων.

ΣΩ. Πειρῶ δὴ καὶ σύ, ὧ Λάχης, τὴν ἀνδρείαν οὕτως εἰπεῖν, τίς οὖσα δύ-

<sup>1</sup> ἀναστρέφοντες - intrans.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> καὶ σχεδόν τι αὐτὸ κεκτήμεθα - We continue the relative phrase: "and which we possess in nearly every thing that has any importance".

ναμις ή αὐτή ἐν ήδονῆ καὶ ἐν λύπη καὶ ἐν ἄπασιν οἶς νυνδή ἐλέγομεν αὐτὴν εἶναι, ἔπειτα ἀνδρεία κέκληται.

 $\Lambda A$ . Δοκεῖ τοίνυν μοι καρτερία τις εἶναι τῆς ψυχῆς, εἰ τό γε διὰ πάντων [περὶ ἀνδρείας] πεφυκὸς δεῖ εἰπεῖν.

second definition

- ΣΩ. 'Αλλὰ μὴν δεῖ, εἴ γε τὸ ἐρωτώμενον ἀποκρινούμεθα ἡμῖν αὐτοῖς. Τοῦτο τοίνυν ἔμοιγε φαίνεται · οἴ τι πᾶσά γε, ὡς ἐγῷμαι, καρτερία ἀνδρεία σοι φαίνεται · τεκμαίρομαι δὲ ἐνθένδε · σχεδὸν γάρ τι οἶδα, ὧ Λάχης, ὅτι τῶν πάνυ καλῶν πραγμάτων ἡγεῖ σὸ ἀνδρείαν εἶναι.
  - ΛΑ. Εξ μέν οξν ζσθι ότι τῶν καλλίστων.
  - ΣΩ. Οὐκοῦν ἡ μὲν μετὰ φρονήσεως καρτερία καλὴ κάγαθή;
  - ΛΑ. Πάνυ γε.
  - ΣΩ. Τί δ' ή μετ' ἀφροσύνης; Οὐ τοὐναντίον ταύτη βλαβερὰ καὶ κακοῦργος;
  - ΛΑ. Ναί.
  - $\Sigma\Omega.$  Καλὸν οὖν τι φήσεις σύ εἶναι τὸ τοιοῦτον, δν κακοῦργόν τε καὶ βλαβερόν; d
  - ΛΑ. Οὔκουν δίκαιόν γε, ὧ Σώκρατες.
- ΣΩ. Οὐκ ἄρα τήν γε τοιαύτην καρτερίαν ἀνδρείαν ὁμολογήσεις εἶναι, ἐπειδήπερ οὐ καλή ἐστιν, ἡ δὲ ἀνδρεία καλόν ἐστιν.
  - ΛΑ. 'Αληθη λέγεις.

 $\Lambda A$ . "Εοικεν.

 $\Sigma \Omega$ . ΄Η φρόνιμος ἄρα καρτερία κατὰ τὸν σὸν λόγον ἀνδρεία ἂν εἴη.

corrected

second definition

193a

- ΣΩ. Ἰδωμεν δή, ή εἰς τί φρόνιμος; ἢ ἡ εἰς ἄπαντα καὶ τὰ μεγάλα καὶ τὰ e σμικρά; οἰον εἴ τις καρτερεῖ ἀναλίσκων ἀργύριον φρονίμως, εἰδὼς ὅτι ἀναλώσας πλέον ἐκτήσεται, τοῦτον ἀνδρεῖον καλοῖς ἄν;
  - ΛΑ. Μὰ Δί' οὐκ ἔγωγε.
- $\Sigma\Omega$ . 'Αλλ' οἷον εἴ τις ἰατρὸς ὤν, περιπλευμονία τοῦ ὑέος ἐχομένου ἢ ἄλλου τινὸς καὶ δεομένου πιεῖν ἢ φαγεῖν δοῦναι, μὴ κάμπτοιτο, ἀλλὰ καρτεροῖ;

ΛΑ. Οὐδ' ὁπωστιοῦν οὐδ' αὕτη.

- ΣΩ. 'Αλλ' ἐν πολέμω καρτεροῦντα ἄνδρα καὶ ἐθέλοντα μάχεσθαι, φρονίμως λογιζόμενον, εἰδότα μὲν ὅτι βοηθήσουσιν ἄλλοι αὐτῷ, πρὸς ἐλάττους δὲ καὶ φαυλοτέρους μαχεῖται ἢ μεθ' ὧν αὐτός ἐστιν, ἔτι δὲ χωρία ἔχει κρείττω, τοῦτον τὸν μετὰ τῆς τοιαύτης φρονήσεως καὶ παρασκευῆς καρτεροῦντα ἀνδρειότερον ἄν φαίης ἢ τὸν ἐν τῷ ἐναντίῳ στρατοπέδῳ ἐθέλοντα ὑπομένειν τε καὶ καρτερεῖν;
  - ΛΑ. Τὸν ἐν τῷ ἐναντίῳ, ἔμοιγε δοκεῖ, ἄ Σώκρατες.

ΣΩ. 'Αλλὰ μὴν ἀφρονεστέρα γε ἡ τούτου ἢ ἡ τοῦ ἐτέρου καρτερία.

- ΛΑ. 'Αληθη λέγεις.
- ΣΩ. Καὶ τὸν μετ' ἐπιστήμης ἄρα ἱππικῆς καρτεροῦντα ἐν ἱππομαχία ἦττον φήσεις ἀνδρεῖον εἶναι ἢ τὸν ἄνευ ἐπιστήμης.
  - ΛΑ. "Εμοιγε δοκεῖ.

b

C

 $\Sigma\Omega$ . Καὶ τὸν μετὰ σφενδονητικῆς ἢ τοξικῆς ἢ ἄλλης τινὸς τέχνης καρτεροῦντα.

ΛΑ. Πάνυ γε.

 $\Sigma\Omega$ . Καὶ ὅσοι δὴ ἐθέλουσιν εἰς φρέαρ καταβαίνοντες καὶ κολυμβῶντες καρτερεῖν ἐν τούτῳ τῷ ἔργῳ, μὴ ὅντες δεινοί, ἢ ἔν τινι ἄλλῳ τοιούτῳ, ἀνδρειοτέρους φήσεις τῶν ταῦτα δεινῶν.

ΛΑ. Τί γὰρ ἄν τις ἄλλο φαίη, ὧ Σώκρατες;

 $\Sigma\Omega$ . Οὐδέν, εἴπερ οἴοιτό γε οὕτως.

ΛΑ. 'Αλλά μὴν οἶμαί γε.

ΣΩ. Καὶ μήν που ἀφρονεστέρως γε, ὧ Λάχης, οἱ τοιοῦτοι κινδυνεύουσίν τε καὶ καρτεροῦσιν ἢ οἱ μετὰ τέχνης αὐτὸ πράττοντες.

ΛΑ. Φαίνονται.

ΔΩ. Οὐκοῦν αἰσχρὰ ἡ ἄφρων τόλμα τε καὶ καρτέρησις ἐν τῷ πρόσθεν ἐφάνη ἡμῖν οὕσα καὶ βλαβερά;

ΛΑ. Πάνυ γε.

ΣΩ. Ἡ δέ γε ἀνδρεία ώμολογεῖτο καλόν τι εἶναι.

ΛΑ. 'Ωμολογεῖτο γάρ.

 $\Sigma\Omega$ . Νῦν δ' αἴ πάλιν φαμὲν ἐκεῖνο τὸ αἰσχρόν, τὴν ἄφρονα καρτέρησιν, ἀνδρείαν εἶναι.

ΛΑ. 'Εοίκαμεν.

ΣΩ. Καλῶς οὖν σοι δοκοῦμεν λέγειν;

ΛΑ. Μὰ τὸν Δία, ὧ Σώκρατες, ἐμοὶ μὲν οὕ.

ΣΩ. Οὐκ ἄρα που κατὰ τὸν σὸν λόγον δωριστὶ ἡρμόσμεθα ἐγώ τε καὶ σύ, e ὧ Λάχης τὰ γὰρ ἔργα οὐ ξυμφωνεῖ ἡμῖν τοῖς λόγοις. "Εργω μὲν γάρ, ὡς ἔοικε, φαίη ἄν τις ἡμᾶς ἀνδρείας μετέχειν, λόγω δ', ὡς ἐγῷμαι, οὐκ ἄν, εἰ νῦν ἡμῶν ἀκούσειε διαλεγομένων.

ΛΑ. 'Αληθέστατα λέγεις.

 $\Sigma\Omega$ . Τί οὖν; δοκεῖ καλὸν εἶναι οὕτως ἡμᾶς διακεῖσθαι;

ΛΑ. Οὐδ' ὁπωστιοῦν.

ΣΩ. Βούλει οὖν ῷ λέγομεν πειθώμεθα τό γε τοσοῦτον;

ΛΑ. Τὸ ποῖον δὴ τοῦτο, καὶ τίνι τούτω;

194α ΣΩ. Τῷ λόγῳ δς καρτερεῖν κελεύει. Εἰ οὖν βούλει, καὶ ἡμεῖς ἐπὶ τῆ ζητήσει ἐπιμείνωμέν τε καὶ καρτερήσωμεν, ἵνα καὶ μὴ ἡμῶν αὐτὴ ἡ ἀνδρεία καταγελάση, ὅτι οὐκ ἀνδρείως αὐτὴν ζητοῦμεν, εἰ ἄρα πολλάκις αὐτὴ ἡ καρτέρησίς ἐστιν ἀνδρεία.

ΛΑ. 'Εγὼ μὲν ἕτοιμος, ὧ Σώκρατες, μὴ προαφίστασθαι · καίτοι ἀήθης γ' εἰμὶ τῶν τοιούτων λόγων · ἀλλά τίς με καὶ φιλονεικία εἴληφεν πρὸς τὰ εἰρη μένα, καὶ ὡς ἀληθῶς ἀγανακτῶ, εἰ οὑτωσὶ ἀ νοῶ μὴ οἴός τ' εἰμὶ εἰπεῖν. Νοεῖν

μέν γὰρ ἔμοιγε δοκῶ περὶ ἀνδρείας ὅ τι ἔστιν, οὐκ οἶδα δ' ὅπη με ἄρτι διέφυγεν, ὥστε μὴ ξυλλαβεῖν τῷ λόγῳ αὐτὴν καὶ εἰπεῖν ὅ τι ἔστιν.

ΣΩ. Οὐκοῦν, ὧ φίλε, τὸν ἀγαθὸν κυνηγέτην μεταθεῖν χρή καὶ μὴ ἀνιέναι.

ΛΑ. Παντάπασι μέν οὖν.

ΣΩ. Βούλει οὖν καὶ Νικίαν τόνδε παρακαλῶμεν ἐπὶ τὸ κυνηγέσιον, εἴ τι ἡμῶν εὐπορώτερός ἐστιν;

ΛΑ. Βούλομαι πῶς γὰρ οὔ;

ΣΩ. "Ιθι δή, ὧ Νικία, ἀνδράσι φίλοις χειμαζομένοις ἐν λόγφ καὶ ἀποροῦσιν c βοήθησον, εἴ τινα ἔχεις δύναμιν. Τὰ μὲν γὰρ δὴ ἡμέτερα ὁρῷς ὡς ἄπορα · σὐ δ' εἰπὼν ὅ τι ἡγεῖ ἀνδρείαν εἴναι, ἡμᾶς τε τῆς ἀπορίας ἔκλυσαι καὶ αὐτὸς ἀ νοεῖς τῷ λόγφ βεβαίωσαι.

ΝΙ. Δοκεῖτε τοίνυν μοι πάλαι οὐ καλῶς, ὧ Σώκρατες, ὁρίζεσθαι τὴν ἀν-δρείαν ὁ γὰρ ἐγὼ σοῦ ήδη καλῶς λέγοντος ἀκήκοα, τούτω οὐ γρῆσθε.

ΣΩ. Ποίφ δή, ὧ Νικία;

ΝΙ. Πολλάκις ἀκήκοά σου λέγοντος ὅτι ταῦτα ἀγαθὸς ἕκαστος ἡμῶν ἄπερ d σοφός, ἀ δὲ ἀμαθής, ταῦτα δὲ κακός.

ΣΩ. 'Αληθη μέντοι νη Δία λέγεις, ὧ Νικία.

ΝΙ. Οὐκοῦν εἴπερ ὁ ἀνδρεῖος ἀγαθός, δῆλον ὅτι σοφός ἐστιν.

ΣΩ. "Ηκουσας, ὧ Λάχης;

ΛΑ. "Έγωγε, καὶ οὐ σφόδρα γε μανθάνω δ λέγει.

 $\Sigma\Omega$ . 'Αλλ' έγω δοκώ μανθάνειν, καὶ μοι δοκεῖ άνὴρ σοφίαν τινὰ τὴν ἀν- third definition

ΛΑ. Ποίαν, ὧ Σώκρατες, σοφίαν;

 $\Sigma \Omega$ . Οὐκοῦν τόνδε τοῦτο ἐρωτᾶς;

ΛΑ. "Έγωγε.

 $\Sigma\Omega$ .  $^{*}$ Ιθι δή, αὐτῷ εἰπέ, ὧ Νικία, ποία σοφία ἀνδρεία ἀν εἴη κατὰ τὸν σὸν λόγον  $^{*}$  οὐ γάρ που ή γε αὐλητική.

ΝΙ. Οὐδαμῶς.

ΣΩ. Οὐδὲ μὴν ἡ κιθαριστική.

ΝΙ. Οὐ δῆτα.

 $\Sigma \Omega$ . Αλλά τίς δή αὕτη ή τίνος ἐπιστήμη;

ΑΑ. Πάνυ μὲν οὖν ὀρθῶς αὐτὸν ἐρωτᾶς, ὧ Σώκρατες, καὶ εἰπέτω γε τίνα φησὶν αὐτὴν εἶναι.

NI. Ταύτην έγωγε, & Λάχης, τὴν τῶν δεινῶν καὶ θαρραλέων ἐπιστήμην καὶ ἐν πολέμω καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις ἄπασιν.

third definition completed 195a

е

ΛΑ. 'Ως άτοπα λέγει, ὧ Σώκρατες.

ΣΩ. Πρὸς τί τοῦτ' εἶπες βλέψας, ὧ Λάχης;

ΛΑ. Πρός ὅ τι; Χωρίς δήπου σοφία ἐστὶν ἀνδρείας.

ΣΩ. Οὔκουν φησί γε Νικίας.

De Vogel, Greek Philosophy I

9

. Τσομεί των του και ται ται του και για Υνών του .ΑΛ

ΣΩ. Οὐκοῦν διδάσκωμεν αὐτόν, άλλά μη λοιδορῶμεν.

ΙΙ. Ούκ, άλλά μοι δοκεϊ, δ. Σώκρατες, Λάχης έπιθυμεϊν κάμε φανήναι

ίο Η" ;ιπιντοιπέ κνιεδ κι Ιοσικί Ιο χύο ριοσον ρίπτ νέ πκίτια κιλιώς επίστανται; ΑΑ. Πάνυ μεν ούν, δ Μικία, και πειράσομαι γε άποφήναι. Ούδεν γάρ ο μηβέν λέγοντα, ὅτι και αὐτὸς ἄρτι τοιοῦτος ἐφάνη.

άνδρείοι δοχούσε σοι ἐπεστασθαι; "Η πους ἐαπρούς συ ἀνδρείους καλεϊς;

ο δεινά τε καί θαρραλέα ζσασιν . άλλ' ούδέν τι μάλλον ούτοι άνδρεϊοί είσιν. δήπου επίστανται, και οί άλλοι δημιουργοί άπαντες τά έν ταϊς αύτων τέχναις ΑΑ. Ούδέ γε τούς γεωργούς οίμαι. Καίτοι τά γε έν τἢ γεωργία δεινά ούτοι .νύοιτοωπό 'δύΟ .ΙΝ

ΣΩ. Τί δοκεϊ Λάχης λέγειν, & Μικία; "Εοικεν μέντοι λέγειν τι.

ΙΙ. Καί γάρ λέγει γέ τι, ού μέντοι άληθές γε.

α είναι μη άναστήναι η άναστήναι; τούτο γάρ είπε ου πάσι φης άμεινον είναι δ Λάχης, τούς ίατρούς έπίστασθαι; η ού πολλοϊς οίει έκ της νόσου άμεινον εί δε δεινόν τω τουτό έστιν το ύγιαίνειν μάλλον ή το κάμνειν, ήγει συ τουτί, ύγιεινον [είπεϊν οἴόν] τε και νοσώδες. Οί δέ δήπου τοσούτον μόνον ἴσασιν · ότ β εμπνοντικ εύστ ίσεπ ικνέδίε ττ νοέκπ εύοσταί εύοτ ικτείο ιτΟ". ΙΜ  $\Omega \Omega$ .  $\Omega \Omega$ 

ζήν και ού πολλοϊς κρεϊττον τεθνάναι;

. ΑΛ. Οίμαι έγωγε τούτό γε.

. ΑΑ. Οὐκ ἔγωγε. ΙΙ. Οζς ούν τεθνάναι λυσιτελεϊ, ταύτά οίει δεινά είναι και οίς ζην;

Αλλά τούτο βή συ δίδως τοῖς ἰατροῖς γιγνώσκειν ἢ ἄλλφ τινί δημιουργῷ

ΣΩ. Κατανοείς, δι Λάχης, δι τι λέγει; ι ώλον και δεινών και μη δεινωτή τοιτής τους, δυ έγο κάνος και ώτ νήκπ

είσεται δτω άμεινον ζην η τεθνάναι; καίτοι σύ, δ. Μικία, πότερον όμολογεϊς ΛΑ. \*Εγωγε, ότι γε τούς μάντεις καλεί τούς άνδρείους · τίς γάρ δή άλλος

ΙΙ. Τί δέ; μάντει αδ οίει προσήκειν τα δεινά γιγνώσκειν και τα θαρραλέα; μάντις είναι ή ούτε μάντις ούτε άνδρεϊος;

δ τι δέ τω άμεινον τούτων ἢ παθεϊν ἤ μὴ παθεϊν, τί μᾶλλον μάντει προσήκει χρημάτων έσται, είτε νίκη είτε ήττα ἢ πολέμου ἢ καὶ ἄλλης τινός άγωνίας. μόνον δεί γιγνώσχειν τῶν ἐσομένων, είτε τφ θάνατος είτε νόσος είτε ἀποβολή ΙΙ. 'Ωι έγω λέγω πολύ μάλλον, ῶ βέλτιστε ' έπεὶ μάντιν γε τὰ σημεΐα ΛΑ. "Εγωγε τίνι γάρ άλλφ;

ούτε γάρ μάντιν ούτε ίατρον ούτε άλλον ούδένα δηλοί δντινα λέγει τον άνδρεϊον, ΑΑ. Άλλ' έγω τούτο ού μανθάνω, ὧ Σώκρατες, ὅ τι βούλεται λέγειν : κρίναι η άλλφ ότφοϋν;

εί μη εί θεόν τινα λέγει αύτον είναι. Έμοι μέν ούν φαίνεται Μικίας ούκ έθέλειν

ΑΑ. Σύ τοίνυν, δ. Σώκρατες, εί βούλει πυνθάνεσθαι, πυνθάνου έγω δ ποτε νοεί ται έάν τι φαίνηται λέγων, ξυγχωρησόμεθα, εί δε μή, διδάξομεν. λέγειν καί ού λόγου ένεκα ταϋτα λέγει. Αὐτοϋ ούν σαφέστερον πυθώμεθα τί ΣΩ. Ούδεν ούδ' έμοι δοκεϊ, ὧ Λάχης ' άλλ' όρῶμεν μή Νικίας οἴεταί τι c νῦν δὲ τι ἄν τις ἐν ξυνουσία τοιῷδε μάτην κενοῖς λόγοις αὐτὸς αύτὸν κοσμοϊ; Εί μεν ούν έν δικαστηρίφ ήμεν οι λόγοι ήσαν, είχεν άν τινα λόγον ταϋτα ποιεεν · συ τοιαύτα στρέφεσθαι, εί έβουλόμεθα μη δοκεΐν έναντία ήμιν αυτοίς λέγειν. τομενος την αύτου άπορίαν καίτοι κάν ήμεζς οίοι τε ήμεν άρτι έρω τε καί ηενναίως διιολογεϊν δαι ούδέν λέγει, άλλά στρέφεται άνω και κάτω έπικρυπ- δ

 $\Sigma \Omega$ . Αλλ' ούδέν με κωλύει  $\cdot$  κοινή γάρ έσται ή πύστις ύπέρ έμοῦ τε καί σοῦ. ινυμουπέπ ρώννκί ρωοί

Υάχης τον λόγον την άνδρείαν έπιστήμην φής δεινών τε καί θαρραλέων είναι; Φ ΣΩ. Λέγε δή μοι, ὧ Νικία, μᾶλλον δ' ήμῖν · κοινούμεθα γάρ έγώ τε καί .νὖο νέιμ μέν οὖν.

έπιστήμην προσλάβη . ούχ ούτως έλεγες; μήτε μάντις αύτό γνώσεται μηδέ άνδρεϊος έσται, έάν μη αύτην ταύτην τήν ΣΩ. Τοῦτο δέ ού παντός δή είναι άνδρός γνώναι, όπότε γε μήτε ίατρός ΝΙ. "Ελωγε.

.νύο νέμ ωτύΟ .ΙΜ

ΣΩ. Κατά την παροιμίαν άρα τῷ όντι ούκ άν πάσα ὖς γνοίη ούδ' άν άνδρεία

. Узхоб 101, ОО .IV γένοιτο.

τος τιθέμενον άνδρείαν τουσή δπερ συ τίθεσαι. λέοντα και έλαφον και ταϋρον και πιθηκον πρός άνδρείαν φάναι πεφυκέναι ταύτα λέοντα ή πάρδαλιν ή τινα κάπρον φάναι είδέναι · άλλ' άνάγκη όμοίως σοφόν είναι, ώστε ά όλίγοι άνθρώπων ίσασι διά τό χαλεπά είναι γνώναι, λέγοντι μηδενός θηρίου άποδέχεσθαι άνδρείαν, η ξυγχωρείν θηρίον τι ούτω άνδρείαν γεγονέναι. Τούτο δε λέγω ού παίζων, άλλ' άναγκαϊον οίμαι τῷ ταϋτα ΣΩ. Δήλον δή, & Μικία, ότι ούδε τήν Κρομμυωνίαν ύν πιστεύεις σύ γε θ

α πάντες δμολογοϋμεν άνδρεϊα είναι, η πάσιν έναντιούμενος τολμάς μηδέ τούτο άπόκριναι, & Μικία, πότερον σοφώτερα φής ήμῶν ταύτα είναι τα θηρία,  $\Lambda\Lambda$ .  $N\eta$  τους θεούς, και εύ γε λέγεις,  $\delta$  Σώκρατες. Και ήμεν ώς άληθώς 1978

α δεινά ύπό άγνοίας μη φοβούμενον, άλλ' άφοβον καί μώρον ή και τα παιδία Ού γάρ τι, ὧ Λάχης, έγωγε άνδρεῖα καλῶ οὕτε θηρία οὕτε ἄλλο ούδὲν ; νϊελωκ ώτύω ωϊες δνώ

μετά άπρομηθίας πάνυ πολλοϊς καί ένδρών και γυναικών καί παίδων καί πάνυ τισίν όλίγοις οίμαι μετεϊναι, θρασύτητος δέ και τόλμης και του άφόβου άφοβον και το άνδρεΐον ού ταύτόν έστιν. Έγω δε άνδρείας μεν και προμηθίας α ότ ιμωίο, ίλλλ΄, είνσεια καλείν, α δι' άγνοιαν ούδεν δέδοικεν, Άλλλ, οίμαι, τό b

ьвеі

p

θηρίων. Ταϊτ' οὔν & συ καλεϊς άνδρεϊα και οἱ πολλοί, έγω θρασέα καλῶ,

ανδρεϊα δε τὰ φρόνιμα περὶ ὧν λέγω.
 ΑΛ. Θέασαι, ὧ Σώκρατες, ὡς εὖ ὅδε ἑαυτὸν δή, ὡς οἴεται, κοσμεϊ τῷ
 ΑΛ. Θέασαι, ὧ Σώκρατες, ὑς κόλοείους εἶναι, πούτους ἀποστερείνι ἔπι-

Χειδες ιαριμό της τικής. γολώ. οης θε πάντες φίτογολομαιν άνθρείους είναι, τούτους άποστερεϊν έπι-

ΝΕ Ούκουν έγωγε, ὧ Λάχης, ἀλλὰ θάρρει · φημὶ γάρ σε εἶναι σοφόν, καὶ Λάμαχόν γε, εἴπερ ἐστὲ ἀνδρεἴοι, καὶ ἄλλους γε συχνούς ᾿Αθηναίων.

Λαμαχον γε, ειπερ εστε ανορεισι, και αλλους γε συχνους Ασηγαιων. ΛΑ. Ούδὲν έρῶ πρὸς ταῦτα, ἔχων εἰπεῖν, ἴνα μή με φῆς ὡς ἀληθῶς Αἰἔωνέα εἶναι <sup>1</sup>.

ΣΩ. Μηδέ γε είπης, & Λάχης και γάρ μοι δοκείς τούδε μή ήσθησθαι ότι

ταύτην την σοφίαν παρά Δάμωνος τοῦ ήμετέρου ἑταίρου ³ παρείληφεν, ὁ δάμων τῷ Προδίκφ πολλά πλησιάζει, ὃς δη δοκεῖ τῶν σοφιστῶν κάλλιστα τὰ τοιαϋτα ὀνόματα διαιρεῖν.

ΑΑ. Καί γὰρ πρέπει, ὧ Σώκρατες, σοφιστή τὰ τοιαϋτα μάλλον κομψεύεσθαι ἢ ἀνδρί ὅν ἡ πόλις ἀξιοῖ αὐτής προεστάναι.

ΣΩ. Πρέπει μέντοι, ὧ μακάριε, τῶν μεγίστων προστατοϋντι μεγίστης φρονήσεως μετέχειν βοκεῖ δέ μοι Μικίας ἄξιος εἴναι ἐπισκέψεως, ὅποι ποτὲ βλέπων τοϋνομα τοῦτο τίθησι τὴν ἀνδρείαν.

ΑΛ. Αὐτὸς τοίνυν σκόπει, ὧ Σώκρατες. ΣΩ. Τοῦτο με ἀφήσειν σε τῆς ΣΩ. Τοῦτο μέλλω ποιεῖν, ὧ ἄριστε ' μὴ μέντοι οἴου με ἀφήσειν σε τῆς χυρινιίας τῶ λενόμενα.

κοινωνίας τοῦ λόγου, ἀλλὰ πρόσεχε τον νοῦν καὶ συσκόπει τὰ λεγόμενα. ΑΑ. Ταῦτα δη ἔστω, εἰ δοκεῖ χρῆναι.

ΔΩ. Άλλά δοκεῖ. Σὐ δέ, Μικία, λέγε ήμιν πάλιν ἐξ ἀρχῆς · οἰσθ' ὅτι τὴν ἀνδρείαν κατ' ἀρχὰς τοῦ λόγου ἐσκοποῦμεν ὡς μέρος ἀρετῆς σκοποῦντες;

ΙΝ Πάνμ νε.

Μ. Πάνυ γε.  $\Sigma \Omega$ . Ούκοῦν καὶ σὸ τοῦτο ἀπεκρίνω ὡς μόριον, ὅντων δή καὶ ἄλλων μερῶν,

ά ξύμπαντα άρετή κέκληται; ΝΙ. Πῶς γὰρ οὕ;

ΣΩ. Αρ' οῦν ἄπερ ἐγὼ καὶ σὐ ταῦτα λέγεις; Ἐγὼ δὲ καλῶ πρὸς ἀνδρείᾳ σωφροσύνην καὶ δικαιοσύνην καὶ ἄλλ' ἄττα τοιαῦτα. Οὐ καὶ σύ;

1 The inhabitants of the Attic deme Aixone had the name of being slanderous.

The Greeks even knew a verb αίξωνεύομαι (Harpocr., s. v. Αίζωνή).

<sup>8</sup> Damon of Oa was the author of a theory on the psychological influence of music, of which we find traces in Plato's Rep. III 398 c ff., and IV 424 c. He may be called a fore-runner of Aristoxenus and his predecessors. Plut. (Pev. 4) calls him the master of Pericles. According to Arist, Ath. Pol. 27, 4 it was Damon who advised Pericles to establish the unobopopa (payment to the judges).

Diels, VS.<sup>5</sup> 37 B gives the fragments of Damon's treatise, the Aveopagiticus. To consult: Arm. J. Janssens, art. Damon van Oa in Tijdschr. v. Phil. 1941 p. 499-566 and 649-712. A short account is given by K. Freeman, The pre-socv. Philosophers, Oxford 1946, p. 207 f.

h

ΝΙ. Πάνυ μέν οὖν.

ΣΩ. Έχε δή · ταῦτα μὲν γὰρ ὁμολογοῦμεν, περὶ δὲ τῶν δεινῶν καὶ θαρραλέων σκεψώμεθα, ὅπως μὴ σὺ μὲν ἄλλ' ἄττα ἡγῆ, ἡμεῖς δὲ ἄλλα. "Α μὲν οὖν ἡμεῖς ἡγούμεθα, φράσομέν σοι · σὸ δὲ, ἂν μὴ ὁμολογῆς, διδάξεις. 'Ηγούμεθα δ' ἡμεῖς δεινὰ μὲν εἶναι ἃ καὶ δέος παρέχει, θαρραλέα δὲ ἃ μὴ δέος παρέχει · δέος δὲ παρέχειν οὐ τὰ γεγονότα οὐδὲ τὰ παρόντα τῶν κακῶν, ἀλλὰ τὰ προσδοκώμενα · δέος γὰρ εἶναι προσδοκίαν μέλλοντος κακοῦ · ἢ οὐχ οὕτω καὶ σύ, ὧ Λάγης;

ΛΑ. Πάνυ γε σφόδρα, ὧ Σώκρατες.

ΣΩ. Τά μὲν ἡμέτερα τοίνυν, ὧ Νικία, ἀκούεις, ὅτι δεινὰ μὲν τὰ μέλλοντα c κακά φαμεν εἶναι, θαρραλέα δὲ τὰ μὴ κακὰ ἢ ἀγαθὰ μέλλοντα · σὐ δὲ ταύτη ἢ ἄλλη περὶ τούτων λέγεις;

ΝΙ. Ταύτη ἔγωγε.

ΣΩ. Τούτων δέ γε την ἐπιστήμην ἀνδρείαν προσαγορεύεις;

ΝΙ. Κομιδή γε.

ΣΩ. "Ετι δή τὸ τρίτον σκεψώμεθα εἰ ξυνδοκεῖ σοί τε καὶ ἡμῖν.

ΝΙ. Τὸ ποῖον δὴ τοῦτο;

ΣΩ. Έγὼ δὴ φράσω. Δοκεῖ γὰρ δὴ ἐμοί τε καὶ τῷδε, περὶ ὅσων ἐστὶν ἀ ἐπιστήμη, οὐκ ἄλλη μὲν εἶναι περὶ γεγονότος, εἰδέναι ὅπη γέγονεν, ἄλλη δὲ περὶ γιγνομένων, ὅπη γίγνεται, ἄλλη δὲ ὅπη ἄν κάλλιστα γένοιτο καὶ γενήσεται τὸ μήπω γεγονός, ἀλλ' ἡ αὐτή. Οἶον περὶ τὸ ὑγιεινὸν εἰς ἄπαντας τοὺς χρόνους οὐκ ἄλλη τις ἢ ⟨ἡ⟩ ἰατρική, μία οὖσα, ἐφορῷ καὶ γιγνόμενα καὶ γεγονότα καὶ γενησόμενα ὅπη γενήσεται καὶ περὶ τὰ ἐκ τῆς γῆς αὖ φυόμενα ἡ ε γεωργία ὡσαὐτως ἔχει καὶ δήπου τὰ περὶ τὸν πόλεμον αὐτοὶ ἄν μαρτυρήσαιτε ὅτι ἡ στρατηγία κάλλιστα προμηθεῖται τά τε ἄλλα καὶ περὶ τὸ μέλλον ἔσεσθαι, οὐδὲ τῆ μαντικῆ οἴεται δεῖν ὑπηρετεῖν, ἀλλὰ ἄρχειν, ὡς εἰδυῖα κάλλιον τὰ περὶ τὸν πόλεμον καὶ γιγνόμενα καὶ γενησόμενα καὶ ὁ νόμος οὕτω τάττει, Ις πὸς τὸν πόλεμον καὶ γιγνόμενα καὶ γενησόμενα τοῦ μάντεως · φήσομεν ταῦτα, ὧ Λάχης;

-99a

ΛΑ. Φήσομεν.

ΣΩ. Τί δέ; Σύ ἡμῖν, ὧ Νικία, ξύμφης περὶ τῶν αὐτῶν τὴν αὐτὴν ἐπιστήμην καὶ ἐσομένων καὶ γιγνομένων καὶ γεγονότων ἐπαΐειν;

ΝΙ. "Έγωγε · δοκεῖ γάρ μοι ούτως, ὧ Σώκρατες.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐκοῦν, ὧ ἄριστε, καὶ ἡ ἀνδρεία τῶν δεινῶν ἐπιστήμη ἐστὶν καὶ θαρραλέων, ὡς φής · ἢ γάρ;

ΝΙ. Ναί.

 $\Sigma\Omega$ . Τὰ δὲ δεινὰ ώμολόγηται καὶ τὰ θαρραλέα τὰ μὲν μέλλοντα ἀγαθά, τὰ δὲ μέλλοντα κακὰ εἶναι.

ΝΙ. Πάνυ γε.

- ΩΖ Η' 36 Υ' αὐτή επιστήμη των αὐτων καὶ μελλόντων καὶ πάντως έχόν-

.ນລvis vພາ ເກັນ IN

ΜΙ. "Εστι ταῦτα.
 ΣΩ. Οὐ μόνον ἄρα τῶν δεινῶν καὶ θαρραλέων ἡ ἀνδρεία ἐπιστήμη ἐστίν οὐ γὰρ μελλόντων μόνον πέρι τῶν ἀγαθῶν τε καὶ κακῶν ἐπαίει, ἀλλὰ καὶ οὐ γὰρ μελλόντων καὶ γεγονότων καὶ πάντως ἐχόντων, ὥσπερ αἱ ἄλλαι ἐπιστῆμαι.

άλλά σχεδόν τι ή περί πάντων άγαθων τε και κακών και πάντως έχόντων, ώς νϋν αὔ ὁ σὸς λόγος, ἀνδρεία ἄν εἴη. Ούτως αὔ μετατίθεσθαι ή πῶς λέγεις, ὧ Νικία;

ΜΙ. "Εμοιγε δοκεϊ, ὧ Σώκρατες.
ΣΩ. Δοκεϊ οὖν σοι, ὧ δαιμόνιε, ἀπολείπειν ἄν τι ὁ τοιοϋτος ἀρετης, εἴπερ είδείη τά τε άγαθὰ πάντα καὶ παντάπασιν ὡς γίγνεται καὶ γενήσεται καὶ γέγονε, καὶ τὰ κακὰ ὡσαύτως; Καὶ τοῦτον οἴει ἄν σὰ ἐνδεᾶ εἶναι σωφροσύνης η δικαιοσύνης τε καὶ ὁσιότητος, ῷ γε μόνφ προσήκει καὶ περὶ θεοὺς καὶ περὶ δικαιοσύνης τε καὶ ὁσιότητος, ῷ γε μόνφ προσήκει καὶ περὶ θεοὺς καὶ περὶ θε ἀνθρώπους ἐξευλαβεῖσθαί τε τὰ δεινὰ καὶ τὰ μή, καὶ τὰγαθὰ πορίζεσθαι, ἐπι-

σταμένω όρθως προσομιλεϊν; ΝΙ. Λέγειν τί, ὧ Σώκρατες, μοί δοκεϊς. ΣΩ. Οὐκ ἄρα, ὧ Νικία, μόριον ἀρετῆς ἄν εἴη τὸ νῦν σοι λεγόμενον, ἀλλὰ σύμπασα ἀρετή.

NI. Έρικεν.  $\Sigma \Omega$ . Καί μην έφαμέν γε την άνδρείαν μόριον είναι εν των της άρετης.

ΝΙ. Ψέφαιτεν γάρ.ΣΩ. Τὸ δέ γε νῦν λεγόιτενον οὸ φαίνεται.ΝΙ. Οὸκ ἔοικεν.

ΣΩ. Οὐκ ἄρα ηὑρήκαμεν, ὧ Νικία, ἀνδρεία ὅ τι ἐστίν. ΝΙ. Οὐ φαινόμεθα.

difficulties with the idea with the idea of virtue. He is convinced, but has still planations on the possibility of teaching virtue. He is convinced, but has still a little difficulty:

a little difficulty:

**a**. L.l. 329 b:

aporia

definition

tourth

Νῦν οὖν, ὧ Πρωταγόρα, σμικροῦ τινος ἐνδεής εἰμι πάντ' ἔχειν, εἴ μοι ἀποκρίναιο τόδε.

Τὴν ἀρετὴν φὴς διδακτὸν εἶναι, καὶ ἐγὼ εἴπερ ἄλλω τω ἀνθρώπων πειθοίμην άν, καὶ σοὶ πείθομαι · δ δ' ἐθαύμασά σου λέγοντος, τοῦτό μοι ἐν τῆ ψυγῆ ἀποπλήρωσον. Έλεγες γάρ ότι ὁ Ζεύς τὴν δικαιοσύνην καὶ τὴν αἰδῶ πέμψειεν τοῖς ἀνθρώποις, καὶ αὖ πολλαχοῦ ἐν τοῖς λόγοις ἐλέγετο ὑπὸ σοῦ ἡ δικαιοσύνη καὶ σωφροσύνη καὶ δσιότης καὶ πάντα ταῦτα ὡς ἔν τι εἴη συλλήβδην, ἀρετή : ταῦτ' οὖν αὐτὰ δίελθέ μοι ἀκριβῶς τῷ λόγῳ, πότερον εν μέν τί ἐστιν ἡ ἀρετή, μόρια δε αὐτῆς ἐστιν ἡ δικαιοσύνη καὶ σωφροσύνη καὶ ὁσιότης, ἢ ταῦτ' ἐστὶν ά νυνδή ἐγὼ ἔλεγον πάντα ὀνόματα τοῦ αὐτοῦ ἐνὸς ὄντος · τοῦτ' ἐστὶν δ ἔτι έπιποθῶ.

 Αλλά ράδιον τοῦτό γ', ἔφη, ὧ Σώκρατες, ἀποκρίνασθαι, ὅτι ἑνὸς ὄντος τῆς ἀρετῆς μόριά ἐστιν & ἐρωτᾶς. — Πότερον, ἔφην, ὥσπερ προσώπου τὰ μόρια μόριά ἐστιν, στόμα τε καὶ ῥὶς καὶ ὀφθαλμοὶ καὶ ὧτα, ἢ ὥσπερ τὰ τοῦ χρυσοῦ μόρια οὐδὲν διαφέρει [τὰ ἔτερα τῶν ἐτέρων] ἀλλήλων καὶ τοῦ ὅλου, άλλ' ή μεγέθει καὶ σμικρότητι; — Έκείνως μοι φαίνεται, ὧ Σώκρατες, ὥσπερ e τὰ τοῦ προσώπου μόρια ἔγει πρὸς τὸ ὅλον πρόσωπον. —

Then Socr. tries to prove that δικαιοσύνη and δσιότης, σωφροσύνη and σοφία are the same. Finally Prot. grants, rather reluctantly, that these four virtues are ἐπιεικῶς παραπλήσια ἀλλήλοις (349 d); only the fifth virtue, ἀνδρεία, is very different from them.

Socr. next proceeds to prove that all the five virtues may be reduced to knowledge. He first asks Prot. this preliminary question:

#### L.l. 352 b: b.

 $\Pi$ ως έχεις πρὸς ἐπιστήμην;  $\Pi$ ότερον καὶ τοῦτό σοι δοκεῖ ώσπερ τοῖς πολλοῖς the ruling function of άνθρώποις, ἢ ἄλλως; Δοκεῖ δὲ τοῖς πολλοῖς περὶ ἐπιστήμης τοιοῦτόν τι, οὐκ knowledge ίσχυρον οὐδ' ήγεμονικόν οὐδ' άρχικον εἶναι · οὐδὲ ώς περὶ τοιούτου αὐτοῦ όντος διανοοῦνται, άλλ' ἐνούσης πολλάκις ἀνθρώπω ἐπιστήμης οὐ τὴν ἐπιστήμην αὐτοῦ ἄρχειν, ἀλλ' ἄλλο τι, τοτὲ μὲν θυμόν, τοτὲ δὲ ἡδονήν, τοτὲ δὲ λύπην, ένίστε δὲ ἔρωτα, πολλάκις δὲ φόβον, ἀτεχνῶς διανοούμενοι περὶ τῆς ἐπιστήμης ώσπερ περὶ ἀνδραπόδου, περιελκομένης ὑπὸ τῶν ἄλλων ἀπάντων. Ἄρ' οὖν 352c καὶ σοὶ τοιοῦτόν τι περὶ αὐτῆς δοκεῖ, ἢ καλόν τε εἶναι ἡ ἐπιστήμη καὶ οἶον άρχειν τοῦ ἀνθρώπου, καὶ ἐάνπερ γιγνώσκη τις τάγαθὰ καὶ τὰ κακά, μὴ ἂν κρατηθηναι ύπὸ μηδενὸς ώστε άλλ' άττα πράττειν η αν ἐπιστήμη κελεύη, άλλ' ίκανὴν εἶναι τὴν φρόνησιν βοηθεῖν τῷ ἀνθρώπῳ;

 Καὶ δοχεῖ, ἔφη, ὥσπερ σὸ λέγεις, ὧ Σώχρατες, καὶ ἄμα, εἴπερ τῳ ἄλλῳ, αίσχρόν ἐστι καὶ ἐμοὶ σοφίαν καὶ ἐπιστήμην μὴ οὐχὶ πάντων κράτιστον φάναι d είναι τῶν ἀνθρωπείων πραγμάτων. — Καλῶς γε, ἔφην ἐγώ, σὸ λέγων καὶ άληθῆ.

Hence the thesis of Socr. that, when a man knows what is good, he cannot nobody sins willingly do what is wrong. See our nr. 189 c and d.

But Socr. maintains his thesis; it really seems to him so: this thesis the truth about the same subject, the latter is not. Hippias protests violently. sequences of is better than he who does it unwillingly (&kou). For the first is also able to speak 212-In the Hippins Minor Socr. defends the thesis that he who lies willingly strange con-

# a. Pl., Hipp. Min. 372 d:

otherwise. son! with which we may do wrong willingly than one with which we cannot do the use of lifeless instruments, such as oars, in like manner we can better have a do else. And in wrestling and all other bodily functions it is the same. So it is in For example runners who willingly run slowly are better than those who cannot τώντες καί άμαρτάνοντες έκόντες άλλά μή άκοντες, βελτίους είναι ή οί άκοντες. -οπαχέ και ιονειρδουσφ τας αδικούντες και ψευδόμενοι και έξαπα-

## tb. 375 d-376 b:

בפסטדמנ אן סל מאסטדבק. 111. Δεινόν μεντάν είη, & Σώκρατες, εί οι έκόντες άδικοϋντες βελτίους

 $\Omega$ .  $\Omega$  κόγι κας τως εξουνεταί  $\Omega$  εξουνεταί  $\Omega$ 

ΣΩ. Έγω δ' φμην, δ' Ιππία, και σοί φανήναι. Πάλιν δ' άπόκριναι τή 111. Ούκουν έμοιγε.

δικαιοσύνη ούχι ή δύναμίς τίς έστιν ή έπιστήμη ή άμφότερα; ή ούκ άνάγκη

έν γέ τι τούτων είναι την δικαιοσύνην;

III. Nat.

ΣΩ. Οὐκοῦν εἰ μεν δύναμίς έστι τῆς ψυχῆς ἡ δικαιοσύνη, ἡ δυνατωτέρα 3**\2**6

ΙΠ. Εφάνη γάρ. ψυχή δικαιοτέρα έστι; βελτίων γάρ που ήμιν έφάνη, ὧ άριστε, ή τοιαύτη.

; αφέτωκιδά ΣΩ. Τί δ' εἰ ἐπιστήμη; οὐχ ἡ σοφωτέρα ψυχή δικαιοτέρα, ἡ δ' ἀμαθεστέρα

ΣΩ. Τί δ εἰ ἀμφότερα; ούχ ἡ άμφοτέρας ἔχουσα, ἐπιστήμην καὶ δύναμιν, <111. Mat.>

δικαιοτέρα, ή δ' άμαθεστέρα άδικωτέρα; ούχ ουτως άνάγκη ἔχειν;

III. Dainetai.

3762 Eppasian; άμφότερα μάλλον δυναμένη ποιείν, και τά καλά και τά αισχρά, περί πάσαν ΣΩ. Ούκουν η δυνατωτέρα και σοφωτέρα αυτη άμείνων ούσα έφάνη και

ІП. "Еоскеу. τέχνην ταύτα δε δικαιοσύνης φαίνεται, ήτοι άμφότερα ή το Ετερον. ΣΩ. "Οταν άρα τὰ αἰσχρὰ ἐργάζηται, ἐκοῦσα ἐργάζεται διὰ δύναμιν καὶ III. Nai.

ΣΩ. Και το μέν γε άδικεϊν κακά ποιεϊν έστιν, το δε μή άδικεϊν καλά.

IN. Nat.

ΣΩ. Οὐκοῦν ἡ δυνατωτέρα καὶ ἀμείνων ψυχή, ὅτανπερ ἀδικἢ, ἐκοῦσα ἀδικήσει, ἡ δὲ πονηρὰ ἄκουσα;

ΙΠ. Φαίνεται.

Ω. Οὐκοῦν ἀγαθός ἀνήρ ὁ τὴν ἀγαθὴν ψυχὴν ἔχων, κακός δὲ ὁ τὴν κακήν; ΠΙ. Ναί.

κοντα, μέν άρα άνδρός έστιν έκόντα άδικεϊν, κακού  $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$ 

είπερ ο άγαθος άγαθην ψυχήν έχει. ΙΠ. Άλλά μήν έχει.

 $\Sigma \Omega$ . Ο άρα έκων άμαρτάνων και αἰσχρά και άδικα ποιών,  $\tilde{\omega}$  Ίππία, εἴπερ

τίς έστιν ούτος, ούκ ᾶν ἄλλος εἴη ἢ ὁ ἀγαθός. ΙΠ. Ούκ ἔχω όπως σοι συγχωρήσω, ὧ Σώκρατες, ταϋτα.

νῦν τάρ έμοί, ὅ 'Ιππία' ἀλλ' ἀναγκαῖον οὕτω φαίνεσθαι νῦν  $\Omega \Omega$ 

ye ήμιν έκ του λόγου.

To consult: B. I. H. Ovink. Philosophische Ethlärung der platonischen Dialoge

To consult: B. J. H. Ovink, Philosophische Erblärung der platonischen Dialoge Meno u. Hippias Minor, Amsterdam, 1931, p. 125-201. "Die Schwierigkeit im ersten Teil unsres Dialogs rührt daher, dass die praktische Vernunft von der theoretischen nicht schaff und klar genug unterschieden ist" (O.c. p. 166).

in the Gorgias

213—The same questions return in the Gorgias and Meno.
In Gorg. 466 b Polus contends that the rhetors "have great power in political life" (µέγιστον δύνανται ἐν τατζ πόλεσιν). Socr. replies: "No, they have not. They do what seems good to them—such as making men to be killed unrighteously—; but not what they really will." This difference between ποιεΐν & δοκεῖ αὐτοῖς and ποιεῖν & βούλονται is explained by him as follows:

a. Pl., Gorg. 467 c:

ΣΩ. Πότερον οὖν σοι δοκοῦσιν οἱ ἄνθρωποι τοῦτο βούλεσθαι δ ἄν πράττω- Μεπ.will" σιν ἐκάστοτε, ἢ ἐκεἴνο οὖ ἔνεκα πράττουσιν τοῦθ' δ πράττουσιν; Οἴον οἱ τὰ sense what φάρμακα πίνοντες παρὰ τῶν ἰατρῶν πότερόν σοι δοκοῦσιν τοῦτο βούλεσθαι is good ὅπερ ποιοῦσιν, πίνειν τὸ φάρμακον καὶ ἀλγεῖν, ἢ ἐκεῖνο, τὸ ὑγιαίνειν, οὖ ἔνεκα πίνουσιν.

ΠΩΛ. Δηλον ότι τὸ ύγιαίνειν. ΣΩ. Οὐχοῦν καὶ οἱ πλέοντές τε καὶ τὸν ἄλλον χρηματισμὸν χρηματιζόμενοι 467d οὐ τοῦτό ἐστιν ὁ βοὑλονται, δ ποιοῦσιν ἐκάστοτε · τίς γὰρ βούλεται πλεῖν τε καὶ κινδυνεύειν καὶ πράγματ ἔχειν; ἄλλ' ἐκεῖνο, οἴμαι, οὖ ἕνεκα πλέουσιν,

πλουτεϊν · πλούτου γάρ ένεκα πλέουσιν. ΠΩΛ. Πάνυ γε.

 $\Sigma\Omega$ . Άλλο τι ούν ούτω καὶ περὶ πάντων; ἐάν τίς τι πράττη ἕνεκά του, ού τοῦτο βούλεται  $\delta$  πράττει, ἀλλ' ἐκεῖνο οὕ ἕνεκα πράττει;  $\Omega\Omega\Lambda$ .  $\Omega$ αί.

e ΣΩ. ¾Αρ' οὖν ἔστιν τι τῶν ὄντων, δ οὐχὶ ἤτοι ἀγαθόν γ' ἐστὶν ἢ κακὸν ἢ μεταξὺ τούτων οὕτε ἀγαθὸν οὕτε κακόν;

ΠΩΛ. Πολλή ἀνάγκη, ὧ Σώκρατες.

ΣΩ. Οὐκοῦν λέγεις εἶναι ἀγαθὸν μὲν σοφίαν τε καὶ ὑγίειαν καὶ πλοῦτον καὶ τἆλλα τὰ τοιαῦτα, κακὰ δὲ τἀναντία τούτων;

ΠΩΛ. "Έγωγε.

ΣΩ. Τὰ δὲ μήτε ἀγαθὰ μήτε κακὰ ἄρα τοιάδε λέγεις, ἃ ἐνίοτε μὲν μετέχει τοῦ ἀγαθοῦ, ἐνίοτε δὲ τοῦ κακοῦ, ἐνίοτε δὲ οὐδετέρου, οἶον καθῆσθαι καὶ βαδίζειν καὶ τρέχειν καὶ πλεῖν, καὶ οἶον αὖ λίθους καὶ ξύλα καὶ τἄλλα τὰ τοιαῦτα; Οὐ ταῦτα λέγεις; ἢ ἄλλ' ἄττα καλεῖς τὰ μήτε ἀγαθὰ μήτε κακά; ΠΩΛ. Οὕκ, ἀλλὰ ταῦτα.

 $\Sigma\Omega$ . Πότερον οὖν τὰ μεταξύ ταῦτα ἕνεκα τῶν ἀγαθῶν πράττουσιν, ὅταν πράττωσιν, ἢ τἀγαθὰ τῶν μεταξύ;

ΠΩΛ. Τὰ μεταξύ δήπου τῶν ἀγαθῶν.

ΣΩ. Τὸ ἀγαθὸν ἄρα διώκοντες καὶ βαδίζομεν, ὅταν βαδίζωμεν, οἰόμενοι βέλτιον εἶναι, καὶ τὸ ἐναντίον ἔσταμεν, ὅταν ἑστῶμεν, τοῦ αὐτοῦ ἕνεκα, τοῦ ἀγαθοῦ ˙ ἢ οὕ;

ΠΩΛ. Ναί.

ΣΩ. Οὐκοῦν καὶ ἀποκτείνυμεν, εἴ τιν' ἀποκτείνυμεν, καὶ ἐκβάλλομεν καὶ ἀφαιρούμεθα χρήματα, οἰόμενοι ἄμεινον εἶναι ἡμῖν ταῦτα ποιεῖν ἢ μή;

ΠΩΛ. Πάνυ γε.

 $\Sigma\Omega.$  Ένεκ' ἄρα τοῦ ἀγαθοῦ ἄπαντα ταῦτα ποιοῦσιν οἱ ποιοῦντες. ΠΩΛ. Φημί.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐκοῦν ὡμολογήσαμεν, ἃ ἕνεκά του ποιοῦμεν, μὴ ἐκεῖνα βούλεσθαι,  $\mathbf{c}$  ἀλλ' ἐκεῖνο οὖ ἕνεκα ταῦτα ποιοῦμεν;

ΠΩΛ. Μάλιστα.

ΣΩ. Οὐκ ἄρα σφάττειν βουλόμεθα οὐδ' ἐκβάλλειν ἐκ τῶν πόλεων οὐδὲ χρήματα ἀφαιρεῖσθαι ἀπλῶς οὕτως, ἀλλ' ἐὰν μὲν ὡφέλιμα ἢ ταῦτα, βουλόμεθα πράττειν αὐτά, βλαβερὰ δὲ ὄντα οὐ βουλόμεθα. Τὰ γὰρ ἀγαθὰ βουλόμεθα, ὡς φὴς σύ, τὰ δὲ μήτε ἀγαθὰ μήτε κακὰ οὐ βουλόμεθα, οὐδὲ τὰ κακά ἢ γάρ; ᾿Αληθῆ σοι δοκῶ λέγειν, ὧ Πῶλε, ἢ οὕ; Τί οὐκ ἀποκρίνει;

 $\Pi\Omega\Lambda$ . 'Αληθη.

ΦΩ. Οὐκοῦν εἴπερ ταῦτα ὁμολογοῦμεν, εἴ τις ἀποκτείνει τινὰ ἢ ἐκβάλλει ἐκ πόλεως ἢ ἀφαιρεῖται χρήματα, εἴτε τύραννος ὢν εἴτε ῥήτωρ, οἰόμενος ἄμεινον εἶναι αὐτῷ, τυγχάνει δὲ ὂν κάκιον, οὖτος δήπου ποιεῖ ἀ δοκεῖ αὐτῷ ἡ γάρ;

ΠΩΛ. Ναί.

 $\Sigma\Omega$ .  ${}^{3}\!A$ ρ' οὖν καὶ ἀ βούλεται, εἴπερ τυγχάνει ταῦτα κακὰ ὄντα; Τί οὐκ ἀποκρίνει;

ΠΩΛ. 'Αλλ' ού μοι δοκεῖ ποιεῖν & βούλεται.

 $\Sigma \Omega$ . Έστιν οὖν ὅπως ὁ τοιοῦτος μέγα δύναται ἐν τἢ πόλει ταύτη, εἴπερ έστι το μέγα δύνασθαι άγαθόν τι κατά την σην όμολογίαν;

ΠΩΛ. Οὐκ ἔστιν.

 $\Sigma\Omega$ . 'Αληθη άρα έγὼ έλεγον, λέγων ὅτι ἔστιν ἄνθρωπον ποιοῦντα ἐν πόλει ά δοχεῖ αὐτῷ μὴ μέγα δύνασθαι μηδὲ ποιεῖν ά βούλεται.

So Polus and Socr. agree with each other on this point:

Ib. 509 e<sup>5</sup>: b.

again: nobody does willingly

(ώμολογήσαμεν) μηδένα βουλόμενον άδικεῖν, άλλ' ἄκοντας τούς άδικοῦντας any wrong πάντας άδικεῖν.

214—In the Meno 86 d-87 c Socr. proceeds by hypothesis in order to answer to the question ἆρα διδακτὸν ἀρετή.

Pl., Meno 87 c:

again: is virtue knowledge?

Εί δέ γ' ἐστὶν ἐπιστήμη τις ἡ ἀρετή, δῆλον ὅτι διδακτὸν ἂν εἴη.

Socr. and Meno now first agree that virtue = φρόνησις, and therefore that it can be taught. Yet Socr. mentions the difficulty that there are no διδάσκαλοι of virtue; so they must have been mistaken in their definition.

Ib. 97 a Meno asks:

MEN.  $\Pi \tilde{\omega}_{\varsigma} \delta \tilde{\eta}$  [ $\delta \rho \theta \tilde{\omega}_{\varsigma}$ ]  $\lambda \acute{\epsilon} \gamma \epsilon_{\iota \varsigma}$ ;

it may be due also to

 $\Sigma\Omega$ . Έγω έρω. Εἴ τις εἰδως τὴν όδὸν τὴν εἰς Λάρισαν ἢ ὅποι βούλει ἄλλοσε  $\frac{\delta}{\delta\rho\theta\eta}$  δόξα βαδίζοι καὶ ἄλλοις ἡγοῖτο, ἄλλο τι ὀρθῶς ἂν καὶ εὖ ἡγοῖτο;

ΜΕΝ. Πάνυ γε.

ΣΩ. Τί δ' εἴ τις ὀρθῶς μὲν δοξάζων ἥτις ἐστὶν ἡ ὀδός, ἐληλυθὼς δὲ μὴ μηδ' έπιστάμενος, οὐ καὶ οὖτος ἂν ὀρθῶς ἡγοῖτο;

ΜΕΝ. Πάνυ γε.

ΣΩ. Καὶ ἔως γ' ἄν που ὀρθὴν δόξαν ἔχη περὶ ὧν ὁ ἕτερος ἐπιστήμην, ούδὲν γείρων ήγεμών ἔσται οἰόμενος μὲν ἀληθῆ φρονῶν δὲ μή τοῦ τοῦτο φρονοῦντος.

ΜΕΝ. Οὐδὲν γάρ.

 $\Sigma\Omega$ . Δόξα ἄρα ἀληθης πρὸς ὀρθότητα πράξεως οὐδὲν χείρων ἡγεμὼν φρονήσεως καὶ τοῦτό ἐστιν ὁ νυνδή παρελείπομεν ἐν τῆ περὶ τῆς ἀρετῆς σκέψει όποιόν τι είη, λέγοντες ότι φρόνησις μόνον ήγειται τοῦ ὀρθῶς πράττειν · C τὸ δὲ ἄρα καὶ δόξα ἦν ἀληθής.

ΜΕΝ. "Εοικέ γε.

ΣΩ. Οὐδὲν ἄρα ἦττον ἀφέλιμόν ἐστιν ὀρθὴ δόξα ἐπιστήμης.

ΜΕΝ. Τοσούτω γε, ὧ Σώκρατες, ὅτι ὁ μὲν τὴν ἐπιστήμην ἔχων ἀεἰ ἂν ἐπιτυγχάνοι, ὁ δὲ τὴν ὀρθὴν δόξαν τοτὲ μὲν ἂν τυγχάνοι, τοτὲ δ' ού.

ΣΩ. Πῶς λέγεις; Ὁ ἀεὶ ἔχων ὀρθὴν δόξαν οὐκ ἀεὶ ἂν τυγχάνοι, ἕωσπερ δρθά δοξάζοι;

ΜΕΝ. 'Ανάγκη μοι φαίνεται ' ώστε θαυμάζω, ὧ Σώκρατες, τούτου οὕτως έχοντος, ὅ τι δή ποτε πολύ τιμιωτέρα ἡ ἐπιστήμη τῆς ὀρθῆς δόξης, καὶ δι' ὅ τι τὸ μὲν ἔτερον, τὸ δὲ ἔτερόν ἐστιν αὐτῶν.

ΣΩ. Οἴσθα οὖν δι' ὅ τι θαυμάζεις, ἢ ἐγώ σοι εἴπω;

ΜΕΝ. Πάνυ γ' εἰπέ.

ΣΩ. "Ότι τοῖς Δαιδάλου ἀγάλμασιν οὐ προσέσχηκας τὸν νοῦν ' ἴσως δὲ ούδ' έστιν παρ' ύμιν.

ΜΕΝ. Πρός τί δὲ δὴ τοῦτο λέγεις;

ΣΩ. "Ότι καὶ ταῦτα, ἐὰν μὲν μὴ δεδεμένα ἢ, ἀποδιδράσκει καὶ δραπετεύει, έὰν δὲ δεδεμένα, παραμένει.

ΜΕΝ. Τί οὖν δή;

ΣΩ. Τῶν ἐχείνου ποιημάτων λελυμένον μὲν ἐχτῆσθαι οὐ πολλῆς τινος ἄξιόν έστι τιμῆς, ὥσπερ δραπέτην ἄνθρωπον οὐ γὰρ παραμένει δεδεμένον δὲ πολλοῦ ἄξιον · πάνυ γὰρ καλὰ τὰ ἔργα ἐστίν. Πρὸς τί οὖν δὴ λέγω ταῦτα; πρός τὰς δόξας τὰς ἀληθεῖς. Καὶ γὰρ αἱ δόξαι αἱ ἀληθεῖς, ὅσον μὲν ἂν χρόνον 98α παραμένωσιν, καλόν τὸ χρημα καὶ πάντ' ἀγαθὰ ἐργάζονται πολύν δὲ χρόνον ούκ έθέλουσι παραμένειν, άλλά δραπετεύουσιν έκ τῆς ψυχῆς τοῦ ἀνθρώπου, ώστε οὐ πολλοῦ ἄξιαί εἰσιν, ἔως ἄν τις αὐτὰς δήση αἰτίας λογισμῷ. — Ἐπειδὰν δὲ δεθῶσιν, πρῶτον μὲν ἐπιστῆμαι γίγνονται, ἔπειτα μόνιμοι καὶ διὰ ταῦτα δή τιμιώτερον ἐπιστήμη ὀρθής δόξης ἐστίν, καὶ διαφέρει δεσμῷ ἐπιστήμη όρθης δόξης.

Now, as men can also be good by δρθή δόξα, it is clear that in this case they cannot teach it others.

Probably this more practical acknowledgement of virtue θεία μοίρα παραγιγνομένη άνευ νοῦ οἶς αν παραγίγνηται is the view of Plato himself.

## 4—FIRST PRINCIPLES OF THE PHILOSOPHY OF SOCRATES ACCORDING TO THE CRITO

215—Socr. is condemned to death. He is in prison, awaiting execution. Friends come and ask him to run away and to flee with them to Thessaly, where he will be well received. Socr. answers as follows:

Socr.'s reply Pl., Crito 46 b-c; 47 a-48 c; 48 d-49 e: to Crito

> (46 b) 3Ω φίλε Κρίτων, ή προθυμία σου πολλοῦ άξία, εἰ μετά τινος ὀρθότητος είη εί δε μή, όσφ μείζων, τοσούτφ χαλεπωτέρα. Σκοπείσθαι οὖν χρή

d

ήμᾶς εἴτε ταῦτα πρακτέον εἴτε μή ΄ ὡς ἐγώ, οὐ μόνον νῦν, ἀλλὰ καὶ ἀεί, τοιοῦτος οίος τῶν ἐμῶν μηδενὶ ἄλλω πείθεσθαι ἢ τῷ λόγω ος ἄν μοι λογιζομένω βέλτιστος φαίνηται. Τούς δὲ λόγους οθς ἐν τῷ ἔμπροσθεν ἔλεγον οὐ δύναμαι νῦν έκβαλεῖν, ἐπειδή μοι ήδε ἡ τύχη γέγονεν, ἀλλὰ σχεδόν τι ὅμοιοι φαίνονταί μοι, καὶ τους αυτους πρεσβεύω καὶ τιμῶ ούσπερ καὶ πρότερον των ἐὰν μὴ 46c βελτίω ἔχωμεν λέγειν ἐν τῷ παρόντι, εὖ ἴσθι ὅτι οὐ μή σοι συγχωρήσω οὐδ' αν πλείω τῶν νῦν παρόντων ἡ τῶν πολλῶν δύναμις ώσπερ παῖδας ἡμᾶς μορμολύττηται δεσμούς καὶ θανάτους ἐπιπέμπουσα καὶ χρημάτων ἀφαιρέσεις.

(47a) Σκόπει δή · οὐχ ἱκανῶς δοκεῖ σοι λέγεσθαι ὅτι οὐ πάσας χρὴ τὰς δόξας τῶν ἀνθρώπων τιμᾶν, ἀλλὰ τὰς μέν, τὰς δ' οὔ, οὖδὲ πάντων, ἀλλὰ τῶν μέν, τῶν δ' ού; Τί φής; Ταῦτα οὐχὶ καλῶς λέγεται;

ΚΡ. Καλῶς.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐκοῦν τὰς μὲν χρηστὰς τιμᾶν, τὰς δὲ πονηρὰς μή;

ΚΡ. Ναί.

ΣΩ. Χρησταὶ δὲ οὐχ αἱ τῶν φρονίμων, πονηραὶ δὲ αἱ τῶν ἀφρόνων;

**KP**. Πῶς δ' οὔ;

ΣΩ. Φέρε δή, πῶς αὖ τὰ τοιαῦτα ἐλέγετο; Γυμναζόμενος ἀνὴρ καὶ τοῦτο 47b πράττων πότερον παντός άνδρός ἐπαίνω καὶ ψόγω καὶ δόξη τὸν νοῦν προσέχει, η ένὸς μόνου ἐκείνου δς ἂν τυγχάνη ἰατρὸς η παιδοτρίβης ών;

ΚΡ. Ένδς μόνου.

ΣΩ. Οὐκοῦν φοβεῖσθαι χρὴ τοὺς ψόγους καὶ ἀσπάζεσθαι τοὺς ἐπαίνους τούς τοῦ ένὸς ἐκείνου, ἀλλὰ μὴ τούς τῶν πολλῶν.

KP. Δῆλα δή.

ΣΩ. Ταύτη άρα αὐτῷ πρακτέον καὶ γυμναστέον καὶ ἐδεστέον γε καὶ ποτέον ἢ ἀν τῷ ἐνὶ δοκἢ τῷ ἐπιστάτῃ καὶ ἐπαΐοντι, μᾶλλον ἢ ἢ σύμπασι τοῖς άλλοις.

ΚΡ. "Εστι ταῦτα.

ΣΩ. Εἶεν. ᾿Απειθήσας δὲ τῷ ἐνὶ καὶ ἀτιμάσας αὐτοῦ τὴν δόξαν καὶ τοὺς с έπαίνους, τιμήσας δὲ τούς τῶν πολλῶν λόγους καὶ μηδὲν ἐπαϊόντων, ἄρα ούδεν κακόν πείσεται;

ΚΡ. Πῶς γὰρ οὔ;

 $\Sigma\Omega$ . Τί δ' ἐστὶ τὸ κακὸν τοῦτο; καὶ ποῖ τείνει καὶ εἰς τί τῶν τοῦ ἀπειθοῦντος;

ΚΡ. Δηλον ότι είς τὸ σῶμα τοῦτο γὰρ διόλλυσι.

ΣΩ. Καλῶς λέγεις. Οὐκοῦν καὶ τἄλλα, ὧ Κρίτων, οὕτως, ἵνα μὴ πάντα διτωμεν · και δή και περί των δικαίων και άδίκων και αισχρών και καλών και άγαθῶν καὶ κακῶν, περὶ ὧν νῦν ἡ βουλὴ ἡμῖν ἐστιν, πότερον τῆ τῶν πολλῶν δόξη δεῖ ήμᾶς ἔπεσθαι καὶ φοβεῖσθαι αὐτὴν ἢ τῆ τοῦ ἑνός, εἴ τίς ἐστιν ἐπαΐων,  ${f d}$ δν δεῖ καὶ αἰσχύνεσθαι καὶ φοβεῖσθαι μᾶλλον ἢ σύμπαντας τοὺς ἄλλους; τω

εί μη ἀκολουθήσομεν, διαφθεροῦμεν ἐκεῖνο καὶ λωβησόμεθα ὁ τῷ μὲν δικαίφ βέλτιον ἐγίγνετο, τῷ δὲ ἀδίκῳ ἀπώλλυτο. "Η οὐδέν ἐστι τοῦτο;

ΚΡ. Οἶμαι ἔγωγε, ὧ Σώκρατες.

ΣΩ. Φέρε δή, ἐἀν τὸ ὑπὸ τοῦ ὑγιεινοῦ μὲν βέλτιον γιγνόμενον, ὑπὸ τοῦ νοσώδους δὲ διαφθειρόμενον διολέσωμεν πειθόμενοι μὴ τῆ τῶν ἐπαϊόντων e δόξη, ἄρα βιωτὸν ἡμῖν ἐστι διεφθαρμένου αὐτοῦ; "Εστι δέ που τοῦτο τὸ σῶμα, ἢ οὐχί;

ΚΡ. Ναί.

ΣΩ. Αρ' οὖν βιωτὸν ἡμῖν ἐστιν μετὰ μοχθηροῦ καὶ διεφθαρμένου σώματος;

. ΚΡ. Οὐδαμῶς.

ΣΩ. 'Αλλά μετ' ἐκείνου ἄρ' ἡμῖν βιωτὸν διεφθαρμένου ῷ τὸ ἄδικον μὲν λωβᾶται, τὸ δὲ δίκαιον ὀνίνησιν; ἢ φαυλότερον ἡγούμεθα εἶναι τοῦ σώματος 48a ἐκεῖνο ὅ τί ποτ' ἐστὶ τῶν ἡμετέρων περὶ ὃ ἥ τε ἀδικία καὶ ἡ δικαιοσύνη ἐστίν;

ΚΡ. Οὐδαμῶς.

ΣΩ. 'Αλλά τιμιώτερον;

ΚΡ. Πολύ γε.

ΣΩ. Οὐκ ἄρα, ὧ βέλτιστε, πάνυ ἡμῖν οὕτω φροντιστέον τί ἐροῦσιν οἱ πολλοὶ ἡμᾶς, ἀλλ' ὅ τι ὁ ἐπαίων περὶ τῶν δικαίων καὶ ἀδίκων ὁ εἶς καὶ αὐτὴ ἡ ἀλήθεια. "Ωστε πρῶτον μὲν ταύτη οὐκ ὀρθῶς εἰσηγῆ εἰσηγούμενος τῆς τῶν πολλῶν δόξης δεῖν ἡμᾶς φροντίζειν περὶ τῶν δικαίων καὶ καλῶν καὶ ἀγαθῶν καὶ τῶν ἐναντίων. — ᾿Αλλὰ μὲν δή, φαίη γ᾽ ἄν τις, οἶοί τέ εἰσιν ἡμᾶς οἱ πολλοὶ ἑ ἀποκτιννύναι.

ΚΡ. Δῆλα δὴ καὶ ταῦτα, φαίη γὰρ ἄν, ὧ Σώκρατες.

ΣΩ. 'Αληθη λέγεις. 'Αλλ', ὧ θαυμάσιε, οὖτός τε ὁ λόγος ὃν διεληλύθαμεν ἔμοιγε δοκεῖ ἔτι ὅμοιος εἶναι τῷ καὶ πρότερον · καὶ τόνδε αὖ σκόπει εἰ ἔτι μένει ἡμῖν ἢ οὔ, ὅτι οὐ τὸ ζῆν περὶ πλείστου ποιητέον, ἀλλὰ τὸ εὖ ζῆν.

ΚΡ. 'Αλλά μένει.

 $\Sigma\Omega$ . Τὸ δὲ εὖ καὶ καλῶς καὶ δικαίως ὅτι ταὐτόν ἐστιν μένει ἢ οὐ μένει;

ΚΡ. Μένει.

ΣΩ. Οὐκοῦν ἐκ τῶν ὁμολογουμένων τοῦτο σκεπτέον, πότερον δίκαιον ἐμὲ c ἐνθένδε πειρᾶσθαι ἐξιέναι μὴ ἀφιέντων ᾿Αθηναίων ἢ οὐ δίκαιον · καὶ ἐἀν μὲν φαίνηται δίκαιον, πειρώμεθα, εἰ δὲ μή, ἐῶμεν.

(48 d) ΚΡ. Καλῶς μέν μοι δοχεῖς λέγειν, ὧ Σώχρατες ˙ ὅρα δὲ τί δρῶμεν. ΣΩ. Σχοπῶμεν, ὧ ἀγαθέ, χοινῆ, καὶ εἴ πη ἔχεις ἀντιλέγειν ἐμοῦ λέγοντος, ἀντίλεγε καί σοι πείσομαι ˙

(48 e) "Όρα δὲ δὴ τῆς σκέψεως τὴν ἀρχὴν ἐάν σοι ἰκανῶς λέγηται, καὶ 49a πειρῶ ἀποκρίνεσθαι τὸ ἐρωτώμενον ῇ ἂν μάλιστα οἴῃ.

ΚΡ. 'Αλλά πειράσομαι.

c

ΣΩ. Οὐδενὶ τρόπῳ φαμὲν ἐκόντας ἀδικητέον εἶναι, ἤ τινι μὲν ἀδικητέον τρόπῳ, τινὶ δὲ οὕ; ἢ οὐδαμῶς τό γε ἀδικεῖν οὕτε ἀγαθὸν οὕτε καλόν, ὡς πολλάκις ἡμῖν καὶ ἐν τῷ ἔμπροσθεν χρόνῳ ὡμολογήθη; ὅπερ καὶ ἄρτι ἐλέγετο. Ἡ πᾶσαι ἡμῖν ἐκεῖναι αἱ πρόσθεν ὁμολογίαι ἐν ταῖσδε ταῖς ὀλίγαις ἡμέραις ἐκκεχυμέναι εἰσίν, καὶ πάλαι, ὧ Κρίτων, ἄρα τηλικοίδε γέροντες ἄνδρες πρὸς ἐκλλήλους σπουδῆ διαλεγόμενοι ἐλάθομεν ἡμᾶς αὐτοὺς παίδων οὐδὲν διαφέροντες; Ἡ παντὸς μᾶλλον οὕτως ἔχει ὥσπερ τότε ἐλέγετο ἡμῖν, εἴτε φασὶν οἱ πολλοὶ εἴτε μή ˙ καὶ εἴτε δεῖ ἡμᾶς ἔτι τῶνδε χαλεπώτερα πάσχειν εἴτε καὶ πραότερα, ὅμως τό γε ἀδικεῖν τῷ ἀδικοῦντι καὶ κακὸν καὶ αἰσχρὸν τυγχάνει ὂν παντὶ τρόπῳ; Φαμέν, ἢ οὕ;

ΚΡ. Φαμέν.

ΣΩ. Οὐδαμῶς ἄρα δεῖ ἀδικεῖν.

ΚΡ. Οὐ δῆτα.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐδὲ ἀδικούμενον ἄρα ἀνταδικεῖν, ὡς οἱ πολλοὶ οἴονται, ἐπειδή γε οὐδαμῶς δεῖ ἀδικεῖν.

ΚΡ. Οὐ φαίνεται.

ΣΩ. Τί δὲ δή; κακουργεῖν δεῖ, ὧ Κρίτων, ἡ οὕ;

ΚΡ. Οὐ δεῖ δήπου, ὧ Σώκρατες.

 $\Sigma\Omega$ . Τί δαί; ἀντικακουργεῖν κακῶς πάσχοντα, ὡς οἱ πολλοί φασιν, δίκαιον, ἢ οὐ δίκαιον;

ΚΡ. Οὐδαμῶς.

ΣΩ. Τὸ γάρ που κακῶς ποιεῖν ἀνθρώπους τοῦ ἀδικεῖν οὐδὲν διαφέρει.

ΚΡ. 'Αληθη λέγεις.

ΣΩ. Οὔτε ἄρα ἀνταδικεῖν δεῖ οὔτε κακῶς ποιεῖν οὐδένα ἀνθρώπων οὐδ' ἄν ὁτιοῦν πάσχη ὑπ' αὐτῶν. Καὶ ὅρα, ὧ Κρίτων, ταῦτα καθομολογῶν ὅπως μὴ παρὰ δόξαν ὁμολογῆς ˙ οἶδα γὰρ ὅτι ὀλίγοις τισὶ ταῦτα καὶ δοκεῖ καὶ δόξει. ἀ Οἶς οὖν οὕτω δέδοκται καὶ οἶς μή, τούτοις οὐκ ἔστι κοινὴ βουλή, ἀλλ' ἀνάγκη τούτους ἀλλήλων καταφρονεῖν ὁρῶντας τὰ ἀλλήλων βουλεύματα. Σκόπει δὴ οῦν καὶ σὺ εῦ μάλα πότερον κοινωνεῖς καὶ συνδοκεῖ σοι καὶ ἀρχώμεθα ἐντεῦθεν βουλευόμενοι, ὡς οὐδέποτε ὀρθῶς ἔχοντος οὔτε τοῦ ἀδικεῖν οὔτε τοῦ ἀνταδικεῖν οὔτε κακῶς πάσχοντα ἀμύνεσθαι ἀντιδρῶντα κακῶς, ἢ ἀφίστασαι καὶ οὐ κοινωνεῖς τῆς ἀρχῆς; Ἐμοὶ μὲν γὰρ καὶ πάλαι οὕτω καὶ νῦν ἔτι δοκεῖ ˙ σοὶ δὲ εἔ πη ἄλλη δέδοκται, λέγε καὶ δίδασκε. Εἰ δ' ἐμμένεις τοῖς πρόσθεν, τὸ μετὰ τοῦτο ἄχουε.

ΚΡ. 'Αλλ' έμμένω τε καὶ συνδοκεῖ μοι ' άλλὰ λέγε.

Then Socr. proceeds to prove that by taking flight he would do wrong to the laws of the state, which always protected him during his life. Thus, by listening to Crito, he would act against his own firmly established principles. He cannot do that.

First principles of the philosophy of Socrates

- I—Not to care for the meaning of the crowd, but only for that of the experts.
- 2—Soul is of a higher value than body.

άφυης είναι ώς ούδεν χρημα.

- 3—It is of no moment to live, but to live well.
- 4-Good, beautiful and righteous are the same.
- 5-We may never do wrong, and in no respect.
- 6-Nor return wrong if anyone has wronged us.

#### 5-THE STORY OF THE YOUTH OF SOCRATES, TOLD BY HIMSELF

'Εγώ γάρ, ἔφη, ὧ Κέβης, νέος ὢν θαυμαστῶς ὡς ἐπεθύμησα ταύτης τῆς

**216**—Pl., Phaedo of a-c: o7 b-100 b: 100 c-e:

his interest in the philosophy of nature

σοφίας ην δη καλούσι περί φύσεως ίστορίαν · ύπερήφανος γάρ μοι έδόκει είναι, είδέναι τὰς αἰτίας ἐκάστου. διὰ τί γίγνεται ἔκαστον καὶ διὰ τί ἀπόλλυται καὶ διὰ τί ἔστιν 1. Καὶ πολλάκις ἐμαυτὸν ἄνω κάτω μετέβαλλον, σκοπῶν πρῶτον 96b τὰ τοιάδε 'Aρ', ἐπειδὰν τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυγρὸν σηπεδόνα τινὰ λάβη ὡς τινες έλεγον, τότε δή τὰ ζῷα συντρέφεται; καὶ πότερον τὸ αἴμά ἐστιν ῷ φρονοῦμεν, η ὁ ἀήρ, η τὸ πῦρ; η τούτων μὲν οὐδέν, ὁ δ' ἐγκέφαλός ἐστιν ὁ τὰς αἰσθήσεις παρέχων τοῦ ἀκούειν καὶ ὁρᾶν καὶ ὀσφραίνεσθαι, ἐκ τούτων δὲ γίγνοιτο μνήμη καὶ δόξα, ἐκ δὲ μνήμης καὶ δόξης, λαβούσης τὸ ἡρεμεῖν, κατὰ ταῦτα γίγνεσθαι έπιστήμην; Καὶ αὖ τούτων τὰς φθορὰς σκοπῶν, καὶ τὰ περὶ τὸν οὐρανόν τε C καὶ τὴν Υῆν πάθη, τελευτῶν οὕτως ἐμαυτῶ ἔδοξα πρὸς ταύτην τὴν σκέψιν

Τεκμήριον δέ σοι έρῶ ἱκανόν. Ἐγὼ γάρ, ἃ καὶ πρότερον σαφῶς ἡπιστάμην ώς γε έμαυτῷ καὶ τοῖς ἄλλοις ἐδόκουν, τότε ὑπὸ ταύτης τῆς σκέψεως οὕτω σφόδρα έτυφλώθην, ώστε ἀπέμαθον καὶ ταῦτα ἃ πρὸ τοῦ ὤμην εἰδέναι. —

the book of Anaxagoras

97C

'Αλλ' ἀκούσας μέν ποτε ἐκ βιβλίου τινός, ὡς ἔφη, 'Αναξαγόρου ἀναγιγνώσκοντος, καὶ λέγοντος ὡς ἄρα νοῦς ἐστιν ὁ διακοσμῶν τε καὶ πάντων αἴτιος, ταύτη δή τῆ αἰτία ήσθην τε καὶ ἔδοξέ μοι τρόπον τινὰ εὖ ἔγειν τὸ τὸν νοῦν είναι πάντων αίτιον · καὶ ἡγησάμην, εἰ τοῦθ' οὕτως ἔχει, τόν γε νοῦν κοσμοῦντα πάντα κοσμεῖν καὶ ἕκαστον τιθέναι ταύτη ὅπη ἂν βέλτιστα ἔχη : εἰ οὖν τις βούλοιτο την αἰτίαν εύρεῖν περὶ ἐκάστου ὅπη γίγνεται ἢ ἀπόλλυται ἢ ἔστι, τοῦτο δεῖν περὶ αὐτοῦ εύρεῖν, ὅπη βέλτιστον αὐτῷ ἐστιν ἢ εἶναι ἢ ἄλλο ὁτιοῦν d πάσχειν ἢ ποιεῖν. Ἐκ δὲ δὴ τοῦ λόγου τούτου οὐδὲν ἄλλο σκοπεῖν προσήκειν

Socrates and the philosophy of nature

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Together with Xen., Mem. IV 7, this chapter explains to us something as to the image that Aristoph. drew of Socr. in his Clouds. The young Socr. appears to have been keenly interested in the philosophy of nature. Xenophon, who has to defend him against the accusation of ζητεῖν τὰ μετέωρα, says he disapproved of people learning these things beyond the practical use of them. Yet he adds the words: καίτοι οὐκ ἄπειρός γε αὐτῶν ἢν (IV 7, 3).

άνθρώπω, καὶ περὶ αὐτοῦ ἐκείνου καὶ περὶ τῶν ἄλλων, ἀλλ' ἢ τὸ ἄριστον καὶ τὸ βέλτιστον · ἀναγκαῖον δὲ εἶναι τὸν αὐτὸν τοῦτον καὶ τὸ γεῖρον εἰδέναι · την αὐτην γὰρ εἶναι ἐπιστήμην περὶ αὐτῶν 1. Ταῦτα δη λογιζόμενος ἄσμενος εύρηκέναι ἄμην διδάσκαλον τῆς αἰτίας περὶ τῶν ὄντων κατὰ νοῦν ἐμαυτῷ, τὸν ᾿Αναξαγόραν, καί μοι φράσειν πρῶτον μὲν πότερον ἡ γῆ πλατεῖά ἐστιν ἣ στρογγύλη, ἐπειδὴ δὲ φράσειεν, ἐπεκδιηγήσεσθαι τὴν αἰτίαν καὶ τὴν ἀνάγκην, e λέγοντα τὸ ἄμεινον καὶ ὅτι αὐτὴν ἄμεινον ἦν τοιαύτην εἶναι καὶ εἰ ἐν μέσω φαίη είναι αὐτήν, ἐπεκδιηγήσεσθαι ὡς ἄμεινον ἦν αὐτὴν ἐν μέσω είναι καὶ εί μοι ταῦτα ἀποφαίνοι, παρεσκευάσμην ώς οὐκέτι ποθεσόμενος αἰτίας άλλο είδος. Και δή και περί ήλίου ούτω παρεσκευάσμην ώσαύτως πευσόμενος, και σελήνης και τῶν ἄλλων ἄστρων, τάχους τε πέρι πρὸς ἄλληλα και τροπῶν και 98a τῶν ἄλλων παθημάτων, πῆ ποτε ταῦτ' ἄμεινόν ἐστιν ἕκαστον καὶ ποιεῖν καὶ πάσχειν & πάσχει. Οὐ γὰρ ἄν ποτε αὐτὸν ὤμην, φάσκοντά γε ὑπὸ νοῦ αὐτὰ κεκοσμήσθαι, άλλην τινά αὐτοῖς αἰτίαν ἐπενεγκεῖν ἢ ὅτι βέλτιστον αὐτὰ οὕτως έχειν ἐστὶν ὥσπερ έχει Εκάστω οὖν αὐτῶν ἀποδιδόντα τὴν αἰτίαν καὶ κοινῆ b πᾶσι, τὸ ἐκάστω βέλτιστον ὤμην καὶ τὸ κοινὸν πᾶσιν ἐπεκδιηγήσεσθαι ἀγαθόν. Καὶ οὐκ ἂν ἀπεδόμην πολλοῦ τὰς ἐλπίδας, ἀλλά, πάνυ σπουδῆ λαβὼν τὰς βίβλους,

Πότερά σοι δοκοῦσιν οἱ ἀπεργαζόμενοι εἴδωλα ἄφρονά τε καὶ ἀκίνητα ἀξιοθαυμαστότεροι Xen., Mem. είναι ἢ οἱ ζῷα ἔμφρονά τε καὶ ἐνεργά; Πολύ νὴ Δία οἱ ζῷα, εἴπερ γε μὴ τύχη τινί, ἀλλὰ ύπὸ γνώμης ταῦτα γίγνεται. Τῶν δὲ ἀτεκμάρτως ἐχόντων ὅτου ἕνεκά ἐστι καὶ τῶν φανερῶς ἐπ' ἀφελεία ὄντων πότερα τύχης καὶ πότερα γνώμης ἔργα κρίνεις; Πρέπει μὲν τὰ ἐπ' ἀφελεία γενόμενα γνώμης ἔργα εἶναι. (5) Οὔκουν δοκεῖ σοι ὁ ἐξ ἀρχῆς ποιῶν ἀνθρώπους ἐπ' ἀφελεία προσθεῖναι αὐτοῖς δι' ὧν αἰσθάνονται ἕκαστα; (Follows a description of eyes and ears, the eye-lids and brows, the teeth and the place of the mouth.) ταϋτα ούτω προνοητικώς πεπραγμένα ἀπορεῖς πότερα τύχης ἢ γνώμης έργα ἐστίν; Οὐ μὰ τὸν Δί', ἔφη, ἀλλ' οὕτω γε σκοπουμένω πάνυ ἔοικε ταῦτα σοφοῦ τινος δημιουργού και φιλοζώου τεχνήμασι. Τὸ δὲ ἐμφῦσαι μὲν ἔρωτα τῆς τεκνοποιίας, έμφυσαι δὲ ταῖς γειναμέναις ἔρωτα τοῦ ἐκτρέφειν, τοῖς δὲ τραφεῖσι μέγιστον μὲν πόθον τοῦ ζῆν, μέγιστον δὲ φόβον τοῦ θανάτου; 'Αμέλει καὶ ταῦτα ἔοικε μηχανήμασί τινος ζῷα εΐναι βουλευσαμένου. (8) Σύ δὲ σαυτὸν δοκεῖς τι φρόνιμον ἔχειν, ἄλλοθι δὲ οὐδαμοῦ οὐδὲν οἴει φρόνιμον εἶναι; . . . . καὶ τάδε τὰ ὑπερμεγέθη καὶ πλῆθος ἄπειρα (he means the heavenly bodies) δι' ἀφροσύνην τινὰ οὕτως οἴει εὐτάκτως ἔχειν; (9) Μὰ Δί' ού γὰρ όρῶ τούς κυρίους, ὥσπερ τῶν ἐνθάδε γιγνομένων τούς δημιουργούς. Οὐδὲ γὰρ τὴν σαυτοῦ σύγε ψυχὴν ὁρᾶς, ἢ τοῦ σώματος κυρία ἐστίν · ώστε κατά γε τοῦτο ἐξεστί σοι λέγειν ότι οὐδὲν γνώμη, ἀλλὰ τύχη πάντα πράττεις.

Socrates' marked preference for a teleological interpretation of nature is surely his teleoloa historical feature. It is attested by Xen., Mem. I 4, 4-9 s. Socr. is introduced gical view of here talking with Aristodemos, surnamed "the little" , who did not sacrifice to the gods nor consult the oracles. Socr. asks him whether there are any men he admires. And when the other mentions to him some poets, a sculptor and a painter, he asks:

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Cp. our note to the nr. 163 a (Diog. of Apoll., fr. 3). De Vogel, Greek Philosophy I

ώς τάχιστα οἶός τ' ἢ ἀνεγίγνωσκον, ἵν' ώς τάχιστα εἰδείην τὸ βέλτιστον καὶ τὸ χεῖρον.

# Socrates' deception

'Απὸ δὴ θαυμαστῆς ἐλπίδος, ὧ ἑταῖρε, ὡχόμην φερόμενος, ἐπειδή, προϊὼν και άναγιγνώσκων, όρῶν ἄνδρα τῷ μὲν νῷ οὐδὲν χρώμενον οὐδέ τινας αἰτίας C ἐπαιτιώμενον εἰς τὸ διακοσμεῖν τὰ πράγματα, ἀέρας δὲ καὶ αἰθέρας καὶ ὕδατα αἰτιώμενον καὶ ἄλλα πολλὰ καὶ ἄτοπα. Καί μοι ἔδοξεν ὁμοιότατον πεπονθέναι ώσπερ ἂν εἴ τις, λέγων ὅτι Σωκράτης πάντα ὅσα πράττει νῷ πράττει, κἄπειτα, έπιγειρήσας λέγειν τὰς αἰτίας ἑκάστων ὧν πράττω, λέγοι πρῶτον μὲν ὅτι διὰ ταῦτα νῦν ἐνθάδε κάθημαι, ὅτι σύγκειταί μου τὸ σῶμα ἐξ ὀστῶν καὶ νεύρων, και τὰ μὲν ὀστᾶ ἐστι στερεὰ και διαφυὰς ἔχει χωρίς ἀπ' ἀλλήλων, τὰ δὲ νεῦρα, d οἶα ἐπιτείνεσθαι καὶ ἀνίεσθαι, περιαμπέχοντα τὰ ὀστᾶ μετὰ τῶν σαρκῶν καὶ δέρματος δ συνέχει αὐτά · αἰωρουμένων οὖν τῶν ὀστῶν ἐν ταῖς αὑτῶν ξυμβολαῖς χαλώντα καὶ συντείνοντα τὰ νεῦρα κάμπτεσθαί που ποιεῖ οἶόν τ' εἶναι ἐμὲ νῦν τὰ μέλη · καὶ διὰ ταύτην τὴν αἰτίαν συγκαμφθεὶς ἐνθάδε κάθημαι. Καὶ αὖ περί τοῦ διαλέγεσθαι ύμῖν, ἐτέρας τοιαύτας αἰτίας λέγοι, φωνάς τε καὶ ἀέρας καὶ ἀκοὰς καὶ ἄλλα μυρία τοιαῦτα αἰτιώμενος, ἀμελήσας τὰς ὡς ἀληθῶς e αἰτίας λέγειν, ὅτι, ἐπειδὴ ᾿Αθηναίοις ἔδοξε βέλτιον εἶναι ἐμοῦ καταψηφίσασθαι, διὰ ταῦτα δὴ καὶ ἐμοὶ βέλτιον αὖ δέδοκται ἐνθάδε καθῆσθαι, καὶ δικαιότερον παραμένοντα ὑπέχειν τὴν δίκην ἡν ἂν κελεύσωσιν. Ἐπεί, νὴ τὸν κύνα, ὡς ἐγὧ-99α μαι, πάλαι ἂν ταῦτα τὰ νεῦρα καὶ τὰ όστᾶ ἢ περὶ Μέγαρα ἢ Βοιωτούς ἦν, ύπο δόξης φερόμενα τοῦ βελτίστου, εἰ μὴ δικαιότερον ἄμην καὶ κάλλιον είναι, πρό τοῦ φεύγειν τε καὶ ἀποδιδράσκειν, ὑπέχειν τῆ πόλει δίκην ήντιν' ἂν τάττη.

'Αλλ' αἴτια μὲν τὰ τοιαῦτα καλεῖν λίαν ἄτοπον. Εἰ δέ τις λέγοι ὅτι, ἄνευ τοῦ τὰ τοιαῦτα ἔχειν καὶ ὀστᾶ καὶ νεῦρα καὶ ὅσα ἄλλα ἔχω, οὐκ ἂν οἶός τ' ἢ ποιεῖν τὰ δόξαντά μοι, ἀληθη ἄν λέγοι. 'Ως μέντοι διὰ ταῦτα ποιῶ ἃ ποιῶ, καὶ ταῦτα νῷ πράττω ἀλλ' οὐ τῆ τοῦ βελτίστου αἰρέσει, πολλὴ ἂν καὶ μακρὰ ῥαθυμία εἴη τοῦ λόγου · τὸ γὰρ μὴ διελέσθαι οἶόν τ' εἶναι ὅτι ἄλλο μέν τί ἐστι τὸ αἴτιον τῷ ὄντι, ἄλλο δὲ ἐκεῖνο ἄνευ οὖ τὸ αἴτιον οὐκ ἄν ποτ' εἴη αἴτιον · ὁ δή μοι φαίνονται ψηλαφῶντες οἱ πολλοὶ ώσπερ ἐν σκότει, ἀλλοτρίφ ὀνόματι προσχρώμενοι, ώς αίτιον αύτὸ προσαγορεύειν. Διὸ δὴ καὶ ὁ μέν τις, δίνην περιτιθεὶς τῆ γῆ, ὑπὸ τοῦ οὐρανοῦ μένειν δὴ ποιεῖ τὴν γῆν · ὁ δὲ ὥσπερ καρδόπῳ πλατεία c βάθρον τὸν ἀέρα ὑπερείδει. Τὴν δὲ τοῦ ὡς οἶόν τε βέλτιστα αὐτὰ τεθῆναι δύναμιν ούτω νῦν κεῖσθαι, ταύτην ούτε ζητοῦσιν ούτε τινά οἴονται δαιμονίαν ίσχύν έχειν, άλλὰ ἡγοῦνται τούτου "Ατλαντα ἄν ποτε ἰσχυρότερον καὶ ἀθανατώτερον καὶ μᾶλλον ἄπαντα ξυνέχοντα ἐξευρεῖν, καὶ ὡς ἀληθῶς τὸ ἀγαθὸν καὶ δέον ξυνδεῖν καὶ συνέχειν οὐδὲν οἴονται. Ἐγὼ μὲν οὖν τῆς τοιαύτης αἰτίας όπη ποτὲ ἔχει μαθητὴς ότουοῦν ἥδιστ' ἂν γενοίμην. Ἐπειδὴ δὲ ταύτης ἐστερήθην d καὶ οὕτ' αὐτὸς εύρεῖν οὕτε παρ' ἄλλου μαθεῖν οἶός τε ἐγενόμην, τὸν δεύτερον πλοῦν ἐπὶ τὴν τῆς αἰτίας ζήτησιν ἢ πεπραγμάτευμαι βούλει σοι, ἔφη, ἐπίδειζιν ποιήσωμαι, ὧ Κέβης; — Ὑπερφυῶς μὲν οὖν, ἔφη, ὡς βούλομαι.

— "Εδοξε τοίνυν μοι, η δ' ός, μετὰ ταῦτα, ἐπειδη ἀπείρηκα τὰ ὄντα σκοπῶν, δεῖν εὐλαβηθῆναι μὴ πάθοιμι ὅπερ οἱ τὸν ἥλιον ἐκλείποντα θεωροῦντες καὶ σχοπούμενοι · διαφθείρονται γάρ που ένιοι τὰ ὅμματα, ἐὰν μὴ ἐν ὕδατι ἤ τινι τοιούτω σκοπώνται την είκονα αύτου. Τοιουτόν τι και έγω διενοήθην, καί έδεισα μή παντάπασι την ψυχήν τυφλωθείην βλέπων πρός τὰ πράγματα τοῖς όμμασι καὶ ἐκάστη τῶν αἰσθήσεων ἐπιχειρῶν ἄπτεσθαι αὐτῶν. Ἔδοξε δή μοι χρῆναι εἰς τοὺς λόγους καταφυγόντα ἐν ἐκείνοις σκοπεῖν τῶν ὄντων τὴν ἀλήθειαν. Ίσως μεν οὖν ῷ εἰκάζω τρόπον τινὰ οὐκ ἔοικεν · οὐ γὰρ πάνυ συγχωρῶ τὸν ἐν λόγοις σκοπούμενον τὰ ὄντα ἐν εἰκόσι μᾶλλον σκοπεῖν ἢ τὸν ἐν ἔργοις. 'Αλλ' οὖν δὴ ταύτη γε ὥρμησα, καὶ ὑποθέμενος ἑκάστοτε λόγον ὃν ἂν κρίνω έρρωμενέστατον είναι 1, & μεν άν μοι δοκή τούτω συμφωνείν τίθημι ώς άληθή όντα, καὶ περὶ αἰτίας καὶ περὶ τῶν ἄλλων ἀπάντων · ἀ δ' ἂν μή, ὡς οὐκ ἀληθῆ. Βούλομαι δέ σοι σαφέστερον είπεῖν ἃ λέγω · οἶμαι γάρ σε νῦν οὐ μανθάνειν.— Ού, μὰ τὸν Δία, ἔφη ὁ Κέβης, οὐ σφόδρα. — 'Αλλ', ἢ δ' ὅς, ὧδε λέγω, οὐδὲν καινόν, άλλ' άπερ ἀεί τε άλλοτε καὶ ἐν τῷ παρεληλυθότι λόγῳ οὐδὲν πέπαυμαι b λέγων. Έρχομαι γάρ δή ἐπιχειρῶν σοι ἐπιδείξασθαι τῆς αἰτίας τὸ εἶδος δ πεπραγμάτευμαι, καὶ εἶμι πάλιν ἐπ' ἐκεῖνα τὰ πολυθρύλητα καὶ ἄρχομαι ἀπ' ἐκείνων, ὑποθέμενος εἶναί τι καλὸν αὐτὸ καθ' αὑτὸ καὶ ἀγαθὸν καὶ μέγα καὶ τἆλλα πάντα. —

(100 c<sup>6</sup>) Οὐ τοίνυν, ἢ δ' ὅς, ἔτι μανθάνω οὐδὲ δύναμαι τὰς ἄλλας αἰτίας, τὰς σοφὰς ταὐτας, γιγνώσκειν · ἀλλ' ἐάν τίς μοι λέγη διότι καλόν ἐστιν ὁτιοῦν, ἢ χρῶμα εὐανθὲς ἔχον ἢ σχῆμα ἢ ἄλλο ὁτιοῦν τῶν τοιούτων, τὰ μὲν ἄλλα ἀ χαίρειν ἐῶ, ταράττομαι γὰρ ἐν τοῖς ἄλλοις πᾶσι · τοῦτο δὲ ἀπλῶς καὶ ἀτέχνως καὶ ἴσως εὐήθως ἔχω παρ' ἐμαυτῷ, ὅτι οὐκ ἄλλο τι ποιεῖ αὐτὸ καλὸν ἢ ἐκείνου τοῦ καλοῦ εἴτε παρουσία εἴτε κοινωνία, εἴτε ὅπη δὴ καὶ ὅπως προσγενομένη ², οὐ γὰρ ἔτι τοῦτο διισχυρίζομαι, ἀλλ' ὅτι τῷ καλῷ πάντα τὰ καλὰ γίγνεται καλά · τοῦτο γάρ μοι δοκεῖ ἀσφαλέστατον εἶναι καὶ ἐμαυτῷ ἀποκρίνασθαι

Xenophon also mentions the method of the hypothesis as an ίδιον of Socrathe method of the Mem. IV 6, 13-14:

Nem. IV 6, 13-14:

hypothesis

2 Cf. this remarkable place in Dissoi logoi, c. 4 (περὶ ἀλάθεος καὶ ψεύδεος), 4-5 (Diels, VS.<sup>5</sup> 90):

ἔπειτα τοὶ ἐξῆς καθήμενοι αὶ λέγοιμεν 'μύστας εἰμί', τὸ αὐτὸ μὲν πάντες ἐροῦμεν, ἀλαθὲς δὲ μόνος ἐγώ, ἐπεὶ καὶ εἰμί. (5) δᾶλον ὧν, ὅτι ὁ αὐτὸς λόγος, ὅταν μὲν αὐτῷ παρῆ τὸ ψεῦδος, ψεύστας ἐστίν, ὅταν δὲ τὸ ἀλαθές, ἀλαθής.

a preplatonic theory of ideas?

his δεύτερος πλοῦς

Iooa

tes. Mem. IV 6, 13-14:
Εἰ δέ τις αὐτῷ περί του ἀντιλέγοι μηδὲν ἔχων σαφὲς λέγειν, ἀλλ' ἄνευ ἀποδείξεως ἤτοι σοφώτερον φάσκων είναι δν αὐτὸς λέγοι, ἢ πολιτικώτερον ἢ ἀνδρειότερον ἢ ἄλλο τι τῶν τοιούτων, ἐπὶ τὴν ὑπόθεσιν ἐπανῆγεν ἀν πάντα τὸν λόγον ὧδέ πως · Φὴς σὰ ἀμείνω πολίτην είναι δν σὰ ἐπαινεῖς ἢ δν ἐγώ;— Φημὶ γὰρ οὕν.— Τί οῦν οὐκ ἐκεῖνο πρῶτον ἐπεσκεψάμεθα, τί ἐστιν ἔργον ἀγαθοῦ πολίτου;

καὶ ἄλλφ. Καὶ τούτου ἐχόμενος ἡγοῦμαι οὐκ ἄν ποτε πεσεῖν, ἀλλ' ἀσφαλὲς εἶναι καὶ ἐμοὶ καὶ ὁτφοῦν ἄλλφ ἀποκρίνασθαι ὅτι τῷ καλῷ τὰ καλὰ καλά ἢ οὐ καὶ σοὶ δοκεῖ; — Δοκεῖ. — Καὶ μεγέθει ἄρα τὰ μεγάλα μεγάλα καὶ τὰ μείζω μείζω, καὶ σμικρότητι τὰ ἐλάττω ἐλάττω; — Ναί. —

#### 6-SOME ADDITIONS FROM XENOPHON

Socr. and 217—Xenophon defends Socrates against the accusation of introthe religion ducing new deities.

#### a. Mem. I, 2-4:

Πρῶτον μὲν οὖν ὡς οὐκ ἐνόμιζεν οὖς ἡ πόλις νομίζει θεούς, ποίφ ποτ' ἐχρήσαντο τεκμηρίφ; θύων τε γὰρ φανερὸς ἢν πολλάκις μὲν οἴκοι, πολλάκις δὲ ἐπὶ τῶν κοινῶν τῆς πόλεως βωμῶν, καὶ μαντικῆ χρώμενος οὐκ ἀφανης ἢν. διετεθρύλητο γὰρ ὡς φαίη Σωκράτης τὸ δαιμόνιον ἑαυτῷ σημαίνειν ΄ ὅθεν δὴ καὶ μάλιστά μοι δοκοῦσιν αὐτὸν αἰτιάσασθαι καινὰ δαιμόνια εἰσφέρειν. ὁ δ' οὐδὲν καινότερον εἰσέφερε τῶν ἄλλων, ὅσοι μαντικὴν νομίζοντες οἰωνοῖς τε χρῶνται καὶ φήμαις καὶ συμβόλοις καὶ θυσίαις. οὖτοί τε γὰρ ὑπολαμβάνουσιν οὐ τοὺς ὅρνιθας οὐδὲ τοὺς ἀπαντῶντας εἰδέναι τὰ συμφέροντα τοῖς μαντευομένοις, ἀλλὰ τοὺς θεοὺς διὰ τούτων αὐτὰ σημαίνειν, κἀκεῖνος δὲ οὕτως ἐνόμιζεν. ἀλλ' οἱ μὲν πλεῖστοί φασιν ὑπό τε τῶν ὀρνίθων καὶ τῶν ἀπαντώντων ἀποτρέπεσθαί τε καὶ προτρέπεσθαι · Σωκράτης δ' ὥσπερ ἐγίγνωσκεν, οὕτως ἔλεγε · τὸ δαιμόνιον γὰρ ἔφη σημαίνειν.

## **b**. Ib. 19:

his belief in the providence of the gods Καὶ γὰρ ἐπιμελεῖσθαι θεοὺς ἐνόμιζεν ἀνθρώπων οὐχ ὃν τρόπον οἱ πολλοὶ νομίζουσιν · οὖτοι μὲν γὰρ οἴονται τοὺς θεοὺς τὰ μὲν εἰδέναι, τὰ δ' οὐκ εἰδέναι · Σωκράτης δὲ πάντα μὲν ἡγεῖτο θεοὺς εἰδέναι, τά τε λεγόμενα καὶ πραττόμενα καὶ τὰ σιγῆ βουλευόμενα, πανταχοῦ δὲ παρεῖναι καὶ σημαίνειν τοῖς ἀνθρώποις περὶ τῶν ἀνθρωπείων πάντων.

#### **c**. Ib. 9:

and in divination

state

"Εφη δὲ δεῖν & μὲν μαθόντας ποιεῖν ἔδωκαν οἱ θεοί, μανθάνειν, & δὲ μὴ δῆλα τοῖς ἀνθρώποις ἐστί, πειρᾶσθαι διὰ μαντικῆς παρὰ τῶν θεῶν πυνθάνεσθαι τοὺς θεοὺς γὰρ οἷς ἀν ὧσιν ἵλεω σημαίνειν.

he is far from protesting against the cult of the

Τὰ μὲν τοίνυν πρὸς τοὺς θεοὺς φανερὸς ἦν καὶ ποιῶν καὶ λέγων ἦπερ ἡ Πυθία ἀποκρίνεται τοῖς ἐρωτῶσι πῶς δεῖ ποιεῖν ἢ περὶ θυσίας ἢ περὶ προγόνων

θεραπείας ἢ περὶ ἄλλου τινὸς τῶν τοιούτων ˙ ἥ τε γὰρ Πυθία νόμῳ πόλεως ἀναιρεῖ ποιοῦντας εὐσεβῶς ἀν ποιεῖν, Σωκράτης τε οὕτω καὶ αὐτὸς ἐποίει καὶ τοῖς ἄλλοις παρήνει, τοὺς δὲ ἄλλως πως ποιοῦντας περιέργους καὶ ματαίους ἐνόμιζεν εἶναι.

An example of such  $\pi \epsilon \rho \iota \epsilon \rho \gamma i \alpha$  is given by Xenophon himself in Anab. III 1, 5-7, where he is rebuked by Socr. for not having asked the Pythia what he ought to have asked, having decided the point in question himself.

## b. Pl., Phaedo 118 a:

and strict in his

"Ηδη οὖν σχεδόν τι αὐτοῦ ἢν τὰ περὶ τὸ ἢτρον ψυχόμενα, καὶ ἐκκαλυψάμενος observances — ἐνεκεκάλυπτο γάρ — εἶπεν, δ δὴ τελευταῖον ἐφθέγξατο : ,,  $^{*}\Omega$  Κρίτων, ἔφη, τῷ 'Ασκληπιῷ ὀφείλομεν ἀλεκτρυόνα : ἀλλὰ ἀπόδοτε καὶ μὴ ἀμελήσητε."

## 219—a. Xen., Mem. I 3, 2:

his prayers

Καὶ εὕχετο δὲ πρὸς τοὺς θεοὺς ἀπλῶς τἀγαθὰ διδόναι, ὡς τοὺς θεοὺς κάλλιστα εἰδότας ὁποῖα ἀγαθά ἐστιν.

## **b**. Cf. [Pl.], *Alcib*. II 142 e-143 a (Socr. speaks):

Κινδυνεύει γοῦν, & ᾿Αλχιβιάδη, φρόνιμός τις εἶναι ἐχεῖνος ὁ ποιητής, ὁς δοκεῖ μοι φίλοις ἀνοήτοις τισὶ χρησάμενος, ὁρῶν αὐτοὺς καὶ πράττοντας καὶ εὐχομένους ἄπερ οὐ βέλτιον ἦν, ἐχείνοις δὲ ἐδόχει, κοινῆ ὑπὲρ ἀπάντων αὐτῶν εὐχὴν ποιήσασθαι ᾿ λέγει δέ πως ὡδί —

Ζεῦ βασιλεῦ, τὰ μὲν ἐσθλά, φησί, καὶ εὐχομένοις καὶ ἀνεύκτοις ἄμμι δίδου, τὰ δὲ δεινὰ καὶ εὐχομένοις ἀπαλέξειν κελεύει. Ἐμοὶ μὲν οὖν καλῶς δοκεῖ καὶ ἀσφαλῶς λέγειν ὁ ποιητής.

c. And *Phaedr*. 279 bc, where Socr. prays, leaving the place of the conversation:

,,  $^{\tau}\Omega$  φίλε Πάν τε καὶ ἄλλοι ὅσοι τῆδε θεοί, δοίητέ μοι καλῷ γενέσθαι τἄν-δοθεν  $^{\cdot}$  ἔξωθεν δὲ ὅσα ἔχω, τοῖς ἐντὸς εἶναι μοι φίλια. Πλούσιον δὲ νομίζοιμι τὸν σοφόν  $^{\cdot}$  τὸ δὲ χρυσοῦ πλῆθος εἴη μοι ὅσον μήτε φέρειν μήτε ἄγειν δύναιτο ἄλλος ἢ ὁ σώφρων." "Ετ' ἄλλου του δεόμεθα, ὧ Φαῖδρε; 'Εμοὶ μὲν γὰρ μετρίως ηὖκται.

ΦΑΙ. Καὶ ἐμοὶ ταῦτα συνεύχου κοινὰ γὰρ τὰ τῶν φίλων.

# 220—a. Pl., Apol. 31 d:

the daimo-

Έμοι δὲ τοῦτ' ἐστὶν ἐκ παιδὸς ἀρξάμενον, φωνή τις γιγνομένη, ἢ ὅταν γένηται, ἀεὶ ἀποτρέπει με τοῦτο ὁ ἂν μέλλω πράττειν, προτρέπει δὲ οὕποτε.

## Xen., Mem. I 1, 4:

Καὶ πολλοῖς τῶν συνόντων προηγόρευε τὰ μὲν ποιεῖν, τὰ δὲ μὴ ποιεῖν, ὡς τοῦ δαιμονίου προσημαίνοντος καὶ τοῖς μὲν πειθομένοις αὐτῷ συνέφερε, τοῖς δὲ μὴ πειθομένοις μετέμελε.

## reaction of the

c. Pl., Euthyphro 3b, where Euth. answers, when Socr. tells him Athenians about the accusation of καινά δαιμόνια εἰσφέρειν and not believing in the old ones. -:

> Μανθάνω, ὧ Σώχρατες · ὅτι δὴ σὐ τὸ δαιμόνιον φὴς σαυτῷ ἑκάστοτε γίγνεσθαι. 'Ως οὖν καινοτομοῦντός σου περὶ τὰ θεῖα γέγραπται ταύτην τὴν γραφήν, καὶ ὡς διαβαλῶν δὴ ἔργεται 1 εἰς τὸ δικαστήριον εἰδὼς ὅτι εὐδιάβολα τὰ τοιαῦτα πρός τούς πολλούς.

Cf. Xen., Mem. IV 3, 12, where Euthydemus says to Socrates:

Παντάπασιν ἐοίκασιν, ὧ Σώκρατες, οἱ θεοὶ πολλὴν τῶν ἀνθρώπων ἐπιμέλειαν ποιεῖσθαι. — Τὸ δὲ καί, ἢ ἀδυνατοῦμεν τὰ συμφέροντα προνοεῖσθαι ὑπὲρ τὧν μελλόντων, ταύτη αὐτούς ἡμῖν συνεργεῖν, διὰ μαντικῆς τοῖς πυνθανομένοις φράζοντας τὰ ἀποβησόμενα καὶ διδάσκοντας ἢ ἂν ἄριστα γίγνοιτο; — Σοὶ δ', έφη, ὧ Σώκρατες, ἐοίκασιν ἔτι φιλικώτερον ἢ τοῖς ἄλλοις χρῆσθαι, εἴ γε μηδὲ έπερωτώμενοι ύπὸ σοῦ προσημαίνουσί σοι ἄ τε χρὴ ποιεῖν καὶ α μή.

Cf. Xen., Apol. 14. Socrates having spoken about the daimonion, the judges expressed their disapproval by loud interruptions:

Οἱ δικασταὶ ἐθορύβουν, οἱ μὲν ἀπιστοῦντες τοῖς λεγομένοις, οἱ δὲ καὶ φθονούντες εί καὶ παρά θεῶν μειζόνων ἢ αὐτοὶ τυγγάνοι.

#### Socr.' strict idea of science

221—Xen., Mem. I 1, 15:

Ἐσκόπει δὲ περὶ αὐτῶν (the philosophers of nature) καὶ τάδε, ἄρ' ὥσπερ οἱ τάνθρώπεια μανθάνοντες ήγοῦνται τοῦθ' ὅ τι ἂν μάθωσιν ἑαυτοῖς τε καὶ τῶν άλλων ότω αν βούλωνται ποιήσειν, ούτω και οί τὰ θεῖα ζητοῦντες νομίζουσιν, ἐπειδὰν γνῶσιν αἶς ἀνάγκαις ἕκαστα γίγνεται, ποιήσειν, ὅταν βούλωνται, καὶ ἀνέμους καὶ ὕδατα καὶ ὥρας καὶ ὅτου ἂν ἄλλου δέωνται τῶν τοιούτων, ἢ τοιοῦτον μεν οὐδεν οὐδ' ἐλπίζουσιν, ἀρκεῖ δ' αὐτοῖς γνῶναι μόνον ή τῶν τοιούτων έκαστα γίγνεται.

#### the principle of Cynicism

**222**—Xen., *Mem.* I 6, 10:

"Εοικας, ὧ 'Αντιφῶν, τὴν εὐδαιμονίαν οἰομένω τρυφὴν καὶ πολυτέλειαν

έρχεται - sc. Meletus.

είναι έγω δὲ νομίζω τὸ μὲν μηδενὸς δεῖσθαι θεῖον είναι, τὸ δ' ὡς ἐλαχίστων ἐγγυτάτω τοῦ θείου, καὶ τὸ μὲν θεῖον κράτιστον, τὸ δ' ἐγγυτάτω τοῦ θείου ἐγγυτάτω τοῦ κρατίστου.

223—Xen., Mem. IV 4, 12-14, 19, 25 (a dialogue between Socr. and human law and divine law

Socr. says: φημὶ γὰρ ἐγὼ τὸ νόμιμον δίκαιον εἶναι.

Hipp.: Ἄρα τὸ αὐτὸ λέγεις, ὧ Σώκρατες, νόμιμόν τε καὶ δίκαιον εἶναι; "Έγωγε, ἔφη. Οὐ γὰρ αἰσθάνομαί σου μᾶλλον ὁποῖον νόμιμον ἢ ποῖον δίκαιον λέγεις. Νόμους δὲ πόλεως, ἔφη, γιγνώσκεις; "Εγωγε, ἔφη. Καὶ τίνας τούτους νομίζεις; "Α οἱ πολῖται, ἔφη, συνθέμενοι ἄ τε δεῖ ποιεῖν καὶ ὧν ἀπέχεσθαι έγράψαντο. Οὐκοῦν, ἔφη, νόμιμος μὲν ἂν εἴη ὁ κατὰ ταῦτα πολιτευόμενος, άνομος δὲ ὁ ταῦτα παραβαίνων; Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. Οὐκοῦν καὶ δίκαια μὲν αν πράττοι ὁ τούτοις πειθόμενος, άδικα δ' ὁ τούτοις ἀπειθών; Πάνυ μὲν οὖν. Οὐκοῦν ὁ μὲν τὰ δίκαια πράττων δίκαιος, ὁ δὲ τὰ ἄδικα ἄδικος; Πῶς γὰρ οὕ; Ο μεν άρα νόμιμος δίκαιός έστιν, ὁ δὲ ἄνομος ἄδικος. Καὶ ὁ Ἱππίας · Νόμους δ', έφη, ὧ Σώχρατες, πῶς ἄν τις ἡγήσαιτο σπουδαῖον πρᾶγμα εἶναι ἢ τὸ πείθεσθαι αὐτοῖς, οὕς γε πολλάκις αὐτοὶ οἱ θέμενοι ἀποδοκιμάσαντες μετατίθενται; Καὶ γὰρ πόλεμον, ἔφη ὁ Σωκράτης, πολλάκις ἀράμεναι αἱ πόλεις πάλιν εἰρήνην ποιοῦνται. Καὶ μάλα, ἔφη. Διάφορον οὖν τι οἴει ποιεῖν, ἔφη, τοὺς τοῖς νόμοις πειθομένους φαυλίζων, ότι καταλυθεῖεν αν οἱ νόμοι, ἢ εἰ τοὺς ἐν τοῖς πολέμοις εὐτακτοῦντας ψέγοις, ὅτι γένοιτ' ἀν εἰρήνη; ἢ καὶ τοὺς ἐν τοῖς πολέμοις ταῖς πατρίσι προθύμως βοηθοῦντας μέμφει; Μὰ Δί' οὐκ ἔγωγ', ἔφη. —

(19) 'Αγράφους δέ τινας οἶσθα, ἔφη, ὧ 'Ιππία, νόμους; Τούς γ' ἐν πάση, ἔφη, χώρα κατὰ ταὐτὰ νομιζομένους. Έχοις ἂν οὖν εἰπεῖν, ἔφη, ὅτι οἱ ἄνθρωποι αὐτοὺς ἔθεντο; Καὶ πῶς ἄν, ἔφη, οἴ γε οὔτε συνελθεῖν ἄπαντες ἂν δυνηθεῖεν οὔτε ὁμόφωνοί εἰσι; Τίνας οὖν, ἔφη, νομίζεις τεθεικέναι τοὺς νόμους τούτους; Έγὼ μέν, ἔφη, θεοὺς οἶμαι τοὺς νόμους τούτους τοῖς ἀνθρώποις θεῖναι · καὶ γὰρ παρὰ πᾶσιν ἀνθρώποις πρῶτον νομίζεται θεοὺς σέβειν. —

(25) Πότερον οῦν, ὧ Ἱππία, τοὺς θεοὺς ἡγεῖ τὰ δίκαια νομοθετεῖν ἢ ἄλλα τῶν δικαίων; Οὐκ ἄλλα μὰ Δί', ἔφη · σχολῆ γὰρ ἂν ἄλλος γέ τις τὰ δίκαια νομοθετήσειεν, εἰ μὴ θεός. Καὶ τοῖς θεοῖς ἄρα, ὧ Ἱππία, τὸ αὐτὸ δίκαιόν τε καὶ νόμιμον εἶναι ἀρέσκει.

From this text the following three points may be inferred:

r—Socr. did not oppose human law to divine law, but, seeing clearly the relativity of human law, he still maintained its authority.

2—This authority of human law he founded by analogy on divine law.

3—So "righteousness" is the same for men and gods; and consequently our moral principles are not confined to the human sphere, but they are of value for the gods also.

#### 7-A PRE-PLATONIC THEORY OF IDEAS?

A. E. Taylor, Varia Socratica, Ch. V, examines the meaning of the words  $\epsilon l \delta o \zeta$  and  $l \delta \epsilon \alpha$  in pre-platonic literature. He tries to prove that, especially in the medical literature of the fifth century, these terms had a rather technical sense.

#### "forms"kinds

224—a. Thuc. III 81:

πᾶσά τε ίδέα κατέστη θανάτου.

#### **b**. Ib. 82:

Καὶ ἐπέπεσε πολλὰ καὶ χαλεπὰ κατὰ στάσιν ταῖς πόλεσι, γιγνόμενα μὲν καὶ αἰεὶ ἐσόμενα, ἔως ἄν ἡ αὐτὴ φύσις τῶν ἀνθρώπων ἢ, μᾶλλον δὲ καὶ ἡσυγαίτερα καὶ τοῖς εἴδεσι διηλλαγμένα.

## c. Aristoph., Frogs 384:

"Αγε νῦν ἐτέραν ὕμνων ἰδέαν τὴν καρποφόρον βασίλειαν, Δήμητρα θεὰν, ἐπικοσμοῦντες ζαθέοις μολπαῖς κελαδεῖτε.

#### platonic terminology in Hippocr.

**225**—a. The following passage of Hippocr. is, according to Burnet and Taylor, sufficient to prove the existence of a pre-platonic theory of Ideas, and hence to refute the whole traditional view of Socr. and Plato.

Hippocr., Π. ἀρχαίης ἰητρικῆς c. 15 (Ι 17 Κ.):

The author is speaking about the four elements of Empedocles. He wonders how medical men, who base their science  $(\tau \dot{\epsilon} \chi \nu \eta)$  on this theory  $(\dot{\nu} \pi \dot{\epsilon} \theta \epsilon \sigma \epsilon)$ , can treat patients in agreement with their theory. οὐ γάρ ἐστιν αὐτοῖς, οἶμαι, ἐξηυρημένον α ὑ τ ὁ τ ι ἐ φ' ἑ ω υ τ ο ῦ θερμὸν ἢ ψυχρὸν ἢ ξηρὸν ἢ ὑγρὸν μηδενὶ ἄλλφ ε ἴ δ ε ι κ ο ι ν ω ν έ ο ν.

About the interpretation of this and the following texts cp. C. Gillespie in Class. Quarterly 1912, and my work Een keerpunt in Plato's denken, pp. 86-100.

# **b**. Cf. Hippocr., o.c. c. 19 (p. 23 K.):

Πέσσεσθαι δὲ καὶ μεταβάλλειν καὶ λεπτύνεσθαι καὶ παχύνεσθαι  $^1$  ἐς χυμῶν εἶδος δι' ἄλλων εἰδέων καὶ παντοίων, . . . πάντων δὴ τουτέων ἥκιστα προσήκει θερμῷ ἢ ψυχρῷ πάσχειν  $^2$ .

Taylor explains:  $\epsilon l \delta o \varsigma = \text{element}$ , substance.

These four infinitives are used as substantives.

<sup>2</sup> The translation "to all these things surely heat and cold are not in the least liable" (W. H. S. Jones) renders the true meaning of the sentence. πάντων δη τουτέων must be understood as a partitive genitive used as object. A great number of examples of this use is adduced by Nachmanson in *Dragma*, *Martino P. Nilsson dedicatum*, Lund 1939, pp. 313-325. A good parallel to our text may be found in Plato, Leg. 718 a: συμπάντων τούτων άποτελοῦντα.

226—For this more technical interpretation Taylor alleges

είδος == substance?

a. Hippocr., π. φύσιος άνθρώπου 5 (VI 40 L.).

In a previous chapter the author refuted the theory that the human body would consist of one element (ἐν εἶναι τὸν ἄνθρωπον). Now he is speaking about the four elements in the body: αἴμα, φλέγμα, χολή ξανθή καὶ μέλαινα.

Καὶ τουτέων πρῶτον μὲν κατὰ νόμον τὰ οὐνόματα διωρίσθαι φημὶ καὶ οὐδενὶ αὐτέων τωὐτὸ οὔνομα εἶναι, ἔπειτα κατὰ φύσιν τὰς ἰδέας ¹ κεχωρίσθαι, καὶ οὔτε τὸ φλέγμα οὐδὲν ἐοικέναι τῷ αἵματι, οὔτε τὸ αἵμα τῆ χολῆ, οὔτε τὴν χολὴν τῷ φλέγματι. — ᾿Ανάγκη τοίνυν, ὅτε τοσοῦτον διήλλακται ἀλλήλων τὴν ἰδέην ¹ τε καὶ τὴν δύναμιν, μὴ ἐν αὐτὰ εἶναι, εἴπερ μὴ πῦρ τε καὶ ὕδωρ ἕν τε καὶ ταὐτόν ἐστιν.

b. Cf. o.c., c. 2 (p. 34 L.).

Here Hippocr. is speaking of those physicians who admit that the human body consists of one element only.

"Εν γάρ τι εἴναί φασιν, ὅ τι ἕκαστος αὐτέων βούλεται ὀνομάσας, καὶ τοῦτο εν ἐὸν μεταλλάσσειν τὴν ἰδέην καὶ τὴν δύναμιν, — καὶ γινέσθαι καὶ γλυκὺ καὶ πικρὸν καὶ λευκὸν καὶ μέλαν καὶ παντοῖόν τι ἄλλο.

**227**—a. *Hippocr.*, Π. τέχνης c. 6. (p. 10 L.):

other examples

διαιτήμασιν ἰώμενοι καὶ ἄλλοισί τε εἴδεσιν.

Taylor: "curing by diet and by other things" (,,substances").

Gillespie: "curing by modes of diet and other kinds (of treatment)", such as φάρμακα. — This is surely right.

**b**. Ib., c. 4 (p. 6 L.):

τὸ τῆς τύχης εἴδος ψίλον (opposed to the eidos of the τέχνη).

Here  $\epsilon l \delta_{OG}$  is simple a periphrasis, as we know them from Homer. Transl.: "fate in itself".

c. Ib., c. 2 (p. 4 L.).

The author tries to prove the reality of medical science by the argument that the name supposes an eldoc. The core of the argumentation is: "what is, can be seen; what is not, cannot be seen. Arts are visible, ergo they are real".

Δοχεῖ δή μοι τὸ μὲν σύμπαν τέχνη εἶναι οὐδεμία οὐκ ἐοῦσα·καὶ γὰρ ἄλογον τῶν ἐόντων τι ἡγεῖσθαι μὴ ἐόν · ἐπεὶ τῶν γε μὴ ἐόντων τίνα ἄν τις οὐσίην θεησάμενος ἀπαγγείλειεν ὡς ἔστιν; εἰ γὰρ δὴ ἔστι γ' ἰδεῖν τὰ μὴ ἐόντα ὥσπερ τὰ ἐόντα, οὐκ οἶδ', ὅπως ἄν τις αὐτὰ νομίσειε μὴ ἐόντα, ἄ γε εἴη καὶ ὀφθαλμοῖσιν ἰδεῖν καὶ γνώμη νοῆσαι ὡς ἔστιν. ἀλλ' ὅπως μὴ οὐκ ἦι τοῦτο τοιοῦτον · ἀλλὰ

outward appearance.

τὰ μὲν ἐόντα αἰεὶ ὁρᾶταί τε καὶ γινώσκεται, τὰ δὲ μὴ ἐόντα οὕτε ὁρᾶται οὕτε γινώσκεται. γινώσκεται τοίνυν, δεδιδαγμένων ἤδη <τῶν εἰδέων, ἑκάστη> τῶν τεχνέων, καὶ οὐδεμία ἐστὶν ἤ γε ἔκ τινος εἴδεος οὐχ ὁρᾶται. οἷμαι δὲ ἔγωγε καὶ τὰ ὀνόματα αὐτὰς διὰ τὰ εἴδεα λαβεῖν · ἄλογον γὰρ ἀπὸ τῶν ὀνομάτων ἡγεῖσθαι τὰ εἴδεα βλαστάνειν καὶ ἀδύνατον · τὰ μὲν γὰρ ὀνόματα [φύσεως] νομοθετήματά ἐστιν, τὰ δὲ εἴδεα οὐ νομοθετήματα, ἀλλὰ βλαστήματα.

It seems that by this physician  $\eth \nu$  and  $\mu \eta$   $\eth \nu$  are made dependent on the being or not being of eἴ $\delta \epsilon \alpha$ , and that, according to him, things have their names after the eἴ $\delta \epsilon \alpha$ .

V. Wilamowitz says (Platon II, p. 253): "Wer ihm das beigebracht hatte, der

war dem platonischen Gedanken and sogar ihrem Ausdruck, nahe".

Yet, when this author says that there is no τέχνη ή γε έκ τινος εἴδεος μὴ ὁρᾶται, εἴδος means simply "visible form", "appearance". Nevertheless he shows a background of philosophical reflexion. Cf. Dissoi logoi 4 (our nr. 216, p. 147, n. 2).

#### the testimony of Proclus

228—We possess just one late testimony about a Pythagorean and a Socratic theory of Ideas.

Proclus in Plat. Parm. 128 e:

<sup>\*</sup>Ην μὲν γὰρ καὶ παρὰ τοῖς Πυθαγορείοις ἡ περὶ τῶν εἰδῶν θεωρία, καὶ δηλοῖ καὶ αὐτὸς ἐν Σοφιστῆ τῶν εἰδῶν φίλους προσαγορεύων τοὺς ἐν Ἰταλία σοφούς, ἀλλ' ὅ γε μάλιστα πρεσβεύσας καὶ διαρρήδην ὑποθέμενος τὰ εἴδη Σωκράτης ἐστίν.

This text must be explained as a platonizing interpretation of Pythagoreanism and of "Socratism". S. my work, Een keerpunt in Plato's denken, p. 100-118.

#### 8— THE DEATH OF SOCRATES

#### 229—Pl., Phaedo 116 a-118 end:

Ταῦτ' εἰπών, ἐκεῖνος μὲν ἀνίστατο εἰς οἴκημά τι ὡς λουσόμενος, καὶ ὁ Κρίτων εἴπετο αὐτῷ, ἡμᾶς δ' ἐκέλευε περιμένειν. Περιεμένομεν οὖν, πρὸς ἡμᾶς αὐτοὺς διαλεγόμενοι περὶ τῶν εἰρημένων καὶ ἀνασκοποῦντες, τότε δ' αὖ περὶ τῆς συμφορᾶς διεξιόντες ὅση ἡμῖν γεγονυῖα εἴη, ἀτεχνῶς ἡγούμενοι ὥσπερ πατρὸς στερηθέντες διάξειν ὀρφανοὶ τὸν ἔπειτα βίον. Ἐπειδὴ δὲ ἐλούσατο καὶ ἡνέχθη παρ' αὐτὸν τὰ παιδία (δύο γὰρ αὐτῷ υἰεῖς σμικροὶ ἦσαν, εῖς δὲ μέγας), καὶ αἱ οἰκεῖαι γυναῖκες ἀφίκοντο, ἐκείναις ἐναντίον τοῦ Κρίτωνος διαλεχθείς τε καὶ ἐπιστείλας ἄττα ἐβούλετο, τὰς μὲν γυναῖκας καὶ τὰ παιδία ἀπιέναι ἐκέλευσεν, αὐτὸς δὲ ἦκε παρ' ἡμᾶς.

Καὶ ἦν ήδη ἐγγύς ἡλίου δυσμῶν · χρόνον γὰρ πολύν διέτριψεν ἔνδον. Ἐλθών

δ' ἐκαθέζετο λελουμένος, καὶ οὐ πολλὰ ἄττα μετὰ ταῦτα διελέχθη. Καὶ ἦκεν ό τῶν ἕνδεκα ὑπηρέτης, καὶ στὰς παρ' αὐτόν  $\cdot$  ,,  $^{3}\Omega$  Σώκρατες, ἔφη, οὐ καταγνώσομαί γε σοῦ ὅπερ ἄλλων καταγιγνώσκω, ὅτι μοι χαλεπαίνουσι καὶ καταρώνται, ἐπειδὰν αὐτοῖς παραγγείλω πίνειν τὸ φάρμακον ἀναγκαζόντων τῶν άρχόντων. Σὲ δὲ ἐγὼ καὶ ἄλλως ἔγνωκα ἐν τούτω τῷ χρόνω γενναιότατον καὶ πραότατον καὶ ἄριστον ἄνδρα ὄντα τῶν πώποτε δεῦρο ἀφικομένων : καὶ δὴ καὶ νῦν εὖ οἶδ' ὅτι οὐκ ἐμοὶ χαλεπαίνεις, γιγνώσκεις γὰρ τοὺς αἰτίους, ἀλλὰ έκείνοις. Νῦν οὖν, οἶσθα γὰρ ἃ ἦλθον ἀγγέλλων • χαῖρέ τε καὶ πειρῶ ὡς ῥᾶστα φέρειν τὰ ἀναγκαῖα." Καί, ἄμα δακρύσας, μεταστρεφόμενος ἀπήει. Καὶ ὁ d Σωκράτης, ἀναβλέψας πρὸς αὐτόν ,,Καὶ σύ, ἔφη, χαῖρε καὶ ἡμεῖς ταῦτα ποιήσομεν." Καὶ άμα πρὸς ἡμᾶς: ,, Ώς ἀστεῖος, ἔφη, ὁ ἄνθρωπος: καὶ παρὰ πάντα μοι τὸν χρόνον προσήει καὶ διελέγετο ἐνίστε, καὶ ἦν ἀνδρῶν λῷστος : καὶ νῦν, ὡς γενναίως με ἀποδακρύει. ᾿Αλλ᾽ ἄγε δή, ὧ Κρίτων, πειθώμεθα αὐτῷ, καὶ ἐνεγκάτω τις τὸ φάρμακον, εἰ τέτριπται εἰ δὲ μή, τριψάτω ὁ ἄνθρωπος."

Καὶ ὁ Κρίτων : ,,'Αλλ' οἶμαι, ἔφη, ἔγωγε, ὧ Σώκρατες, ἔτι ήλιον εἶναι e ἐπὶ τοῖς ὄρεσι καὶ οὔπω δεδυκέναι. Καὶ ἄμα ἐγὼ οἶδα καὶ ἄλλους πάνυ ὀψὲ πίνοντας ἐπειδὰν παραγγελθῆ αὐτοῖς, δειπνήσαντάς τε καὶ πιόντας εὖ μάλα καὶ συγγενομένους γ' ἐνίους ὧν ἂν τύχωσιν ἐπιθυμοῦντες. 'Αλλὰ μηδὲν ἐπείγου ' έτι γὰρ ἐγχωρεῖ." Καὶ ὁ Σωκράτης : ,,Εἰκότως γε, ἔφη, ὧ Κρίτων, ἐκεῖνοί τε ταῦτα ποιοῦσιν οθς σύ λέγεις, οἴονται γὰρ κερδανεῖν ταῦτα ποιήσαντες. Καὶ ἔγωγε ταῦτα εἰκότως οὐ ποιήσω · οὐδὲν γὰρ οἶμαι κερδαίνειν, ὀλίγον 117a ύστερον πιών, άλλο γε ἢ γέλωτα ὀφλήσειν παρ' ἐμαυτῷ, γλιχόμενος τοῦ ζῆν καὶ φειδόμενος οὐδενὸς ἔτι ἐνόντος. 'Αλλ' ἴθι, ἔφη, πείθου καὶ μὴ ἄλλως ποίει."

Καὶ ὁ Κρίτων ἀκούσας ἔνευσε τῷ παιδὶ πλησίον ἑστῶτι. Καὶ ὁ παῖς ἐξελθὼν καὶ συχνὸν χρόνον διατρίψας ἦκεν ἄγων τὸν μέλλοντα δώσειν τὸ φάρμακον, έν κύλικι φέροντα τετριμμένον. Ίδων δε δ Σωκράτης τον άνθρωπον . ,,Είεν, έφη, ὧ βέλτιστε, σύ γὰρ τούτων ἐπιστήμων, τί χρὴ ποιεῖν; — Οὐδὲν ἄλλο, έφη, ἢ πιόντα περιιέναι ἕως ἄν σου βάρος ἐν τοῖς σκέλεσι γένηται, ἔπειτα κατα- b κεῖσθαι · καὶ οὕτως αὐτὸ ποιήσει." Καὶ ἄμα ὤρεξε τὴν κύλικα τῷ Σωκράτει. Καὶ ος λαβών καὶ μάλα ἵλεως, ὧ Ἐχέκρατες, οὐδὲν τρέσας οὐδὲ διαφθείρας ούτε τοῦ χρώματος ούτε τοῦ προσώπου, ἀλλ' ὥσπερ εἰώθει ταυρηδὸν ὑποβλέ-. ψας πρός τὸν ἄνθρωπον : ,,Τί λέγεις, ἔφη, περὶ τοῦδε τοῦ πόματος πρὸς τὸ άποσπεῖσαί τινι, ἔξεστιν ἢ οὕ; — Τοσοῦτον, ἔφη, ὧ Σώκρατες, τρίβομεν ὅσον οἰόμεθα μέτριον εἶναι πιεῖν. — Μανθάνω, ἢ δ' ὅς. ᾿Αλλ᾽ εὐχεσθαί γέ που τοῖς θεοῖς ἔξεστί τε καὶ χρή, τὴν μετοίκησιν τὴν ἐνθένδε ἐκεῖσε εὐτυχῆ γενέσθαι · ά δή καὶ ἐγὼ εὔχομαί τε καὶ γένοιτο ταύτη." Καὶ ἄμ' εἰπὼν ταῦτα, ἐπισχόμενος καὶ μάλα εὐχερῶς καὶ εὐκόλως ἐξέπιεν.

Καὶ ἡμῶν οἱ πολλοὶ τέως μὲν ἐπιεικῶς οἶοί τε ἦσαν κατέχειν τὸ μὴ δακρύειν ·

ινοτώτοι κιδ

ός δὲ εἴδομεν πίνοντά τε καὶ πεπωκότα, οὐκέτι ' ἀλλ' ἐμοῦ γε βία καὶ αὐτοῦ σός δὸ εἴδομεν πίνοντά τε καὶ πεπωκότα, οὐκέτι ' ἀλλ' ἐμοῦ γε βία καὶ αὐτοῦ ἀστακτεὶ ἐχώρει τὰ δάκρυα, ἄστε ἐγκαλυψάμενος ἀπέκλλαιον ἐμαυτόν, οὐ γὰρ δὴ ἐκεῖνόν γε, ἀλλὰ τὴν ἐμαυτοῦ τὐχην, οἴου ἀνδρὸς ἑταίρου ἐστερημένος εἴην. ἐ ΄ Ο δὲ Κρίτων, ἔτι πρότερος ἐμοῦ ἐπειδή οὐχ οἴός τ' ἢν κατέχειν τὰ δάκρυα, ἐξανέστη. ᾿Απολλόδωρος δέ, καὶ ἐν τῷ ἔμπροσθεν χρόνφ, οὐδὲν ἐπαύετο δακρύων, καὶ δή καὶ τότε ἀναβρυχησάμενος κλαίων καὶ ἀγανακτῶν, οὐδένα δρυντινα οὐ κατέκλασε τῶν παρόντων πλήν γε αὐτοῦ Σωκράτους. Ἡκεῖνος δέ · ὅντινα οὐ κατέκλασε τῶν παρόντων πλήν μέντοι οὐχ ἤκιστα τούτου ἔνεκα τὰς γυναϊκας ἀπέπεμμα, ἵνα μή τοιαῦτα πλημμελοῖεν · καὶ γὰρ ἀκήκοα ὅτι ἐν γυναϊκας ἀπέπεμμα, ἵνα μή τοιαῦτα πλημμελοῖεν · καὶ γὰρ ἀκήκοα ὅτι ἐν ξυρημία χρή τελευτᾶν. ᾿Αλλ ἡσυχίαν τε ἄγετε καὶ καρτερεῖτε. Ἡκὰὶ ἡμεῖς ε εὐφημία χρή τελευτᾶν. ᾿Αλλ ἡσυχίαν τε ἄγετε καὶ καρτερεῖτε. Ἡκὰὶ ἡμεῖς

άνούσαντες ήσχύνθημέν τε καὶ ἐπέσχομεν τοῦ δακρύειν.

'Ο δὲ περιελθών, ἐπειδή οἱ βαρύνεσθαι ἔφη τὰ σκέλη, κατεκλίθη ὑπτιος ούτω γάρ ἐκέλευεν ὁ ἄνθρωπος · καὶ ἄμα, ἐφαπτόμενος αὐτοῦ, οῦτος διαλιπὼν ούτω γάρ ἐκέλευεν ὁ ἄνθρωπος · καὶ ἄμα, ἐφαπτόμενος αὐτοῦ, οῦτος διαλιπὼν χρόνον ἐπεσακόπει τοὺς πόδας καὶ τὰ σκέλη · Καὶ μετὰ τοῦτο αὕθις τὰς κνήμας, τὸν πόδα, ἤρετο εἰ αἰσθάνοιτο. 'Ο δ' οὐκ ἔφη. Καὶ μετὰ τοῦτο αὕθις τὰς κνήμας, καὶ ἐπανιὼν οὕτως ἡμῖν ἐπεδείκνυτο ὅτι ψύχοιτό τε καὶ πηγνῦτο. Καὶ αὐτὸς ἤπτετο, καὶ εἰπεν ὅτι, ἐπειδὰν πρὸς τἢ καρδία γένηται αὐτῷ, τότε οἰχήσεται. "Ηδη οῦν σχεδόν τι αὐτοῦ ἦν τὰ περὶ τὸ ἦτρον ψυχόμενα · καὶ ἐκκαλυψάμενος, ἐνεκεκάλυπτο γάρ, εἶπεν, δ δή τελευταῖον ἐφθέγξατο · ,. ΤΩ Κρίτων, ἔφη, τῷ ἐνεκεκάλυπιῷ ὀφείλομεν ἀλεκτρυόνα · ἀλλὰ ἀπόδοτε καὶ μὴ ἀμελήσητε. — 'Αλλὰ 'Ασκληπιῷ ὀφείλομεν ἀλεκτρυόνα · ἀλλὰ ἀπόδοτε καὶ μὴ ἀμελήσητε. — 'Αλλὰ

συνέλαβε τὸ στόμα καὶ τοὺς ὀφθαλμούς. "Ηδε ἡ τελευτή, ὧ 'Εχέκρατες, τοῦ ἐταίρου ἡμῖν ἐγένετο, ἀνδρός, ὡς ἡμεῖς φαῖμεν ἀν, τῶν τότε ὧν ἐπειράθημεν ἀρίστου καὶ ἄλλως φρονιμωτάτου καὶ

ταϋτα, έφη, έσται, ὁ Κρίτων άλλ, ὅρα εἴ τι ἄλλο λέγεις." Ταϋτα ἐρομένου αὐτοϋ, οὐδὲν ἔτι ἀπεκρίνατο ' ἀλλ' ὀλίγον χρόνον διαλιπών ἐκινήθη τε καὶ ὁ ἀνθρωπος ἐζεκάλυψεν αὐτόν. Καὶ δς τὰ ὅμματα ἔστησεν ' ἰδών δ ὁ Κρίτων

#### EIGHTH CHAPTER

## THE MINOR SOCRATICS

#### 1—THE MEGARIAN SCHOOL

# 230—a. Diog. II 106:

**Euclides** 

Εὐκλείδης ἀπὸ Μεγάρων τῶν πρὸς Ἰσθμῷ ἢ Γελῶος κατ' ἐνίους. — οὖτος καὶ τὰ Παρμενίδεια μετεχειρίζετο, καὶ οἱ ἀπ' αὐτοῦ Μεγαρικοὶ προσηγορεύοντο, εἶτ' Ἐριστικοἱ, ὕστερον δὲ Διαλεκτικοἱ, ... διὰ τὸ πρὸς ἐρώτησιν καὶ ἀπόκρισιν τοὺς λόγους διατίθεσθαι. πρὸς τοῦτόν φησιν ὁ Ἑρμόδωρος ἀφικέσθαι Πλάτωνα καὶ τοὺς λοιποὺς φιλοσόφους μετὰ τὴν τοῦ Σωκράτους τελευτήν, δείσαντας τὴν ἀμότητα τῶν τυράννων.

#### **b**. Ib.:

Οὖτος εν τὸ ἀγαθὸν ἀπεφαίνετο πολλοῖς ὀνόμασι καλούμενον · ὁτὲ μὲν γὰρ the Eleatic φρόνησιν, ὁτὲ δὲ θεόν, καὶ ἄλλοτε νοῦν καὶ τὰ λοιπά. τὰ δ' ἀντικείμενα τῷ ὄν with the Socratic ἀγαθῷ ἀνήρει μὴ εἶναι φάσκων.

## **231**—a. Diog. II 108:

**Eubulides** 

Τῆς δὲ Εὐκλείδου διαδοχῆς ¹ ἐστι καὶ Εὐβουλίδης ὁ Μιλήσιος, ὅς καὶ πολλούς ἐν διαλεκτικῆ λόγους ἠρώτησε, τόν τε ψευδόμενον καὶ τὸν διαλανθάνοντα καὶ Ἡλέκτραν καὶ ἐγκεκαλυμμένον καὶ σωρείτην καὶ κερατίνην καὶ φαλακρόν.

## **b**. Cic., Acad. II 96:

the liar

Si dicis te mentiri verumque dicis, mentiris; dicis autem te mentiri verumque dicis, mentiris igitur. — Haec Chrysippea sunt, ne ab ipso quidem dissoluta.

To consult: A. Rüstow, Der Lügner. Theorie, Geschichte und Auflösung, Leipzig 1910.

## c. Lucianus, Βίων πρᾶσις 22:

the hidden one, the Electra, the veiled person

'Ηλέκτραν μὲν ἐκείνην τὴν πάνυ, τὴν 'Αγαμέμνονος, ἢ τὰ αὐτὰ οἶδέ τε ἄμα καὶ οὐκ οἶδε παρεστῶτος γὰρ αὐτῇ τοῦ 'Ορέστου ἔτι ἀγνῶτος οἶδε μὲν 'Ορέσ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eubulides, Diod. Cronus and Stilpo were at least two generations younger than Euclides. Eubulides and Diodorus polemize against Aristotle; Stilpo died 290. The elder Stoic philosophers combat the arguments of these thinkers.

την ὅτι ἀδελφὸς αὐτῆς, ὅτι δὲ οὖτος 'Ορέστης ἀγνοεῖ. τὸν δ' αὖ ἐγκεκαλυμμένον καὶ πάνυ θαυμαστὸν ἀκούση λόγον ἀπόκριναι γάρ μοι, τὸν πατέρα οἶσθα τὸν σεαυτοῦ; Ναί. Τί οὖν; ἤν σοι παραστήσας τινὰ ἐγκεκαλυμμένον ἔρωμαι, τοῦτον οἶσθα; τί φήσεις; Δηλαδὴ ἀγνοεῖν. 'Αλλὰ μὴν αὐτὸς οὖτος ἦν ὁ πατὴρ ὁ σός. ὥστε εἰ τοῦτον ἀγνοεῖς, δῆλος εἶ τὸν πατέρα τὸν σὸν ἀγνοῶν.

"the Horns"

## d. Diog. II 187:

Εἴ τι οὐκ ἀπέβαλες, τοῦτο ἔχεις, κέρατα δὲ οὐκ ἀπέβαλες κέρατα ἄρα ἔχεις.

#### "the heap", the baldheaded

## e. Diog. VII 82:

Οὐχὶ τὰ μὲν δύο ὀλίγα ἐστιν; οὐχὶ δὲ καὶ τὰ τρία; οὐχὶ δὲ καὶ ταῦτα μέν, οὐχὶ δὲ καὶ τὰ τέσσαρα; καὶ οὕτω μέχρι τῶν δέκα τὰ δὲ δύο ὀλίγα ἐστί · καὶ τὰ δέκα ἄρα.

Cf. the argument of Zeno of Elea about the bushel of corn. By Eubul. the problem is extended to that of the sphere of validity of contradictory predicates: when begins bald-headedness, when wealth, when poverty? Neither quantity nor quality can be thought, according to Megarian logic, no more than relation. Only the category of substance stands firm.

ments
against
motion
of Diod.
Cronus

232—The Megarians also deny the Aristotelian categories of ποιεῖν and πάσχειν, denying real motion. Diodorus Cronus, a disciple of Eubulides, renews the arguments of Zeno against motion, pointing them against Aristotle and his definition of space.

Sext., Adv. Math. X (= Against the Physicists II), 85 f.:

Κομίζεται δὲ καὶ ἄλλη τις ἐμβριθὴς ὑπόμνησις εἰς τὸ μὴ εἶναι κίνησιν ὑπὸ Διοδώρου τοῦ Κρόνου, δι' ἦς παρίστησιν ὅτι κινεῖται μὲν οὐδὲ ἔν, κεκίνηται δὲ. καὶ μὴ κινεῖσθαι μέν, τοῦτο ἀκόλουθόν ἐστι ταῖς κατ' αὐτὸν τῶν ἀμερῶν ὑποθέσεσιν ¹. (86) τὸ γὰρ ἀμερὲς σῶμα ὀφείλει ἐν ἀμερεῖ τόπῳ περιέχεσθαι καὶ διὰ τοῦτο μήτε ἐν αὐτῷ κινεῖσθαι (ἐκπεπλήρωκε γὰρ αὐτόν, δεῖ δὲ τόπον ἔχειν μείζονα τὸ κινούμενον) μήτε ἐν ῷ μὴ ἔστιν · οὕπω γάρ ἐστιν ἐν ἐκείνῳ, ἵνα καὶ ἐν αὐτῷ κινηθῆ. ὥστε οὐδὲ κινεῖται. κεκίνηται δὲ κατὰ λόγον · τὸ γὰρ πρότερον ἐν τῷδε τῷ τόπῳ θεωρούμενον, τοῦτο ἐν ἑτέρῳ νῦν θεωρεῖται τόπῳ, ὅπερ οὐκ ἄν ἐγεγόνει μὴ κινηθέντος αὐτοῦ.

passing away turns out to be impossible

233—Qualitative change proved to be impossible by the arguments of the heap and the bald-headed. Now also passing away turns out to be impossible.

<sup>1 &</sup>quot;This follows from his assumption of indivisibles." Diod. was an atomist.

Sextus, Adv. Math. X 347:

Λόγον συνηρώτηκε καὶ ὁ Κρόνος τοιοῦτον, εἰ φθείρεται τὸ τειγίον, ή τοι ὅτε άπτονται άλλήλων οἱ λίθοι καί εἰσιν ἡρμοσμένοι φθείρεται τὸ τειγίον ἢ ὅτε διεστάσιν · ούτε δε ότε άπτονται άλλήλων καί είσιν ήρμοσμένοι φθείρεται τὸ τειγίον οὔτε ὅτε διεστᾶσιν ἀπ' ἀλλήλων οὐκ ἄρα φθείρεται τὸ τειγίον.

234—Both movement and change are explained by Aristotle by there is no means of the notion of dynamis: there is a δυνάμει ὄν, which is brought "dynamis" without to actuality (ἐνέργεια) by an effecting cause. Diodorus argues against actuality this idea of dynamis.

Aristotle, Metaph. H 3, 1046 b29:

Είσι δέ τινες οι φασιν, οιον οι Μεγαρικοί, όταν ένεργη μόνον δύνασθαι 1, όταν δὲ μὴ ἐνεργῆ οὐ δύνασθαι, οἶον τὸν μὴ οἰκοδομοῦντα οὐ δύνασθαι οἰκοδομείν, άλλά τὸν οἰκοδομοῦντα ὅταν οἰκοδομῆ · ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων. οίς τὰ συμβαίνοντα ἄτοπα οὐ γαλεπὸν ίδεῖν.— "Ωστε οὖτοι οἱ λόγοι ἐξαιροῦσι καὶ κίνησιν καὶ γένεσιν : ἀεὶ γὰρ τό τε ἐστηκὸς ἐστήξεται καὶ τὸ καθήμενον καθεδεῖται · οὐ γὰρ ἀναστήσεται, ἂν καθέζηται · ἀδύνατον γὰρ ἔσται ἀναστῆναι ό γε μη δύναται άναστηναι.

235—When we put it in modern terms, Diod. denied the modal categories: Diod. denies what is possible is to him identical with what is real, what is real with what is the modal necessary. What is not necessary, is to him directly impossible.

categories

Epict., Diss. II 19, 1:

the χυριεύων

Ο κυριεύων λόγος ἀπὸ τοιούτων τινῶν ἀφορμῶν ἡρωτῆσθαι φαίνεται. Κοινῆς γάρ ούσης μάγης τοῖς τρισὶ τούτοις πρὸς ἄλληλα, τῷ πᾶν παρεληλυθὸς άληθὲς ἀναγκαῖον εἶναι καὶ τῷ δυνατῷ ἀδύνατον μὴ ἀκολουθεῖν καὶ τῷ δυνατὸν εἴναι δ οὕτ' ἔστιν ἀληθὲς οὕτ' ἔσται, συνιδών τὴν μάχην ταύτην ὁ Διόδωρος τῆ τῶν πρώτων δυεῖν πιθανότητι συνεχρήσατο πρός παράστασιν τοῦ μηδέν είναι δυνατόν δ οὔτ' ἔστιν ἀληθές ούτ' έσται.

To consult: E. Zeller, Ueber den χυριεύων des Megarikers Diodor, Berlin 1882. K. Joël, Gesch. d. ant. Phil. I, pp. 852-855: Diodorus reduces the hypothetical thesis to a categorical one, and causality to substance; for there is no possibility without its realisation, no potentiality without actuality. There are no germs and no developments. All is fixed and ready. Nothing remains than the judgment of identity.

236—Diog. II 112:

Stilpo

Τῶν δ' ἀπ' Εὐκλείδου ἐστὶ καὶ ... Στίλπων ὁ Μεγαρεύς, διασημότατος

<sup>1</sup> όταν ἐνεργἢ μόνον δύνασθαι - that a thing is possible only when it is realized.

φιλόσοφος. — (113) τοσούτον δ' εύρεσιλογία καὶ σοφιστεία προήγε 1 τούς άλλους, ώστε μικροῦ δεῆσαι πᾶσαν τὴν Ἑλλάδα ἀφορῶσαν εἰς αὐτὸν μεγαρίσαι.

237—As a consequence of Diodorus' logic Stilpo denies logical subhe denies the possibility of predication ordination.

Plut., Adv. Coloten 23, p. 1120 A:

Οὐ μὴν ἀλλὰ τὸ ἐπὶ Στίλπωνος τοιοῦτόν ἐστιν. εἰ περὶ ἵππου τὸ τρέχειν κατηγοροῦμεν, οὐ φησι ταὐτὸν εἶναι τῷ περὶ οὖ κατηγορεῖται τὸ κατηγορούμενον, άλλ' έτερον μεν άνθρώπω τοῦ τί ην είναι τὸν λόγον, έτερον δὲ τῷ ἀγαθῷ : καὶ πάλιν τὸ ἵππον εἶναι τοῦ τρέχοντα εἶναι διαφέρειν . ἑκατέρου γὰρ ἀπαιτούμενοι τὸν λόγον οὐ τὸν αὐτὸν ἀποδίδομεν ὑπὲρ ἀμφοῖν. ὅθεν ἁμαρτάνειν τους ἔτερον ἐτέρου κατηγοροῦντας. εἰ μὲν γὰρ ταὐτόν ἐστι τῷ ἀνθρώπῳ τὸ ἀγαθὸν καὶ τῷ ἴππῳ τὸ τρέχειν, πῶς καὶ σιτίου καὶ φαρμάκου τὸ ἀγαθόν, καὶ νὴ Δία πάλιν λέοντος καὶ κυνὸς τὸ τρέχειν κατηγοροῦμεν; εἰ δ' ἔτερον, ούκ ὀρθῶς ἄνθρωπον ἀγαθὸν καὶ ἵππον τρέχειν λέγομεν.

#### he denies also the existence of ideas

## 238—Diog. II 1, 19:

 $\Delta$ εινὸς δ' ἄγαν ὢν ἐν τοῖς ἐριστικοῖς ἀνήρει καὶ τὰ εἴδη καὶ ἔλεγε τὸν λέγοντα ἄνθρωπον λέγειν μηδένα · ούτε γάρ τόνδε λέγειν ούτε τόνδε · τί γάρ μᾶλλον τόνδε ἢ τόνδε; οὐδ' ἄρα τόνδε. καὶ πάλιν : τὸ λάχανον οὐκ ἔστι τὸ δειχνύμενον · λάχανον μὲν γὰρ ἦν πρὸ μυρίων ἐτῶν · οὐκ ἄρα ἔστι τοῦτο λά-

Stilpo on this point agrees with Antisthenes, who said to Plato: "I see the horse, but the horse-ness I don't see" (see our nr. 253).

resemblance with Cynicism

239—In his stile of life also Stilpo shows great resemblance with the Cynics and with later Stoics: he is said to have been a disciple of the and Stoics Cynic Diogenes, and the master of the Stoic Zeno. He seems to hold the ideal of the sage, who is αὐτάρκης and does not even need friends.

Seneca, Epist. I 9, 1:

άπάθεια

An merito reprehendat in quadam epistula Epicurus eos, qui dicunt sapientem se ipso esse contentum et propter hoc amico non indigere, desideras scire. Hoc obicitur Stilboni ab Epicuro et iis, quibus summum bonum visum est animus inpatiens. (2) În ambiguitatem incidendum est, si exprimere ἀπάθειαν uno verbo cito voluerimus et inpatientiam dicere. Poterit enim contrarium ei, quod significare volumus, intellegi.

<sup>1</sup> Intr.: he surpassed all others.

Nos eum volumus dicere, qui respuat omnis mali sensum: accipietur is, qui nullum ferre possit malum. Vide ergo, num satius sit aut invulnerabilem animum dicere aut animum extra omnem patientiam positum. (3) Hoc inter nos (Stoicos) et illos interest: noster sapiens vincit quidem incommodum omne, sed sentit; illorum ne sentit quidem. Illud nobis et illis commune est: sapientem se ipso esse contentum; sed tamen et amicum habere vult et vicinum et contubernalem, quamvis sibi ipse sufficiat.

#### 2-THE SCHOOLS OF ELIS AND ERETRIA

## 240—Diog. II 105:

Phaedo and Menedemus

Φαίδων 'Ηλεῖος ... μετεῖχε Σωκράτους. — διάδοχος δ' αὐτοῦ Πλείσταινος \* 'Ηλεῖος, καὶ τρίτοι ἀπ' αὐτοῦ οἱ περὶ Μενέδημον τὸν Ἐρετριέα καὶ ᾿Ασκληπιάδην τὸν Φλειάσιον, μεταγνόντες 1 ἀπὸ Στίλπωνος, καὶ έως μὲν τούτων 'Ηλειακοί προσηγορεύοντο, ἀπὸ δὲ Μενεδήμου 'Ερετριακοί.

## **241**—Diog. II 134:

M. reasons in the same way

καὶ δη καὶ τόδε ἐρωτᾶν εἰώθει (ὁ Μενέδημος) · Τὸ ἔτερον τοῦ ἐτέρου ἔτερόν as Stilpo έστι; Ναί. "Ετερον δέ έστι τὸ ἀφελεῖν τοῦ ἀγαθοῦ; Ναί. Οὐκ ἄρα τὸ ἀγαθὸν predication ώφελεῖν ἐστιν.

## 242—Diog. II 135:

he also rejects the negative

'Ανήρει δέ, φασί, καὶ τὰ ἀποφατικὰ τῶν ἀξιωμάτων, καταφατικὰ τιθείς · judgments καὶ τούτων τὰ ἀπλᾶ προσδεχόμενος τὰ οὐχ ἀπλᾶ ἀνήρει, λέγων συνημμένα καὶ συμπεπλεγμένα.

#### 3-THE CYNICS

## 243—Diog. VI 1:

Antisthenes

'Αντισθένης 'Αντισθένους 'Αθηναῖος. ἐλέγετο δ' οὐκ εἶναι ἰθαγενής · έδόκει γάρ είναι Θράττης μητρός. — οδτος κατ' άρχὰς μὲν ἤκουσε Γοργίου

μεταγνόντες - "having changed their mind". A probable correction of Emperius, adopted by Ritter and Preller, Hist. phil. Gr. The ms have μετάγοντες, which may be used intransitively in the sense of "taking a different route", changing their course (e.g. Xen., Cyrop. 7, 4, 8). Only the praesens does not fit in here.

Πλείσταινος — a correction of Roeper for Πλείστανος. De Vogel, Greek Philosophy I

τοῦ ῥήτορος · ὅθεν τὸ ῥητορικὸν εἶδος ἐν τοῖς διαλόγοις ἐπιφέρει. — (2) ὕστερον δὲ παρέβαλε Σωκράτει καὶ τοσοῦτον ἄνατο αὐτοῦ, ἄστε παρήνει τοῖς μαθηταῖς γενέσθαι αὐτῷ πρὸς Σωκράτην συμμαθητάς . οἰκῶν τ' ἐν Πειραιεῖ καθ' ἑκάστην ήμέραν τούς τετταράκοντα σταδίους άνιων ήκουε Σωκράτους, παρ' οδ καὶ τὸ καρτερικόν λαβών και το άπαθες ζηλώσας κατήρξε πρώτος του κυνισμού

the principle

b. The principle of Cynicism is formulated in the words ascribed of Cynicism by Xenophon to Socrates: τὸ μὲν μηδενὸς δεῖσθαι θεῖον εἶναι, τὸ δ' ὡς έλαγίστων έγγυτάτω τοῦ θείου. (S. our nr. 222).

Diog. VI 105 attributes them to the Cynic Diogenes of Sinope:

καθάπερ Διογένης, δς έφασκε θεῶν μὲν ἴδιον εἶναι μηδενὸς δεῖσθαι, τῶν δὲ θεοῖς ὁμοίων τὸ ὀλίγων χρήζειν.

Antisth. makes a show of it

## c. Diog. VI 8:

στρέψαντος αὐτοῦ τὸ διερρωγὸς τοῦ τρίβωνος εἰς τὸ προφανές Σωκράτης ίδων φησιν : ,,όρῶ σου διὰ τοῦ τρίβωνος τὴν φιλοδοξίαν".

the name "Cynics"

## d. Ib. 13:

Διελέγετο δ' έν τῷ Κυνοσάργει γυμνασίω μικρὸν ἄποθεν τῶν πυλῶν ' ὅθεν τινές και την κυνικήν φασιν έντεῦθεν ὀνομασθηναι. αὐτός τ' ἐπεκαλεῖτο 'Απλοκύων.

virtue the supreme good

# 244—a. Diog. VI 104:

'Αρέσκει δ' αὐτοῖς (τοῖς Κυνικοῖς) καὶ τέλος εἶναι τὸ κατ' ἀρετὴν ζῆν, ὡς 'Αντισθένης φησίν έν τῷ 'Ηρακλεῖ.

ponos

#### b. Ib. 2:

Καὶ ὅτι ὁ πόνος ἀγαθόν, συνέστησε¹ (ὁ ᾿Αντ.) διὰ τοῦ μεγάλου Ἡρακλέους καὶ τοῦ Κύρου, τὸ μὲν ἀπὸ τῶν Ἑλλήνων, τὸ δὲ ἀπὸ τῶν βαρβάρων ἑλκύσας 2.

askesis

## c. Diog. VI 70:

Διττήν δὲ ἔλεγεν (ὁ Διογένης) εἶναι τὴν ἄσκησιν, τὴν μὲν ψυχικήν, τὴν δὲ σωματικήν. — είναι δ' άτελῆ τὴν έτέραν χωρίς τῆς έτέρας. — (71) οὐδέν γε μήν έλεγε τὸ παράπαν ἐν τῷ βίω χωρίς ἀσκήσεως κατορθοῦσθαι, δυνατήν δὲ ταύτην πᾶν ἐκνικῆσαι.

<sup>1</sup> συνέστησε - he "exhibited", illustrated this by the examples of H. and C. Antisth. effaced the difference between Greeks and barbarians, free men and slaves, men and women: both have the same virtue and the same spiritual calling, Cf. later the Stoic Musonius Rufus.

## **245**—a. Diog. VI 3:

"Ελεγέ τε συνεχές μανείην μᾶλλον ἢ ἡσθείην.

fierce rejection of ήδονή

Stob., Flor. 29, 65 (III 640, 5 Hs.):

a more tempered saying

'Αντισθένους ' ήδονας τας μετα τούς πόνους διωκτέον, άλλ' ούχὶ τας πρό τῶν πόνων.

## **246**—a. Diog. VI 103:

they are not interested in

'Αρέσκει οὖν αὐτοῖς (τοῖς Κυνικοῖς) τὸν λογικὸν καὶ τὸν φυσικὸν τόπον περιαι- theoretical ρεῖν 1..., μόνω δὲ προσέχειν τῷ ἠθικῷ. καὶ ὅπερ τινὲς ἐπὶ Σωκράτους, τοῦτο problems Διοχλής ἐπὶ Διογένους ἀναγράφει τοῦτον φάσκων λέγειν · Δεῖ ζητεῖν

όττι τοι έν μεγάροισι κακόν τ' άγαθόν τε τέτυκται.

παραιτούνται <sup>2</sup> δὲ καὶ τὰ ἐγκύκλια μαθήματα · γράμματα γοῦν μὴ μανθάνειν έφασκεν ὁ 'Αντισθένης τοὺς σώφρονας γενομένους, ΐνα μὴ διαστρέφοιντο 3 τοῖς άλλοτρίοις.

Ib. 11:

virtue a thing of deeds, not

τήν τε άρετην τῶν ἔργων εἶναι μήτε λόγων πλείστων δεομένην μήτε μα- of learning θημάτων.

**c**. Ib. 7:

what is most necessary to learn

Έρωτηθείς (ὁ ᾿Αντισθένης), τί τῶν μαθημάτων ἀναγκαιότατον, ἔφη ,,τὸ κακά ἀπομαθεῖν". — (8) ἐρωτηθεὶς ὑπό του —, τί ποιῶν καλὸς κάγαθὸς έσοιτο, έφη : ,,εί τὰ κακὰ ὰ έχεις ὅτι φευκτά ἐστι μάθοις παρὰ τῶν εἰδότων."

247—a. Yet Antisth. speaks of φρόνησις, which has to him clearly φρόνησις a rational character.

Diog. VI 13:

Τεῖγος ἀσφαλέστατον φρόνησιν μήτε γὰρ καταρρεῖν μήτε προδίδοσθαι. τείγη κατασκευαστέον έν τοῖς αύτῶν ἀναλώτοις λογισμοῖς.

b. Antisth. and the Cynics probably are meant by Plato in Rep. VI 505b, where he speaks of the κομψότεροι:

'Αλλὰ μὴν καὶ τόδε γε οἶσθα, ὅτι τοῖς μὲν πολλοῖς ἡδονὴ δοκεῖ εἶναι τὸ άγαθόν, τοῖς δὲ κομψοτέροις φρόνησις, ... καὶ ὅτι γε ... οἱ τοῦτο ἡγούμενοι

<sup>1</sup> περιαιρεῖν - to take away.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> παραιτοῦνται - they reject.

<sup>3</sup> διαστρέφοιντο - that they might not be confounded by.

ούκ έχουσι δεῖξαι ήτις φρόνησις, ἀλλ' ἀναγκάζονται τελευτῶντες τὴν τοῦ ἀγαθοῦ φάναι.

Αὐτάρκη γὰρ τὴν ἀρετὴν εἶναι πρὸς εὐδαιμονίαν, μηδενὸς προσδεομένην

# the ideal of

## 248—a. Diog. VI 11:

ότι μὴ Σωκρατικῆς ἰσχύος ..., τήν τ' ἀδοξίαν ¹ ἀγαθὸν καὶ ἴσον τῷ πόνῳ. — (105) 'Αρέσκει δ' αὐτοῖς καὶ λιτῶς βιοῦν, αὐτάρκεσι χρωμένοις σιτίοις καὶ τρίβωσι μόνοις, πλούτου καὶ δόξης καὶ εὐγενείας καταφρονοῦσιν. ἔνιοί τε γοῦν καὶ βοτάναις καὶ παντάπασιν ὕδατι χρῶνται ψυχρῷ σκέπαις τε ταῖς τυχούσαις καὶ πίθοις, καθάπερ Διογένης, δς ἔφασκε θεῶν μὲν ἴδιον εἶναι μηδενὸς δεῖσθαι, τῶν δὲ θεοῖς ὁμοίων τὸ ὀλίγων χρήζειν. — τὰ δὲ μεταξὸ ἀρετῆς καὶ κακίας ἀδιάφορα ² λέγουσιν. — (ΙΙ) τὸν σοφὸν οὐ κατὰ τοὺς κειμένους νόμους πολιτεύσεσθαι ³, ἀλλὰ κατὰ τὸν τῆς ἀρετῆς. γαμήσειν τε τεκνοποιίας χάριν ταῖς εὐφυεστάταις συνιόντα γυναιξί. καὶ ἐρασθήσεσθαι δέ · μόνον γὰρ εἰδέναι τὸν σοφὸν τίνων χρὴ ἐρᾶν. ἔλεγε δὲ ⁴ καὶ κοινὰς εἶναι δεῖν τὰς γυναῖκας γάμον μηδένα νομίζων, ἀλλὰ τὸν πείσαντα τῆ πεισθείση συνεῖναι · κοινοὺς δὲ διὰ τοῦτο καὶ τοὺς υἱέας. (73) μηδέν τε ἄτοπον εἶναι ἐξ ἱεροῦ τι λαβεῖν ἢ τῶν

ζώων 5 τινός γεύσασθαι : μηδ' ἀνόσιον εἶναι τὸ καὶ τῶν ἀνθρωπείων κρεῶν

#### against conventions

# cosmopo-

## **b**. Diog. VI 63:

έρωτηθείς πόθεν εἴη, ,,κοσμοπολίτης", ἔφη (ὁ Διογένης).

# Antisth. about politics

# 249—Stob., Flor. 45, 28 (II, p. 192 Hs):

άψασθαι, ώς δηλον έχ τῶν ἀλλοτρίων ἐθῶν.

'Αντισθένης ἐρωτηθείς, πῶς ἄν τις προσέλθοι πολιτεία, εἶπε · ,,καθάπερ πυρί, μήτε λίαν ἐγγύς, ἵνα μὴ καῆς, μήτε πόρρω, ἵνα μὴ ῥιγώσης.''

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ἀδοξίαν - εὐκλεία being nearly the most important thing in life in the eyes of an ancient Greek, Antisth. teaches man to accept ἀδοξία as a spiritual training. Diog. VI 3 says of him:

άκούσας ποτὲ ὅτι Πλάτων αὐτὸν κακῶς λέγει, ,,βασιλικόν'', ἔφη ,,καλῶς ποιοῦντα κακῶς ἀκούειν.''

Cf. Marcus Antoninus VI 36: βασιλικόν, εὖ μέν πράττειν, κακῶς δὲ ἀκούειν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ἀδιάφορα - Cp. the later Stoic terminology.

<sup>8</sup> πολιτεύσεσθαι - live.

<sup>4</sup> ἔλεγε δὲ - sc. Diogenes. The same is told of Antisthenes (see Diog. VI 3-4, Xen., Symp. IV 38).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ζώων - Wendland proposed ζώντων. The meaning is doubtless that he did not shrink from eating raw flesh, a consequence of the "back-to-nature"-movement, preached by Antisthenes and his followers.

Philodem., De piet. c. 7a (Diels, Dox. 538):

philosophical monotheism

Παρ' 'Αντισθένει δ' έν μεν τῷ Φυσικῷ λέγεται τὸ κατὰ νόμον εἶναι πολλούς θεούς, κατά δὲ φύσιν ἕνα.

**b**. Clem., *Protr.* 71:

'Αντισθένης ... θεὸν οὐδενὶ ἐοικέναι φησίν · διόπερ αὐτὸν οὐδεὶς ἐκμαθεῖν έξ είκόνος δύναται.

# 251—Stob., Ecl. II 31, 76 (p. 215, 1 W.):

Sages are near to the gods

'Αντισθένης ἐρωτηθεὶς ὑπό τινος τί διδάξει τὸν υίόν, εἶπεν : ,,εἰ μὲν θεοῖς μέλλει συμβιούν, φιλόσοφον, εί δ' άνθρώποις, ρήτορα."

**252**—a. Arist., Metaph.  $\Delta$  20, 1024  $b^{32}$ :

Only its own notion can be

διὸ 'Αντισθένης ώετο εὐήθως μηθὲν ἀξιῶν λέγεσθαι πλὴν τῷ οἰκείῳ ἐν attributed to a thing έφ' ένός · ---

# Cf. Plato, Soph. 251 a:

Λέγομεν ἄνθρωπον δή που πόλλ' άττα ἐπονομάζοντες, τά τε χρώματα ἐπιφέροντες αὐτῷ καὶ τὰ σγήματα καὶ μεγέθη καὶ κακίας καὶ ἀρετάς, ἐν οἶς πᾶσι καὶ ἐτέροις μυρίοις οὐ μόνον ἄνθρωπον αὐτὸν εἶναί φαμεν, ἀλλὰ καὶ ἀγαθὸν καὶ ἔτερα ἄπειρα, καὶ τἆλλα δὴ κατὰ τὸν αὐτὸν λόγον οὕτως ἐν ἔκαστον ὑποθέμενοι πάλιν αὐτὸ πολλὰ καὶ πολλοῖς ὀνόμασι λέγομεν. — "Οθεν γε, οἶμαι, τοῖς τε νέοις καὶ τῶν γερόντων τοῖς ὀψιμαθέσι (i. e. Antisthenes) θοίνην παρεσκευάκαμεν · εὐθύς γὰρ ἀντιλαβέσθαι παντὶ πρόχειρον ὡς ἀδύνατον τά τε πολλά εν καὶ τὸ εν πολλά εἶναι, καὶ δή που χαίρουσιν οὐκ ἐὧντες ἀγαθὸν λέγειν ἄνθρωπον, ἀλλὰ τὸ μὲν ἀγαθὸν ἀγαθόν, τὸν δὲ ἄνθρωπον ἄνθρωπον. Έντυγχάνεις γάρ, ὁ Θεαίτητε, ὡς ἐγῷμαι, πολλάκις τὰ τοιαῦτα ἐσπουδακόσιν, ένίστε πρεσβυτέροις άνθρώποις, καὶ ὑπὸ πενίας τῆς περὶ φρόνησιν κτήσεως τὰ τοιαῦτα τεθαυμακόσι, καὶ δή τι καὶ πάσσοφον οἰομένοις τοῦτο αὐτὸ ἀνηυρηκέναι.

# c. Arist., Metaph. H 3, 1043 b24:

definition is impossible

(The difficulty of Antisth. c.s.) ότι οὐκ ἔστι τὸ τί ἔστιν ὀρίσασθαι (τὸν γάρ δρον λόγον είναι μακρόν).

## d. Cf. Pl., Theaet. 201 c:

Έγω γαρ αὖ ἐδόκουν ἀκούειν τινῶν, ὅτι τὰ μὲν πρῶτα οἱονπερεὶ στοιχεῖα, έξ ὧν ἡμεῖς τε συγκείμεθα καὶ τἄλλα, λόγον οὐκ ἔχοι ¹. αὐτὸ γὰρ καθ' αὑτὸ

<sup>1</sup> λόγον οὖκ ἔχοι - "are such that no account can be given of them" (Cornford).

ἕκαστον ὀνομάσαι μόνον εἴη, προσειπεῖν δὲ οὐδὲν ἄλλο δυνατόν, οὕθ' ὡς ἔστιν οὕθ' ὡς οὐκ ἔστιν. — δεῖν δέ, εἴπερ ἢν δυνατὸν αὐτὸ λέγεσθαι καὶ εἴχεν οἰκεῖον αὑτοῦ λόγον, ἄνευ τῶν ἄλλων ἀπάντων λέγεσθαι. νῦν δὲ ἀδύνατον εἴναι ὁτιοῦν τῶν πρώτων ἡηθῆναι λόγω, οὐ γὰρ εἶναι αὐτῷ ἀλλ' ἢ ὀνομάζεσθαι μόνον ˙ ὄνομα γὰρ μόνον ἔχειν.

there are no

253—Simpl., in Ar. Categ. 208, 28 Kalbfl.:

ideas in Plato's sense

Τῶν δὲ παλαιῶν οἱ μὲν ἀνήρουν τὰς ποιότητας τελέως, τὸ ποιὸν συγχωροῦντες εἶναι, ὥσπερ ᾿Αντισθένης, ὅς ποτε Πλάτωνι διαμφισβητῶν ,,ὧ Πλάτων'', ἔφη, ,,ἵππον μὲν ὁρῶ, ἱππότητα δὲ οὐχ ὁρῶ''.

#### 4—THE SCHOOL OF CYRENE (CYRENAICI)

#### Aristippus

254—a. Diog. II 65:

'Αρίστιππος τὸ μὲν γένος ἢν Κυρηναῖος, ἀφιγμένος δὲ 'Αθήναζε, καθά φησιν Αἰσχίνης, κατὰ κλέος Σωκράτους.

b. Aristocles ap. Euseb., Praep. ev. XIV 18, 31:

Σωκράτους δ' έταῖρος 'Αρίστιππος ἦν, ὁ τὴν καλουμένην Κυρηναϊκὴν συστησάμενος αἴρεσιν.

#### ήδονή the supreme good

**255**—Diog. II 87:

Δοκεῖ δ' αὐτοῖς καὶ τέλος εὐδαιμονίας διαφέρειν. τέλος μὲν γὰρ εἶναι τὴν κατὰ μέρος ἡδονήν, εὐδαιμονίαν δὲ τὸ ἐκ τῶν μερικῶν ἡδονῶν σύστημα, αἷς συναριθμοῦνται καὶ αἱ παρφχηκυῖαι καὶ αἱ μέλλουσαι. (88) εἶναί τε τὴν μερικὴν ἡδονὴν δι' αὐτὴν αἰρετήν, τὴν δ' εὐδαιμονίαν οὐ δι' αὐτήν, ἀλλὰ διὰ τὰς κατὰ μέρος ἡδονάς. πίστιν δ' εἶναι τοῦ τέλος εἶναι τὴν ἡδονὴν τὸ ἀπροαιρέτως ¹ ἡμᾶς ἐκ παίδων ἀκειῶσθαι πρὸς αὐτήν, καὶ τυχόντας αὐτῆς μηθὲν ἐπιζητεῖν μηθέν τε οὕτω φεύγειν ὡς τὴν ἐναντίαν αὐτῆ ἀλγηδόνα.

consequences

256—A. is radical in drawing the consequences from this principle:

 no degrees a. Ι of ἡδονή

a. Diog., ib.: (87) μὴ διαφέρειν τε ἡδονὴν ἡδονῆς, μηδὲ ἤδιόν τι εἶναι.

2. only in the present

b. Aelian., Var. hist. XIV 6:

Πάνυ σφόδρα ἐρρωμένως ἐώκει λέγειν ὁ ᾿Αρίστιππος παρεγγυῶν μήτε τοῖς

<sup>1</sup> ἀπροαιρέτως - instinctively.

παρελθοῦσιν ἐπικάμνειν μήτε τῶν ἐπιόντων προκάμνειν : εὐθυμίας γὰρ δεῖγμα τὸ τοιοῦτο καὶ ἴλεω διανοίας ἀπόδειξις. προσέταττε δὲ ἐφ' ἡμέρα τὴν γνώμην έγειν καὶ αὖ πάλιν τῆς ἡμέρας ἐπ' ἐκείνω τῷ μέρει, καθ' δ ἕκαστος ἢ πράττει τι ἢ ἐννοεῖ. μόνον γὰρ ἔφασκεν ἡμέτερον εἶναι τὸ παρόν, μήτε δὲ τὸ φθάνον μήτε τὸ προσδοκώμενον τὸ μὲν γὰρ ἀπολωλέναι, τὸ δὲ ἄδηλον εἶναι εἴπερ ἔσται.

## Diog. II 86:

3. not something negative

Δύο πάθη ὑφίσταντο, πόνον καὶ ἡδονήν την μὲν λείαν κίνησιν την ἡδονήν, τὸν δὲ πόνον τραχεῖαν κίνησιν.

#### d. Ib. 89:

'H δὲ τοῦ ἀλγοῦντος ὑπεξαίρεσις, ὡς εἴρηται παρ' Ἐπικούρῳ, δοκεῖ αὐτοῖς μή είναι ήδονή, οὐδὲ ή ἀηδονία ἀλγηδών ἐν κινήσει γὰρ είναι ἀμφότερα, μὴ ούσης τῆς ἀπονίας ἢ τῆς ἀηδονίας κινήσεως, ἐπεὶ ἡ ἀπονία οἱονεὶ καθεύδοντός έστι κατάστασις.

## Aristocles ap. Euseb., Praep. ev. XIV 18, 32:

Τρεῖς γὰρ ἔφη (ὁ ᾿Αρίστιππος) καταστάσεις εἶναι περὶ τὴν ἡμετέραν σύγκρασιν : μίαν μέν, καθ' ην άλγουμεν, ἐοικυῖαν τῷ κατὰ θάλασσαν χειμῶνι, ἑτέραν δέ, καθ' ην ηδόμεθα, τῷ λείῳ κύματι ἀφομοιούμενοι · εἶναι γὰρ λείαν κίνησιν τὴν ἡδονήν, οὐρίω παραβαλλομένην ἀνέμω τὴν δὲ τρίτην μέσην εἶναι κατάστασιν, καθ' ήν ούτε άλγοῦμεν ούτε ήδόμεθα, γαλήνη παραπλησίαν οὖσαν.

#### f. Diog. II 88:

4. there is no bad ήδονή

Είναι δὲ τὴν ἡδονὴν ἀγαθὸν κἂν ἀπὸ τῶν ἀσχημοτάτων γένηται. — εἰ γὰρ και ή πρᾶξις άτοπος είη, άλλ' οὖν ή ήδονή δι' αύτην αίρετη καὶ ἀγαθόν.

#### g. Ib. 87:

physical ήδονή better physical suffering

worse

Πολύ μέντοι τῶν ψυχικῶν τὰς σωματικὰς ἀμείνους εἶναι, καὶ τὰς ὀχλήσεις than mental, χείρους τὰς σωματικάς · ὅθεν καὶ ταύταις κολάζεσθαι μᾶλλον τούς άμαρτάνοντας.

#### Ib. 93: h.

6. moral principles are only νόμφ

Μηδέν τε είναι φύσει δίκαιον ή καλόν ή αἰσχρόν, άλλὰ νόμφ καὶ ἔθει. ὁ μέντοι σπουδαΐος οὐδὲν ἄτοπον πράξει διὰ τὰς ἐπικειμένας ζημίας καὶ δόξας. είναι δὲ τὸν σοφόν.

257—His answer to the question τί πλέον έχουσιν οἱ φιλόσοφοι (Diog. II 68): the prerogative of έὰν πάντες οἱ νόμοι ἀναιρεθῶσιν, ὁμοίως βιωσόμεθα. philosophers φρόνησις

**258**—Thus the sage of Aristippus too is lead by φρόνησις, not in the Socratic sense of a higher knowledge of transcendent values, but of a prudent weighing of ήδονή and λύπη. Therefore it is not the supreme good, but a means to it.

Diog. II 91:

τὴν φρόνησιν ἀγαθὸν μὲν εἶναι λέγουσιν, οὐ δι' ἑαυτὴν δὲ αἰρετήν, ἀλλὰ διὰ τὰ ἐξ αὐτῆς περιγινόμενα.

#### practical attitude in life

259—a. To those who reproach him for his relation with the hetaire Laïs, he answers (Diog. II 75):

έχω, άλλ' ο ὑκ έχομαι ' ἐπεὶ τὸ κρατεῖν καὶ μὴ ἡττᾶσθαι ἡδονῶν ἄριστον, οὐ τὸ μὴ χρῆσθαι.

**b.** Cf. Stob., Flor. 17, 18 (p. 493, 14 Hs.):

'Αριστίππου · κρατεῖ ἡδονῆς οὐχ ὁ ἀπεχόμενος, ἀλλ' ὁ χρώμενος μέν, μὴ παρεκφερόμενος δέ, ὤσπερ καὶ νεὼς καὶ ἵππου οὐχ ὁ μὴ χρώμενος, ἀλλ' ὁ μετάγων ὅποι βούλεται.

## **c**. Diog. II 66:

\*Ην δὲ ἱκανὸς ἀρμόσασθαι καὶ τόπφ καὶ χρόνφ καὶ προσώπφ καὶ πᾶσαν περίστασιν ἀρμοδίως ὑποκρίνασθαι. διὸ καὶ παρὰ Διονυσίφ τῶν ἄλλων εὐδοκίμει μᾶλλον ἀεὶ τὸ προσπεσὸν εὖ διατιθέμενος. (68) ἐρωτηθεὶς τί αὐτῷ περιγέγονεν ἐκ φιλοσοφίας ἔφη : ,,τὸ δύνασθαι πᾶσι θαρρούντως ὁμιλεῖν".

## **d**. Ib. 67:

Διό ποτε Στράτωνα, οἱ δὲ Πλάτωνα, πρὸς αὐτὸν εἰπεῖν, ,,σοὶ μόνφ δέδοται καὶ χλανίδα φορεῖν καὶ ῥάκος".

e. To a detractor he said (ib. 70):

Τοῦ μὲν κακῶς λέγειν σύ τὴν ἐξουσίαν ἔχεις, τοῦ δὲ μὴ ἀκούειν ἐγώ.

f. Once, when Dionysius placed him at the end of the table, he said (ib. 73):

'Ενδοξότερον τὸν τόπον ἠθέλησας ποιῆσαι;

# sensualism 260—Sextus, Adv. Math. VII 191:

Φασὶν οὖν οἱ Κυρηναϊκοὶ κριτήρια εἶναι τὰ πάθη καὶ μόνα καταλαμβάνεσθαι καὶ ἀδιάψευστα τυγχάνειν, τῶν δὲ πεποιηκότων τὰ πάθη μηδὲν εἶναι κατα-

ληπτόν μηδε άδιάψευστον. ὅτι μεν γὰρ λευκαινόμεθα¹, φασί, καὶ γλυκαζόμεθα, δυνατόν λέγειν άδιαψεύστως καὶ άνεξελέγκτως : ὅτι δὲ τὸ ἐμποιητικὸν τοῦ πάθους λευκόν έστιν η γλυκύ έστιν, ούχ οἶόν τ' ἀποφαίνεσθαι. (192) εἰκὸς γάρ ἐστι καὶ ὑπὸ μὴ λευκοῦ τινα λευκαντικῶς διατεθῆναι καὶ ὑπὸ μὴ γλυκέος γλυκανθηναι. (195) ένθεν οὐδὲ κριτήριόν φασιν είναι κοινὸν ἀνθρώπων. ὀνόματα δὲ κοινὰ τίθεσθαι τοῖς κρίμασιν. (196) λευκὸν μὲν γάρ τι καὶ γλυκύ καλούσι κοινώς πάντες, κοινόν δέ τι λευκόν ή γλυκύ ούκ έχουσιν έκαστος γάρ τοῦ ἰδίου πάθους ἀντιλαμβάνεται.

261—A later adherent of the Cyrenaic school (not a direct disciple of Hegesias Aristippus) was Hegesias, surnamed δ Πεισιθάνατος. The doctrine of ກ່ຽວທ່າ with him ends in a complete pessimism. S. Diog. II 93 f.:

Οἱ δὲ Ἡγησιακοὶ λεγόμενοι σκοπούς μὲν εἶγον τούς αὐτούς, ἡδονὴν καὶ πόνον. — (94) τὴν εὐδαιμονίαν ὅλως ἀδύνατον εἶναι τὸ μὲν γὰρ σῶμα πολλών άναπεπλήσθαι παθημάτων, την δε ψυχην συμπαθείν τῷ σώματι καὶ ταράττεσθαι, τὴν δὲ τύχην πολλὰ τῶν κατ' ἐλπίδα κωλύειν, ώστε διὰ ταῦτα ανύπαρκτον την εύδαιμονίαν είναι. την τε ζωήν και τον θάνατον αίρετον<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> λευκαινόμεθα - have a sensation of whiteness, the same as λευκαντικώς διατεθήναι.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sc. ἐπ' ἴσης, equally.

#### NINTH CHAPTER

#### **PLATO**

#### 1—PRELIMINARY QUESTIONS

262—Since there is a certain discrepancy between what we know from Plato's dialogues and what is told about his doctrine by Aristotle, we must ask the question whether the dialogues do contain the doctrine of Plato. Modern critics often disparage Plato's own literary work, referring to two places in his letters and a third place in the Phaedrus.

## a. Pl., *Epist*. VII 341 a-d:

Πάντα μὲν οὖν οὕτ' ἐγὼ διεξῆλθον οὕτε Διονύσιος ἐδεῖτο · πολλὰ γὰρ αὐτὸς καὶ τὰ μέγιστα εἰδέναι τε καὶ ἰκανῶς ἔχειν προσεποιεῖτο διὰ τὰς ὑπὸ τῶν ἄλλων παρακοάς. "Υστερον δὲ καὶ ἀκούω γεγραφέναι αὐτὸν περὶ ὧν τότε ἤκουσε, συνθέντα ὡς αὑτοῦ τέχνην, οὐδὲν τῶν αὐτῶν ὧν ἀκούοι · οἰδα δὲ οὐδὲν τούτων. "Αλλους μέν τινας οἶδα γεγραφότας περὶ τῶν αὐτῶν τούτων, οἴτινες δέ, οὐδ' αὐτοὶ αὑτούς. Τοσόνδε γε μὴν περὶ πάντων ἔχω φράζειν τῶν γεγραφότων καὶ γραψόντων, ὅσοι φασὶν εἰδέναι περὶ ὧν ἐγὼ σπουδάζω, εἴτ' ἐμοῦ ἀκηκούτες εἴτ' ἄλλων εἴθ' ὡς εὑρόντες αὐτοί · τούτους οὐκ ἔστιν κατά γε τὴν ἐμὴν δόξαν περὶ τοῦ πράγματος ἐπαίειν οὐδέν. Οὔκουν ἐμόν γε περὶ αὐτῶν ἔστιν σύγγραμμα οὐδὲ μήποτε γένηται · ῥητὸν γὰρ οὐδαμῶς ἐστιν ὡς ἄλλα μαθήματα, ἀλλ' ἐκ πολλῆς συνουσίας γιγνομένης περὶ τὸ πρᾶγμα αὐτὸ καὶ τοῦ συζῆν d ἐξαίφνης, οἶον ἀπὸ πυρὸς πηδήσαντος ἐξαφθὲν φῶς, ἐν τῆ ψυχῆ γενόμενον αὐτὸ ἑαυτὸ ἤδη τρέφει. Καίτοι τοσόνδε γε οἶδα, ὅτι γραφέντα ἢ λεχθέντα ὑπ' ἐμοῦ βέλτιστ' ἄν λεχθείη.

# **b**. Pl., *Epist*. II 314 b-c:

Μεγίστη δὲ φυλακὴ τὸ μὴ γράφειν ἀλλ' ἐκμανθάνειν οὐ γὰρ ἔστιν τὰ γραφέντα μὴ οὐκ ἐκπεσεῖν. διὰ ταῦτα οὐδὲν πώποτ' ἐγὼ περὶ τούτων γέγραφα, οὐδ' ἔστιν σύγγραμμα Πλάτωνος οὐδὲν οὐδ' ἔσται, τὰ δὲ νῦν λεγόμενα Σωκράτους ἐστὶν καλοῦ καὶ νέου γεγονότος.

# c. Pl., Phaedr. 274 e-275 b:

The Egyptian Theuth, having invented the art of writing and many other arts, comes to explain them to the king Thamous.

**PLATO** 171

'Επειδή δὲ ἐπὶ τοῖς γράμμασιν ἦν : ,,Τοῦτο δέ, ὧ βασιλεῦ, τὸ μάθημα, ἔφη ό Θεύθ, σοφωτέρους Αίγυπτίους και μνημονικωτέρους παρέξει · μνήμης τε γάρ καὶ σοφίας φάρμακον εύρέθη." 'Ο δ' εἶπεν : ,, Ω τεχνικώτατε Θεύθ, άλλος μεν τεχεῖν δυνατός τὰ τέχνης, άλλος δὲ χρῖναι τίν' ἔχει μοῖραν βλάβης τε καὶ ώφελείας τοῖς μέλλουσι χρῆσθαι. Καὶ νῦν σύ, πατὴρ ὢν γραμμάτων, δι' εύνοιαν τούναντίον είπες ή δύναται. Τοῦτο γάρ τῶν μαθόντων λήθην μὲν έν ψυγαῖς παρέξει μνήμης ἀμελετησία, ἄτε διὰ πίστιν γραφῆς ἔξωθεν ὑπ' ἀλλοτρίων τύπων, οὐκ ἔνδοθεν αὐτούς ὑφ' αὑτῶν ἀναμιμνησκομένους οὔκουν μνήμης, άλλὰ ὑπομνήσεως, φάρμακον εύρες. Σοφίας δὲ τοῖς μαθηταῖς δόξαν, οὐκ άλήθειαν πορίζεις · πολυήκοοι γάρ σοι γενόμενοι άνευ διδαχής πολυγνώμονες είναι δόξουσιν, άγνώμονες ώς ἐπὶ τὸ πληθος ὅντες, καὶ χαλεποὶ συνεῖναι, b δοξόσοφοι γεγονότες άντὶ σοφῶν."

To consult: J. Burnet, Greek Philosophy I, Thales to Plato, London 1914, p. 212 and 312 f.

H. Cherniss, The Riddle of the Early Academy, Berkeley and Los Angeles 1945.

(Especially the first lecture).

A complete account of the question, since Trendelenburg's treatise Platonis de ideis et numeris doctrina ex Aristotele illustrata (1826), is given by Cherniss in the Foreword of his greater work, Aristotle's criticism of Plato and the Academy, vol. I, Baltimore 1944.

On the so called "agrapha" see our paragraph on the ideal Numbers. Besides two places in Ar. (Phys. IV 2, 209b11-17 and De anima I 2, 404b<sup>16-21</sup>) we have the testimony of Pl.'s disciple Hermodorus, cited by Derkyllides (Simpl., in Ar. Phys. 247<sup>30</sup>-248<sup>15</sup>), a passage in Sextus Emp., Adv. Math. X, the testimony of Theophrastus (Metaph. 6b11-14 Ross-Fobes), and that of Aristoxenus (Harm. Elem. II, p. 30 Meib.). S. our nrs. 364, 371a-c, 373.

#### 2-LIFE AND WORK

263—About Plato's life we are chiefly informed by his own Letters, of which the VIth, VIIth and VIIIth are now generally accepted. (Burnet accepts them all, Cherniss none; Robin prudently says that the authenticity of  $E\phi$ . VII and VIII is nowadays accepted by most Plato-scholars).

To consult:

E. Howald, Die Briefe Platons. Zürich 1928.

H. Gomperz, Platons Selbstbiographie. 1928.

F. Novotný, Platonis Epistulae commentariis illustratae. Brno 1930. Glenn R. Morrow, Studies in the platonic Epistles. Univ. of Illinois 1935.

G. Pasquali, Le lettere di Platone. Firenze 1938.

V. Wilamowitz, Platon I. Berlin 1920.

A. E. Taylor, Plato. The Man and his work. London, 51948.

L. Robin, Platon. Paris 1935, Ch. I.

Certain is the date of the three Sicilian travels ( $\pm$  390, 366, 361), and the founding of the Academy (388/7), when he was 40 years of age.

the Academy Diog. III 5:

'Εφιλοσόφει δὲ τὴν ἀρχὴγ ἐν 'Ακαδημία, — (ib.) 7 τὸ δ' ἐστὶ γυμνάσιον προάστειον ἀλσῶδες ἀπό τίνος ήρωος ὀνομασθὲν 'Εκαδήμου — (5) εἶτα ἐν τῷ κήπῳ τῷ παρὰ τὸν Κολωνόν κατὰ Ψρακλειτίνου ...

style 264—Dion. Halic., De comp. verb. 25, p. 208 Rsk.:

Ό δὲ Πλάτων τοὺς ἑαυτοῦ διαλόγους κτενίζων καὶ βοστρυχίζων καὶ πάντα τρόπον ἀναπλέκων οὐ διέλειπεν ὀγδοήκοντα γεγονὼς ἔτη. πᾶσι γὰρ δήπου τοῖς φιλολόγοις γνώριμα τὰ περὶ τῆς φιλοπονίας τἀνδρὸς ἱστορούμενα τὰ τε ἄλλα καὶ δὴ καὶ τὰ περὶ τὴν δέλτον, ἢν τελευτήσαντος αὐτοῦ λέγουσιν εὑρεθῆναι ποικίλως μετακειμένην τὴν ἀρχὴν τῆς πολιτείας ἔχουσαν τήνδε · ,,Κατέβην χθὲς εἰς Πειραιᾶ μετὰ Γλαύκωνος τοῦ ᾿Αρίστωνος."

date of the dialogues as to the division of the dialogues in three chronological groups, in which the dialogues may be placed as follows:

I. Youth: Apol., Crito, Eutyphro, Laches, Charm., Lysis, Io, Rep. I, Gorgias.

Prot. and Hipp. Min. surely belong to this period; they may have been written

II. Maturity: Menexenus (a manifest of Plato as head of the Academy against the rhetors), Meno, Euthyd., Crat., Phaedo, Symp., Rep.; Phaedr., Theaet. and Parm. (these three shortly before the second Sicilian travel, 366).

III. Old age: Soph., Polit., Phil., Tim., Critias, Nomoi.

Though some difference of opinion may exist on certain points of detail, the headlines are invariably fixed.

To consult: the works of v. Wilamowitz, Taylor and Robin, cited under 263.

## 3-THE ORIGIN OF THE THEORY OF IDEAS

266—On two places Plato speaks directly about the way that led him to the conception of the so called theory of Ideas; on many other places he points indirectly to a third way.

# 1. the Phaedo a. Pl., Phaedo 100 a (S. our nr. 216).

before the death of Socr.

Socrates, having vainly sought in the elder philosophy of nature for a reasonable explanation of coming into being and passing away, and of the existence of physical things; having been disappointed lastly by Anaxagoras, undertakes a δεύτερος πλοῦς.

και ύποθέμενος έκάστοτε λόγον δν αν κρίνω έρρωμενέστατον είναι, α μέν άν μοι δοχή τούτω συμφωνείν τίθημι ώς άληθή όντα, καὶ περὶ αἰτίας καὶ περὶ τῶν ἄλλων ἀπάντων [ὄντων], ἃ δ' ἂν μὴ, ὡς οὐκ ἀληθῆ.

## He explains this himself (100 b, c, 100 e-101 d):

"Εργομαι γάρ δη ἐπιγειρῶν σοι ἐπιδείξασθαι τῆς αἰτίας τὸ εἶδος ὁ πεπραγμάτευμαι, καὶ εἶμι πάλιν ἐπ' ἐκεῖνα τὰ πολυθρύλητα καὶ ἄρχομαι ἀπ' ἐκείνων, ύποθέμενος είναι τι καλόν αὐτό καθ' αύτό καὶ ἀγαθόν καὶ μέγα καὶ τἆλλα πάντα. φαίνεται γάρ μοι, εἴ τί ἐστιν ἄλλο καλὸν πλὴν αὐτὸ τὸ καλόν, οὐδὲ δι' εν άλλο καλὸν εἶναι ἢ διότι μετέχει ἐκείνου τοῦ καλοῦ καὶ πάντα δὴ οὕτως λέγω. Τη τοιάδε αἰτία συγχωρεῖς; — Συγχωρῶ, ἔφη. —

Οὐδὲ σὺ ἄρα ἂν ἀποδέχοιο εἴ τίς τινα φαίη ἕτερον ἑτέρου τῆ κεφαλῆ e μείζω είναι, καὶ τὸν ἐλάττω τῷ αὐτῷ τούτῳ ἐλάττω, ἀλλὰ διαμαρτύροιο αν ότι συ μεν ούδεν άλλο λέγεις η ότι το μείζον παν έτερον ετέρου ούδενὶ άλλω μεϊζόν έστιν ἢ μεγέθει, καὶ διὰ τοῦτο μεῖζον, διὰ τὸ μέγεθος, τὸ δὲ ἔλαττον οὐδενὶ ἄλλῳ ἔλαττον ἢ σμικρότητι, καὶ διὰ τοῦτο ἔλαττον, διὰ τὴν σμικρότητα, φοβούμενος οἶμαι μή τίς σοι ἐναντίος λόγος ἀπαντήση, ἐὰν τῆ κεφαλῆ μείζονά τινα φῆς εἶναι καὶ ἐλάττω, πρῶτον μὲν τῷ αὐτῷ τὸ μεῖζον μεῖζον εἶναι καὶ τὸ έλαττον έλαττον, έπειτα τη κεφαλή, σμικρά ούση, τὸν μείζω μείζω εἶναι καὶ b τοῦτο δὴ τέρας εἶναι, τὸ σμικρῷ τινι μέγαν τινὰ εἶναι. "Η οὐκ ἂν φοβοῖο ταῦτα;" Καὶ ὁ Κέβης γελάσας ΄,, Έγωγε, ἔφη. — Οὐκοῦν, ἢ δ' ὅς, τὰ δέκα τῶν όκτω δυοίν πλείω είναι καὶ διὰ ταύτην τὴν αἰτίαν ὑπερβάλλειν, φοβοίο ἂν λέγειν, άλλὰ μὴ πλήθει καὶ διὰ τὸ πλῆθος; καὶ τὸ δίπηχυ τοῦ πηχυαίου ήμίσει μεῖζον εἶναι, ἀλλ' οὐ μεγέθει; ὁ αὐτὸς γάρ που φόβος. — Πάνυ γ', έφη. — Τί δέ; ενὶ ενὸς προστεθέντος, τὴν πρόσθεσιν αἰτίαν εἶναι τοῦ δύο γενέσθαι ή, διασχισθέντος, την σχίσιν οὐκ εὐλαβοῖο ἂν λέγειν; Καὶ μέγα αν βοώης ότι οὐκ οἶσθα άλλως πως ἕκαστον γιγνόμενον ἢ μετασχὸν τῆς ἰδίας οὐσίας ἐκάστου οὖ ἂν μετάσχη, καὶ ἐν τούτοις οὐκ ἔχεις ἄλλην τινὰ αἰτίαν τοῦ δύο γενέσθαι άλλ' ή την της δυάδος μετάσχεσιν καί δεῖν τούτου μετασχεῖν τὰ μέλλοντα δύο ἔσεσθαι, καὶ μονάδος δ ἂν μέλλη εν ἔσεσθαι. Τὰς δε σχίσεις ταύτας καὶ προσθέσεις καὶ τὰς ἄλλας τὰς τοιαύτας κομψείας ἐψης ἂν χαίρειν, παρείς ἀποκρίνασθαι τοῖς σεαυτοῦ σοφωτέροις.

Σύ δὲ δεδιώς ἄν, τὸ λεγόμενον, τὴν σαυτοῦ σκιὰν καὶ τὴν ἀπειρίαν, ἐχόμενος d έκείνου τοῦ ἀσφαλοῦς τῆς ὑποθέσεως, οὕτως ἀποκρίναιο ἄν.

Remark I. By this method predication is logically justified; the difficulties of Solution of the Megarians have found a solution: Plato's hypothesis explains how the same Megarean predicate can be attributed to different subjects (e.g. walking to horse and man), difficulties and how contradictory predicates can be attributed to the same subject (e.g. great and little to a man, or knowledge and ignorance).

terpretation

Remark II. P. Natorp, Platos Ideenlehre, Leipzig2 1921, p. 154, explains the Natorp's inpassage cited under a as follows:

"Also, die "Tatsachen" selbst sind als wahr allein zu rechtfertigen durch die Begründung in den fundamentalen Setzungen, den logischen "Grund-sätzen" (Śnobścetc). Die Aóyot also, in denen die Wahrheit der Śwa zu gründen, sind die Sätze, die eignen Setzungen des Denkens.—Man darf dieses Prinzip, in dem der methodische Sinn des Idee rein und radikal zum Ausdruck kommt, von sonstigem, abweichenden Sprachgebrauch unbeirrt, das Pwinzip des Idealismus nennen." To this interpretation, which takes the hypothesis of Plato in a merely logical To this interpretation, which takes the hypothesis of Plato in a merely logical

C. ύποθέμενος είναί τι καλὸν αὐτὸ καθ' αύτὸ καὶ ἀγαθὸν καὶ μέγα καὶ τάλλα πάντα.

# d. Cp. also Phaedo 65 d:

sense, cp. the following words in the same passage (100b<sup>6</sup>):

(Soct. seke Simmiss) φαμέν τι είναι δίκαιον αὐτὸ ἢ οὐδέν; — Φαμέν μέντοι νὴ Δία. — Καὶ αὖ καλόν γέ τι καὶ ἀγαθόν; — Πῶς δ' ὅς. — 'Ηδη οὖν πώποτέ τι τῶν τοιούτων τοῖς ὀφθαλμοῖς εἶδες; — Οὐδαμῶς, ἢ δ' ὅς. — 'Αλλ' ἄλλη τινὶ αἰσθήσει τῶν διὰ τοῦ σώματος ἐφήψω αὐτῶν; λέγω δὲ περὶ πάντων, οἷον μεγέθους πέρι, ὑγιείας, ἰσχύος, καὶ τῶν ἄλλων ἐνὶ λόγῳ ἀπάντων τῆς οὐσίας δ τυγχάνει ἕκαστον ὄν.

# e. And 79 a<sup>5</sup>-d<sup>8</sup>:

— Θῶμεν, δφη. Ται το μεν ἀειδες ἀει κατὰ ταὐτὰ ἔχον, το βοατόν, το δό ἀειδες; — Θῶμεν, ἐφη. Ται το μεν ἀειδες ἀει κατὰ ταὐτὰ ἔχον, το βε ὁρατὸν μηδεποτε κατὰ ταὐτὰ; — Καὶ τοῦτο, ἔφη, θῶμεν. — Φέρε δή, ἢ δ' δς, ἄλλο τι ἡμῶν αὐτῶν αὐτῶν τα ταὐτὰ; — Καὶ τοῦτο, ἔφη, Θυθεν ἄλλο, ἔφη. — Ποτέρῳ οὖν ὁμοιότερον τὸ τὰ μεν σῶμὰ ἐστι, τὸ δὲ ψυχή; — Οὐδεν ἄλλο, ἔφη. — Παντί, ἔφη, τοῦτό γε τῷ είδει φαμεν ἀν είναι καὶ ξυγγενέστερον τὸ σῶμα; — Παντί, ἔφη, τοῦτό γε δῆλον ὅτι τῷ ὁρατῷ · Τὶ δὲ ἡ ψυχή; ὁρατὸν ἡ ἀειδες; — Οὐτος ὑτι τῷ ὁρατῷ. — Τὶ δὲ ἡ ψυχή; ὁρατὸν ἡ ἀειδες; — Οὐχον ὅτι τῷ ὁρατῷ. — Τὶ δὲ ἡ ψυχή; ὁρατὸν ἡ ἀειδες; — Οὐχον ὅτι τῷ ὁρατῷ. — Τὸ ἐκὸν ἡ ἐκονον ἡ ἀειδες · Είνον ὁτι τῷ ὁρατῷ. — Τὸ ἐκὸν ἡ ἐκονον ἡ ἀνονον ἡ ἀνονον ὑτι τῷ ὁρατῷ. — Τὸ ἐκὸν ἡ ἐκονον ἡ ἀκιδες · Είνον ὑτι τὸ ἐκὸν ὑτὶ τὸ ἐκονον ὑτι τὸ ἐκὸν ὑτι τὸ ἐκονον ὑτι τὸ ἐκὸν ὑτο ἐκὸν ὑτο ἐκὸν ὑτο ἐκὸν ὑτο ἐκὸν ὑτο ἐκὸν ὑτὸν ὑτο ἐκὸν ὑτο ἐκὸν ὑτο ἐκὸν ὑτο ἐκὸν ὑτο ἐκονον ὑτι τὸ ἐκὸν ὑτο ὑτο ἐκὸν ὑτο ὑτο ἐκὸν ὑ

γε, ὧ Σώκρατες, ἔφη. — 'Αλλά μὴν ἡμεῖς γε τὰ όρατὰ καὶ τὰ μὴ τῆ τῷν ἀνθρώπων. — Τἱ οὖν ἀνθρώπων φύσει λέγομεν ; ἢ ἄλλη τινὶ οἴει; — Τῆ τῶν ἀνθρώπων φύσει λέγομεν; ἡρατὸν ἢ ἀόρατον εἴναι; — Οὐχ ὑρατόν. — 'Αειδὲς ἄρα; — Ταξι Μαί. — 'Ομοιότερον ἄρα ψυχή σώματός ἐστι τῷ ἀειδεῖς, τὸ όρατῷ. — Ναί.

the soul

Ο Πάσα ἀνάγκη, ὧ Σώκρατες. — Οὐκοῦν καὶ τόδε πάλαι ἐλέγομεν, ὅτι ἡ ψυχή, ὅ σαν μέν τῷ σώματι προσχρῆται εἰς τὸ σκοπεῖν τι, ἢ διὰ τοῦ όρᾶν ἢ διὰ τοῦ ἀκούειν ἢ δι' ἄλλης τινὸς αἰσθήσεως (τοῦτο γάρ ἐστι τὸ διὰ τοῦ σώματος, τὸ διὰ τὸ ἀισθήσεως σκοπεῖν τι), τότε μέν ἕλκεται ὑπὸ τοῦ σώματος εἰς τὰ οὐδέποτε κατὰ αἰσθήσεως σκοπεῖν τι), τότε μέν ἔλκεται καὶ εἰλιγγιῷ ὡσπερ μεθύουσα, ταὐτὰ ἄχοντα, καὶ αὐτὴ πλανᾶται καὶ ταράττεται καὶ εἰλιγγιῷ ὡσπερ μεθύουσα, σ ἄτε τοιούτων ἐφαπτομένη; — Πάνυ γε. — "Οταν δέ γε αὐτὴ καθ' αὐτὴν σκοπἢ, δ κεισος τὸ καθαρόν τε καὶ ἀεὶ δν καὶ ἀθάνατον καὶ ὡσαύτως ἔχον, κοὶ ἐκεῖσε οἴχεται εἰς τὸ καθαρόν τε καὶ ἀεὶ δν καὶ ἀθάνατον καὶ ὡσαύτως ἔχον,

έκεισε οίχεται είς το καθαρόν τε καί άει δν και άθάνατον και ώσαύτως έχον, και, ώς συγγεται δτανπερ αὐτηλ καθ και, ώς συγγενης ούσα αὐτοῦ, άει μετ' ἐκείνου τε γίγνεται δτανπερ αὐτηλ και κύτηλ γένηται και ἐξῆ αὐτη, και πέπαυται τε τοῦ πλάνου και περι ἐκεῖνα ἀει κατά ταὐτα κοῦτος ἔχει, ἄτε τοιούτων ἐφαπτομένη και κοῦτο αὐτης το κατά ταὐτα κοῦτος ἔχει, ἄτε τοιούτων ἐφαπτομένη και κατά ταὐτα κοῦτος κοῦτος κατά κατά τα κοῦτος κοῦ

PLATO 175

πάθημα φρόνησις κέκληται; — Παντάπασιν, ἔφη, καλῶς καὶ ἀληθῆ λέγεις, ὧ Σώκρατες. —

267—In the Socratic dialogues we find Socrates always seeking the <sup>2</sup>. the ethical common character, the one eidos, by which "all that is impious, is impious and all that is pious pious", etc.

# a. Pl., Eulyphro, 6 d9-e6: LTH

ΣΩ. Μέμνησαι οὖν ὅτι οὐ τοῦτό σοι διεκελευόμην ἕν τι ἢ δύο με διδάξαι τῶν πολλῶν ὁσίων, ἀλλ' ἐκεῖνο αὐτὸ τὸ εἶδος ῷ πάντα τὰ ὅσια ὅσιά ἐστιν; ἔφησθα γάρ που μιᾳ ἰδέᾳ τά τε ἀνόσια ἀνόσια εἶναι καὶ τὰ ὅσια ὅσια ΄ ἢ οὐ μνημονεύεις;

ΕΥΘ. "Εγωγε.

ΣΩ. Ταύτην τοίνυν με αὐτὴν δίδαξον τὴν ἰδέαν τίς ποτέ ἐστιν, ἵνα εἰς ἐκείνην ἀποβλέπων καὶ χρώμενος αὐτῆ παραδείγματι, ὁ μὲν ἂν τοιοῦτον ἢ ὧν ἂν ἢ σὸ ἢ ἄλλος τις πράττη φῶ ὅσιον εἶναι, ὁ δ' ἂν μὴ τοιοῦτον, μὴ φῶ.

# b. Pl., Meno 72 a6-d1.

In the preceding lines Meno has answered to Socrates' question "what is virtue": "Well, very simple: there is the virtue of a man, that of a woman, that of a child, that of a man of avanced age; that of a free man, and that of a slave; and so on." Socr. answers:

ΣΩ. Πολλῆ γέ τινι εὐτυχία ἔοικα κεχρῆσθαι, ὧ Μένων, εἰ μίαν ζητῶν ἀρετὴν σμῆνός τι ἀνηύρηκα ἀρετῶν παρὰ σοὶ κείμενον. ᾿Ατάρ, ὧ Μένων, κατὰ ταύτην τὴν εἰκόνα τὴν περὶ τὰ σμήνη, εἴ μου ἐρομένου μελίττης περὶ οὐσίας ὅ τί ποτ᾽ ἐστίν, πολλὰς καὶ παντοδαπὰς ἔλεγες αὐτὰς εἶναι, τί ἂν ἀπεκρίνω μοι, εἴ σε ἠρόμην ˙ ϶Αρα τούτω φὴς πολλὰς καὶ παντοδαπὰς εἶναι καὶ διαφερούσας ἀλλήλων, τῷ μελίττας εἶναι: "Η τούτω μὲν οὐδὲν διαφέρουσιν, ἄλλω δέ τω, οἶον ἢ κάλλει ἢ μεγέθει ἢ ἄλλω τω τῶν τοιούτων; Εἰπέ, τί ἄν ἀπεκρίνω οὕτως ἐρωτηθείς;

MEN. Τοῦτ' ἔγωγε, ὅτι οὐδὲν διαφέρουσιν, ἢ μέλιτται εἰσίν, ἡ ἑτέρα τῆς ἑτέρας.

 $\Sigma\Omega$ . Εἰ οὖν εἶπον μετὰ ταῦτα ΄ Τοῦτο τοίνυν μοι αὐτὸ εἰπέ, ὧ Μένων ΄ c. ῷ οὐδὲν διαφέρουσιν ἀλλὰ ταὐτόν εἰσιν ἄπασαι, τί τοῦτο φὴς εἶναι; εἶχες δήπου ἄν τί μοι εἰπεῖν;

ΜΕΝ. "Εγωγε.

ΣΩ. Οὕτω δὴ καὶ περὶ τῶν ἀρετῶν · κὰν εἰ πολλαὶ καὶ παντοδαπαί εἰσιν, ἔν γέ τι εἶδος ταὐτὸν ἄπασαι ἔχουσιν, δι' δ εἰσιν ἀρεταί, εἰς δ καλῶς που ἔχει ἀποβλέψαντα τὸν ἀποκρινόμενον τῷ ἐρωτήσαντι ἐκεῖνο δηλῶσαι δ τυγχάνει οὖσα ἀρετή. 72b

## c. Pl., *Parm*. 130 b<sup>7</sup>.

The young Socrates, exposing to Parmenides his theory of Ideas, first of all mentions the Idea of like and unlike, then one and multitude, rest and motion.

<sup>\*</sup>Η καὶ τὰ τοιαῦτα, εἰπεῖν τὸν Παρμενίδην, οἶον δικαίου τι εἶδος αὐτὸ καθ' αὑτὸ καὶ καλοῦ καὶ ἀγαθοῦ καὶ πάντων αὖ τῶν τοιούτων; — Ναί, φάναι.

Thus certainly the reflexion on ethical notions has also been a way to the theory of the Ideas. We may say that the platonic Idea is present, as soon as "the one and common character of the many and concrete things", sought for by Socrates, is not only a "notion", being a product or an instrument of thinking, but a really existing metaphysical entity.

# 3. the Cratylus

# 268—a. Pl., Crat. 439 c<sup>6</sup>-440 b<sup>4</sup>.

The dialogue discusses the sense of our words and notions. Do the words belong to the natural order? Are they φύσει —i.e.: do they have an objective value—, or are they νόμφ—only founded on human institution? Socr. defends the first thesis. Things have an essence of their own. The eyes fixed on a certain eidos, the artisan makes an instrument, for instance a weaver's shuttle. Now, words or names also are instruments. They also must express an "essence"; they are formed in view of an eidos. Just like the weaver's shuttle they are made by an expert and tested by the user: the weaver's shuttle is tested by the weaver, words or notions by the dialectician.

At the end of the dialogue Socr. says:

Σκέψαι γάρ, ὧ θαυμάσιε Κρατύλε, δ ἔγωγε πολλάκις ὀνειρώττω. Πότερον φῶμέν τι εἶναι αὐτὸ καλὸν καὶ ἀγαθὸν καὶ ἐν ἕκαστον τῶν ὄντων οὕτω, ἢ μή;

439d KP. "Εμοιγε δοχεῖ, ὧ Σώκρατες, εἶναι.

 $\Sigma\Omega$ . Αὐτὸ τοίνυν ἐκεῖνο σκεψώμεθα, μὴ εἰ πρόσωπόν τί ἐστιν καλὸν ἤ τι τῶν τοιούτων, καὶ δοκεῖ ταῦτα πάντα ῥεῖν ἀλλ' αὐτό, φῶμεν, τὸ καλὸν οὐ τοιοῦτον ἀεί ἐστιν οἴόν ἐστιν;

ΚΡ. 'Ανάγκη.

 $\Sigma\Omega$ . Αρ' οὖν οἴόν τε προσειπεῖν αὐτὸ ὀρθῶς, εἰ ἀεὶ ὑπεξέρχεται, πρῶτον μὲν ὅτι ἐκεῖνό ἐστιν, ἔπειτα ὅτι τοιοῦτον, ἢ ἀνάγκη ἄμα ἡμῶν λεγόντων ἄλλο αὐτὸ εὐθὺς γίγνεσθαι καὶ ὑπεξιέναι καὶ μηκέτι οὕτως ἔχειν;

ΚΡ. 'Ανάγκη.

ΣΩ. Πῶς οὖν ἀν εἴη τι ἐκεῖνο ὁ μηδέποτε ὡσαύτως ἔχει; εἰ γάρ ποτε ὡσαύτως ἴσχει, ἔν γ' ἐκείνῳ τῷ χρόνῳ δῆλον ὅτι οὐδὲν μεταβαίνει · εἰ δὲ ἀεί ὡσαύτως ἔχει καὶ τὸ αὐτό ἐστι, πῶς ἀν τοῦτό γε μεταβάλλοι ἢ κινοῖτο, μηδὲν ἐξιστάμενον τῆς αὐτοῦ ἰδέας;

ΚΡ. Οὐδαμῶς.

ΣΩ. 'Αλλὰ μὴν οὐδ' ἄν γνωσθείη γε ὑπ' οὐδενός. "Αμα γὰρ ἄν ἐπιόντος 440α τοῦ γνωσομένου ἄλλο καὶ ἀλλοῖον γίγνοιτο, ὥστε οὐκ ἂν γνωσθείη ἔτι ὁποῖόν γέ τί ἐστιν ἢ πῶς ἔχον. γνῶσις δὲ δήπου οὐδεμία γιγνώσκει δ γιγνώσκει μηδαμῶς ἔχον.

١

ΚΡ. "Εστιν ώς λέγεις.

ΣΩ. 'Αλλ' οὐδὲ γνῶσιν εἶναι φάναι εἰκός, ὧ Κρατύλε, εἰ μεταπίπτει πάντα χρήματα καὶ μηδὲν μένει. Εἰ μὲν γὰρ αὐτὸ τοῦτο, ἡ γνῶσις, τοῦ γνῶσις εἶναι μή μεταπίπτει, μένοι τε αν άεὶ ἡ γνῶσις καὶ εἴη γνῶσις. Εἰ δὲ καὶ αὐτὸ τὸ εἶδος μεταπίπτει τῆς γνώσεως, ἄμα τ' ἂν μεταπίπτοι εἰς ἄλλο εἶδος γνώσεως καὶ b ούκ ἂν εἴη γνῶσις · εἰ δὲ ἀεὶ μεταπίπτει, ἀεὶ ούκ ἂν εἴη γνῶσις, καὶ ἐκ τούτου τοῦ λόγου ούτε τὸ γνωσόμενον ούτε τὸ γνωσθησόμενον ἂν εἴη.

Here indeed the epistemological question has been asked,—and it is answered with an ontological answer.

b. Cp. Arist., Metaph. A 6 and M 4 (S. our nr. 189a and b). A 6, 087 a<sup>32</sup>-b<sup>7</sup>:

έκ νέου τε γάρ συνήθης γενόμενος πρῶτον Κρατύλω καὶ ταῖς 'Ηρακλειτείοις δόξαις, ως άπάντων τῶν αἰσθητῶν ἀεὶ ῥεόντων καὶ ἐπιστήμης περὶ αὐτῶν οὐκ ούσης, ταῦτα μὲν καὶ ὕστερον οὕτως ὑπέλαβεν · Σωκράτους δὲ περὶ μὲν τὰ ήθικὰ πραγματευομένου περί δὲ τῆς ὅλης φύσεως οὐθέν, ἐν μέντοι τούτοις τὸ καθόλου ζητοῦντος καὶ περὶ ὁρισμῶν ἐπιστήσαντος πρώτου τὴν διάνοιαν, έκεῖνον ἀποδεξάμενος διὰ τὸ τοιοῦτον 1 ὑπέλαβεν ὡς περὶ ἐτέρων τοῦτο γιγνόμενον καὶ οὐ τῶν αἰσθητῶν · ἀδύνατον γὰρ εἶναι τὸν κοινὸν ὅρον τῶν αἰσθητῶν τινος, ἀεί γε μεταβαλλόντων.

269—The passage, above cited from the Crat., does not allow us to limit the Ideas to geometrical and moral qualities. Certainly Plato must admit admitted the existence of Ideas also of biological genera (e.g. man and horse) and of so-called arte-facta (e.g. table and bed). As to the first category, we know the scoffing of Stilpo and Antisthenes (see our nrs 238 and 253). The Ideas of table and bed are mentioned by Plato himself, Rep. 596 ab:

Ideas

Βούλει οὖν ἐνθένδε ἀρξώμεθα ἐπισκοποῦντες, ἐκ τῆς εἰωθυίας μεθόδου; είδος γάρ πού τι εν έκαστον είώθαμεν τίθεσθαι περί έκαστα τὰ πολλά, οίς ταύτὸν ὄνομα ἐπιφέρομεν : ἢ οὐ μανθάνεις; Μανθάνω.

Θωμεν δή και νῦν ὅ τι βούλει τῶν πολλῶν. Οἶον εἰ θέλεις, πολλαί πού εἰσι κλίναι καὶ τράπεζαι.

 $\Pi \tilde{\omega} \zeta \delta' \circ \tilde{\sigma};$ 

'Αλλὰ ἰδέαι γέ που περὶ ταῦτα τὰ σκεύη δύο, μία μὲν κλίνης, μία δὲ τραπέζης. Ναί. -

διὰ τὸ τοιοῦτον - "for this reason", explained in the words ἀδύνατον γὰρ e.q.s. De Vogel, Greek Philosophy I 12

## Pl., *Parm*. 130 c-e.

The young Socrates has mentioned before Parmenides firstly the Ideas of δμοιον and ἀνόμοιον, then έν and πλήθος, στάσις and κίνησις. Next he agrees that Ideas must be admitted of καλόν and άγαθόν and πάντα τὰ τοιαΰτα. Parm. then asks:

Τί δ', άνθρώπου εἶδος χωρὶς ἡμῶν καὶ τῶν οἶοι ἡμεῖς ἐσμεν πάντων, αὐτό **I30C** τι είδος άνθρώπου ἢ πυρὸς ἢ καὶ ὕδατος;

Έν ἀπορία, φάναι, πολλάκις δή, ὧ Παρμενίδη, περὶ αὐτῶν γέγονα, πότερα χρή φάναι ώσπερ περί έκείνων ή άλλως.

Ή καὶ περὶ τῶνδε, ὧ Σώκρατες, ἀ καὶ γελοῖα δόξειεν ἂν εἶναι, οἶον θρίξ καὶ πηλὸς καὶ ῥύπος ἢ ἄλλο τι ἀτιμότατόν τε καὶ φαυλότατον, ἀπορεῖς εἴτε d χρή φάναι καὶ τούτων έκάστου εἶδος εἶναι χωρίς, ὂν άλλο αὖ τῶν οἴων ἡμεῖς μεταχειριζόμεθα, εἴτε καὶ μή;

Οὐδαμῶς, φάναι τὸν Σωκράτη, ἀλλὰ ταῦτα μέν γε ἄπερ ὁρῶμεν, ταῦτα καὶ είναι είδος δέ τι αὐτῶν οἰηθῆναι είναι μὴ λίαν ἢ ἄτοπον. "Ηδη μέντοι ποτέ με καὶ ἔθραξε μή τι ἢ περὶ πάντων ταὐτόν : ἔπειτα ὅταν ταύτη στῷ φεύγων οίχομαι, δείσας μή ποτε είς τιν' άβυθον φλυαρίαν\* έμπεσών διαφθαρῶ · έκεῖσε δ' οὖν ἀφικόμενος εἰς ὰ νυνδὴ ἐλέγομεν εἴδη ἔχειν, περὶ ἐκεῖνα πραγματευόμενος διατρίβω.

Νέος γὰρ εἶ ἔτι, φάναι τὸν Παρμενίδην, ὧ Σώκρατες, καὶ οὅπω σου ἀντείληπται φιλοσοφία ώς ἔτι ἀντιλήψεται κατ' ἐμὴν δόξαν, ὅτε οὐδὲν αὐτῶν ἀτιμάσεις · νῦν δὲ ἔτι πρὸς ἀνθρώπων ἀποβλέπεις δόξας διὰ τὴν ἡλικίαν.

Thus, of all things in nature, be they ever so mean or trifling, Ideas must be admitted by any earnest and consequent philosopher.

## 4—THE TRUE SENSE OF THE PLATONIC IDEA

Natorp's in-

270—Natorp, Platos Ideenlehre p. 234 f. explains the above cited passage (Parm. terpretation 130d) in this way:

If the platonic Idea is understood as Aristotle and (till now) nearly everybody else understood it—i.e. as a metaphysical substance, really existing in a higher Reality—, then indeed we must get into a βυθός φλυαρίας by admitting Ideas of physical things. But the methodical signification of the Idea being once understood, all difficulty is resolved: then, indeed, it is clear that of all things in nature, be they ever so mean or trifling, Ideas must be admitted, the meaning of this being simply that scientific method must be extended to every thing a. See our remark (2) to Phaedo 100a (our nr. 266a): the Ideas are the logical "Grund-sätze" (hypotheseis), in which reality is founded.

<sup>\*</sup> Thus H. Stephanus, followed by A. Diès; others read είς τινα βυθόν φλυαρίας. See the apparatus of Diès.

a "Dagegen ist es durchaus kein leeres Geschwätz, wenn es vielmehr so gemeint ist, dass die Methode der Ideen auf alle Gebiete wissenschaftlicher Probleme auszudehnen ist. So aber entspricht es der eignen Ueberzeugung Platos."

PLATO 179

271—Plato himself excludes the possibility that Ideas would exist only as a no psychomental reality.

logical idealism

a. Pl., Parm. 132 b-c:

'Αλλά, φάναι ὧ Παρμενίδη, τὸν Σωκράτη, μὴ ¹ τῶν εἰδῶν ἕκαστον ἢ τούτων νόημα, καὶ οὐδαμοῦ αὐτῷ προσήκη ἐγγίγνεσθαι ἄλλοθι ἢ ἐν ψυχαῖς · οὕτω γὰρ ἂν ἕν γε ἕκαστον εἴη καὶ οὐκ ἂν ἔτι πάσχοι ἃ νυνδὴ ἐλέγετο.

Τί οὖν; φάναι, εν εκαστόν ἐστι τῶν νοημάτων, νόημα δε οὐδενός;

'Αλλ' άδύνατον, είπεῖν.

'Αλλά τινός:

Ναί.

"Οντος η ούκ ὄντος;

132C

"Οντος.

Ούχ ένός τινος, δ ἐπὶ πᾶσιν ἐχεῖνο τὸ νόημα ἐπὸν νοεῖ, μίαν τινὰ οὖσαν ἰδέαν; Ναί.

Είτα ούκ είδος έσται τοῦτο τὸ νοούμενον εν είναι, ἀεὶ ὂν τὸ αὐτὸ ἐπὶ πᾶσιν; 'Ανάγκη αὖ φαίνεται.

Τί δὲ δή; εἰπεῖν τὸν Παρμενίδην, οὐκ ἀνάγκη ἢ τἄλλα ² φὴς τῶν εἰδῶν μετέχειν ἢ δοκεῖ σοι ἐκ νοημάτων ἕκαστον εἶναι καὶ πάντα νοεῖν, ἢ νοήματα ὅντα ἀνόητα εἶναι;

'Αλλ' οὐδὲ τοῦτο, φάναι, ἔχει λόγον. —

Natorp, o.c. p. 238 comments: Indeed the Idea of Plato does not exist ἐν ψυχαῖς (in individual minds); it may be sought for only in the "Bewusstsein überhaupt", i.e. the *method* of unification of a multiplicity. No existence is presupposed here, not even that of thinking minds. "Method is sovereign". The meaning of the Idea is not subjective, but objectivating: it makes the object, it creates the possibility of knowledge \*.—

Now surely it does; but not by being a merely logical form of thinking, but by being a metaphysical reality. See *Phaedo* 65d (our nr. **266d**) and *Crat.* 439c (our nr. **268a**). It is clearly put also in the succeeding words in the Parm.

<sup>1</sup> μη - It might be that —

<sup>\*</sup> οὐκ ἀνάγκη ἢ— \* - "Does not it seem to you that, with the same necessity with which you say that the other things participate of the Ideas, so either — or —."

a "In der Tat unterlag Platos Idee der Gefahr des Subjektivismus nicht. Denn keinerlei Existenz, auch nicht die Existenz denkender "Bewusstseine", darf oder kann die als Methode verstandene Idee sich voraus setzen. Die Methode is souverän. Ihr kann im methodischen Aufbau der Erkenntnis nicht Andres vorausgehen. Das ist die "Sicherheit der Grundlage", an der sie unerschütterlich hält (*Phaedo* 101 D) und darin "sich selber sichert" (*Staat* 533 C). Damit ist die Subjektive Auffassung der Idee abgewehrt und ihre nicht sowohl objektive als vielmehr objektivierende (den Gegenstand setzende) Bedeutung festgestellt."

<sup>\*</sup> ἀνάγκη ἢ Waddell, Burnet, Diès. The mss have partly ἀνάγκη ἢ (Β), partly ἀνάγκη ἢ (Τ). Proclus reads ἀνάγκη εἰ.

the Ideas not a mere logical form of thinking **b**. Pl., Parm. 132 d:

'Αλλ', ὧ Παρμενίδη, μάλιστα ἔμοιγε καταφαίνεται ὧδε ἔχειν · τὰ μὲν εἴδη ταῦτα ὥσπερ παραδείγματα ἑστάναι ἐν τῆ φύσει, τὰ δὲ ἄλλα τούτοις ἐοικέναι καὶ εἶναι ὁμοιώματα, καὶ ἡ μέθεξις αὕτη τοῖς ἄλλοις γίγνεσθαι τῶν εἰδῶν οὐκ ἄλλη τις ἢ εἰκασθῆναι αὐτοῖς.

Evidently Plato does not mean here by φύσις "visible nature"; he means the invisible reality above it. Rightly K. Kuypers a calls this "an extension of the notion of physis". We find the same use of the word in the following passage:

they are "in nature"

c. Pl., Resp. X 597 b.

On the preceding page there has been spoken about the Idea of the bed.

Οὐκοῦν τριτταί τινες κλῖναι αὖται γίγνονται · μία μὲν ἡ ἐν τῆ φύσει οὖσα, ἡν φαῖμεν ἄν, ὡς ἐγῷμαι, θεὸν ἐργάσασθαι ἢ τίν ἀλλον;

Ούδένα, οἶμαι.

Μία δέ γε ἡν ὁ τέκτων.

Ναί, ἔφη.

Μία δὲ ἥν ὁ ζωγράφος ΄ ἦ γάρ;

"Εστω.

Ζωγράφος δή, κλινοποιός, θέος, τρεῖς οὖτοι ἐπιστάται τρισὶν εἴδεσι κλινῶν.

the Phaedrusmyth 272-In the Phaedrus we find the same conception.

Pl., Phaedr. 246 a-248 c:

Περὶ μὲν οὖν ἀθανασίας αὐτῆς ἱκανῶς · περὶ δὲ τῆς ἰδέας αὐτῆς ὧδε λεκτέον · οἶον μέν ἐστι, πάντη πάντως θείας εἶναι καὶ μακρᾶς διηγήσεως, ῷ δὲ ἔοικεν, ἀνθρωπίνης τε καὶ ἐλάττονος · ταύτη οὖν λέγωμεν. "Εοικέ τῳ δὴ ξυμφύτῳ δυνάμει ὑποπτέρου ζεύγους τε καὶ ἡνιόχου. Θεῶν μὲν οὖν ἵπποι τε καὶ ἡνίοχοι πάντες αὐτοί τε ἀγαθοὶ καὶ ἐξ ἀγαθῶν, τὸ δὲ τῶν ἄλλων μέμικται. Καὶ πρῶτον μὲν ἡμῶν ὁ ἄρχων συνωρίδος ἡνιοχεῖ · εἶτα τῶν ἵππων ὁ μὲν αὐτῷ καλός τε καὶ ἀγαθὸς καὶ ἐκ τοιούτων, ὁ δ' ἐξ ἐναντίων τε καὶ ἐναντίος · χαλεπὴ δὴ καὶ δύσκολος ἐξ ἀνάγκης ἡ περὶ ἡμᾶς ἡνιόχησις. Πῆ δὴ οὖν θνητόν τε καὶ ἀθάνατον ζῷον ἐκλήθη, πειρατέον εἰπεῖν. Ψυχὴ πᾶσα παντὸς ἐπιμελεῖται τοῦ ἀψύχου · πάντα δὲ οὐρανὸν περιπολεῖ, ἄλλοτε ἐν c ἄλλοις εἴδεσι γιγνομένη. Τελέα μὲν οὖν οὖσα καὶ ἐπτερωμένη, μετεωροπορεῖ τε καὶ πάντα τὸν κόσμον διοικεῖ · ἡ δὲ πτερορρυήσασα φέρεται ἔως ἄν στερεοῦ τινος ἀντιλάβηται, οὖ κατοικισθεῖσα, σῶμα γήϊνον λαβοῦσα, αὐτὸ αὐτὸ δοκοῦν κινεῖν διὰ τὴν ἐκείνης δύναμιν, ζῷον τὸ ξύμπαν ἐκλήθη, ψυχὴ

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Het Cultuurbegrip der Grieken en het Cultuurideaal van Plato in Alg. Ned. Tijdschr. v. Wijsb. en Psychol., 1943, p. 91-106.

καὶ σῶμα παγέν, θνητόν τε ἔσχεν ἐπωνυμίαν. 'Αθάνατον δὲ οὐδ' ἐξ ἑνὸς λόγου λελογισμένου · ἀλλὰ πλάττομεν, οὕτε ἰδόντες οὕτε ἱκανῶς νοήσαντες, θεὸν ἀθάνατόν τι ζῷον, ἔχον μὲν ψυχήν, ἔχον δὲ σῶμα, τὸν ἀεὶ δὲ χρόνον ταῦτα ξυμπεφυκότα. 'Αλλὰ ταῦτα μὲν δή, ὅπη τῷ θεῷ φίλον, ταύτη ἐχέτω τε καὶ λεγέσθω · τὴν δὲ αἰτίαν τῆς τῶν πτερῶν ἀποβολῆς, δι' ἡν ψυχῆς ἀπορρεῖ, λάβωμεν. "Εστι δὲ τις τοιάδε.

Πέφυκεν ή πτεροῦ δύναμις τὸ ἐμβριθὲς ἄγειν ἄνω, μετεωρίζουσα ἢ τὸ τῶν θεῶν γένος οἰκεῖ κεκοινώνηκε δέ πη μάλιστα τῶν περὶ τὸ σῶμα τοῦ θείου. Τὸ δὲ θεῖον καλόν, σοφόν, ἀγαθὸν καὶ πᾶν ὅ τι τοιοῦτον : τούτοις δὴ τρέφεταί e τε καὶ αὔξεται μάλιστά γε τὸ τῆς ψυχῆς πτέρωμα, αἰσχρῷ δὲ καὶ κακῷ καὶ τοῖς ἐναντίοις φθίνει τε καὶ διόλλυται. 'Ο μέν δὴ μέγας ἡγεμών ἐν οὐρανῷ Ζεύς, έλαύνων πτηνόν άρμα, πρώτος πορεύεται, διακοσμών πάντα καὶ ἐπιμελούμενος. Τῷ δ' ἔπεται στρατιά θεῶν τε καὶ δαιμόνων, κατὰ ἕνδεκα μέρη κεκοσμημένη · μένει γὰρ Εστία ἐν θεῶν οἴκῳ, μόνη. Τῶν δὲ ἄλλων ὅσοι ἐν τῶ τῶν δώδεκα ἀριθμῷ τεταγμένοι θεοὶ ἄρχοντες ἡγοῦνται, κατὰ τάξιν ἡν έκαστος ἐτάχθη. Πολλαὶ μὲν οὖν καὶ μακάριαι θέαι τε καὶ διέξοδοι ἐντὸς οὐρανοῦ, ἀς θεῶν γένος εὐδαιμόνων ἐπιστρέφεται, πράττων ἕκαστος αὐτῶν τὸ αύτοῦ · ἔπεται δὲ ὁ ἀεὶ ἐθέλων τε καὶ δυνάμενος, Φθόνος γὰρ ἔξω θείου γοροῦ ἴσταται. "Όταν δὲ δὴ πρὸς δαῖτα καὶ ἐπὶ θοίνην ἴωσιν, ἄκραν ἐπὶ τὴν ύπουράνιον άψιδα πορεύονται πρὸς ἄναντες ΄ ἢ δὴ τὰ μὲν θεῶν ὀχήματα, ἰσορ- b ρόπως εὐήνια ὄντα, ῥαδίως πορεύεται, τὰ δὲ ἄλλα μόγις · βρίθει γὰρ ὁ τῆς κάκης ἵππος μετέχων, ἐπὶ τὴν γῆν ῥέπων τε καὶ βαρύνων ὧ μὴ καλῶς ἢ τεθραμμένος τῶν ἡνιόχων. "Ενθα δὴ πόνος τε καὶ ἀγὼν ἔσχατος ψυχῆ πρόκειται. Αἱ μὲν γὰρ ἀθάνατοι καλούμεναι, ἡνίκ' ἂν πρὸς ἄκρῳ γένωνται, ἔξω πορευθεῖσαι, ἔστησαν ἐπὶ τῷ τοῦ οὐρανοῦ νώτῳ, στάσας δὲ αὐτὰς περιάγει ἡ περι- c φορά · αί δὲ θεωροῦσι τὰ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ.

Τὸν δὲ ὑπερουράνιον τόπον, οὕτε τις ὕμνησέ πω τῶν τῆδε ποιητής, οὕτε ποτὲ ὑμνήσει κατ' ἀξίαν. Ἔχει δὲ ὧδε · τολμητέον γὰρ οὖν τό γε ἀληθὲς εἰπεῖν, ἄλλως τε καὶ περὶ ἀληθείας λέγοντα. Ἡ γὰρ ἀχρώματός τε καὶ ἀσχημάτιστος καὶ ἀναφὴς οὐσία ὄντως οὖσα, ψυχῆς κυβερνήτη μόνφ θεατὴ νῷ, περὶ ἢν τὸ τῆς ἀληθοῦς ἐπιστήμης γένος, τοῦτον ἔχει τὸν τόπον. "Ατ' οὖν θεοῦ διάνοια, νῷ τε καὶ ἐπιστήμη ἀκηράτφ τρεφομένη, καὶ ἀπάσης ψυχῆς ὅση ἂν μέλη τὸ προσῆκον δέξασθαι, ἰδοῦσα διὰ χρόνου τὸ ὄν, ἀγαπᾳ τε καὶ θεωροῦσα τἀληθῆ τρέφεται καὶ εὐπαθεῖ, ἔως ἂν κύκλφ ἡ περιφορὰ εἰς ταὐτὸν περιενέγκη. Ἐν δὲ τῆ περιόδφ καθορᾳ μὲν αὐτὴν δικαιοσύνην, καθορᾳ δὲ σωφροσύνην, καθορᾳ δὲ ἐπιστήμην, οὐχ ἢ γένεσις πρόσεστιν, οὐδ' ἡ ἐστίν που ἑτέρα ἐν ἑτέρφ οὖσα ὧν ἡμεῖς νῦν ὄντων καλοῦμεν, ἀλλὰ τὴν ἐν τῷ ὅ ἐστιν ὂν ὄντως ἐπιστήμην οὕσαν. Καὶ τᾶλλα ὡσαύτως τὰ ὄντα ὄντως θεασαμένη καὶ ἑστιαθεῖσα, δῦσα πάλιν εἰς τὸ εἴσω τοῦ οὐρανοῦ, οἴκαδε ἦλθεν · ἐλθούσης δὲ αὐτῆς ὁ ἡνίοχος

247a

πρὸς τὴν φάτνην τοὺς ἴππους στήσας, παρέβαλεν ἀμβροσίαν τε καὶ ἐπ' αὐτῆ νέκταρ ἐπότισεν.

Καὶ οὖτος μὲν θεῶν βίος. Αἱ δὲ ἄλλαι ψυχαί, ἡ μὲν ἄριστα θεοῖς ἑπομένη 248a ύπερῆρεν εἰς τὸν ἔξω τόπον τὴν τοῦ ἡνιόχου κεφαλήν, καὶ συμπεριηνέχθη τὴν περιφοράν, θορυβουμένη ύπὸ τῶν ἴππων καὶ μόγις καθορῶσα τὰ ὄντα ἡ δὲ τοτὲ μὲν ἦρεν, τοτὲ δ' ἔδυ, βιαζομένων δὲ τῶν ἴππων τὰ μὲν εἶδεν, τὰ δ' οὔ. Αἱ δὲ δὴ ἄλλαι, γλιχόμεναι μὲν ἄπασαι τοῦ ἄνω, ἔπονται, ἀδυνατοῦσαι δὲ ύποβρύχιαι συμπεριφέρονται, πατοῦσαι ἀλλήλας καὶ ἐπιβάλλουσαι, ἐτέρα πρὸ b τῆς ἐτέρας πειρωμένη γενέσθαι. Θόρυβος οὖν καὶ ἄμιλλα καὶ ίδρὼς ἔσχατος γίγνεται, οὖ δὴ κακία ἡνιόχων πολλαὶ μὲν χωλεύονται, πολλαὶ δὲ πολλὰ πτερὰ θραύονται. Πᾶσαι δέ, πολύν ἔχουσαι πόνον, ἀτελεῖς τῆς τοῦ ὄντος θέας ἀπέρχονται, καὶ ἀπελθοῦσαι τροφή δοξαστή χρῶνται. Οὖ δὴ ἕνεχ' ἡ πολλὴ σπουδὴ τὸ ἀληθείας ἰδεῖν πεδίον οὖ ἐστιν, ή τε δὴ προσήκουσα ψυχῆς τῷ ἀρίστῳ νομὴ έκ τοῦ έκεῖ λειμῶνος τυγχάνει οὖσα, ή τε τοῦ πτεροῦ φύσις, ῷ ψυχὴ C κουφίζεται, τούτω τρέφεται.

Now surely this realm of ὄντα in a place above the visible heaven is not a merely logical method ("Bewusstsein überhaupt"), presupposing no existence whatsoever. It is a metaphysical reality.

### the speech of 273—This is strongly confirmed by the following passage. Diotima Pl., Symp. 210 a-212 b:

Diotima, a wise woman from Mantinea, will initiate Socrates in the higher mysteries of love.

,,Δεῖ γάρ, ἔφη, τὸν ὀρθῶς ἰόντα ἐπὶ τοῦτο τὸ πρᾶγμα ἄρχεσθαι μέν, νέον όντα, ἰέναι ἐπὶ τὰ καλὰ σώματα, καὶ πρῶτον μέν, ἐὰν ὀρθῶς ἡγῆται ὁ ἡγούμενος, ένὸς αὐτὸν οώματος ἐρᾶν καὶ ἐνταῦθα γεννᾶν λόγους καλούς, ἔπειτα δὲ αὐτὸν κατανοῆσαι ὅτι τὸ κάλλος τὸ ἐπὶ ὁτφοῦν σώματι τῷ ἐπὶ ἑτέρω σώ-210b ματι άδελφόν ἐστι, καί, εἰ δεῖ διώκειν τὸ ἐπ' εἴδει καλόν, πολλὴ ἄνοια μὴ οὐγ - ἕν τε καὶ ταὐτὸν ἡγεῖσθαι τὸ ἐπὶ πᾶσι τοῖς σώμασι κάλλος τοῦτο δ' ἐννοήσαντα καταστήναι πάντων τῶν καλῶν σωμάτων ἐραστήν, ἑνὸς δὲ τὸ σφόδρα τοῦτο χαλάσαι, καταφρονήσαντα καὶ σμικρὸν ἡγησάμενον. Μετὰ δὲ ταῦτα τὸ ἐν ταῖς ψυχαῖς κάλλος τιμιώτερον ἡγήσασθαι τοῦ ἐν τῷ σώματι, ὥστε καὶ έάν, έπιεικής ὢν τὴν ψυχήν, τις κᾶν σμικρὸν ἄνθος ἔχη, ἐξαρκεῖν αὐτῷ καὶ C έρᾶν καὶ κήδεσθαι, καὶ τίκτειν λόγους τοιούτους καὶ ζητεῖν οἴτινες ποιήσουσι βελτίους τούς νέους, ίνα άναγκασθη αδ θεάσασθαι τὸ ἐν τοῖς ἐπιτηδεύμασι καὶ τοῖς νόμοις καλόν, καὶ τοῦτ' ίδεῖν ὅτι πᾶν αὐτὸ αὑτῷ ξυγγενές ἐστιν, ἴνα τὸ περὶ τὸ σῶμα καλὸν σμικρόν τι ἡγήσηται εἶναι. Μετὰ δὲ τὰ ἐπιτηδεύματα έπὶ τὰς ἐπιστήμας ἀγαγεῖν, ἵνα ἴδη αὖ ἐπιστημῶν κάλλος καί, βλέπων πρὸς d πολύ ήδη τὸ καλόν, μηκέτι τὸ παρ' ἐνί, ώσπερ οἰκέτης, ἀγαπῶν παιδαρίου

κάλλος ἢ ἀνθρώπου τινὸς ἢ ἐπιτηδεύματος ἑνός, δουλεύων φαῦλος ἢ καὶ σμικρολόγος, ἀλλ' ἐπὶ τὸ πολὺ πέλαγος τετραμμένος τοῦ καλοῦ καὶ θεωρῶν, πολλοὺς καὶ καλοὺς λόγους καὶ μεγαλοπρεπεῖς τίκτη καὶ διανοήματα ἐν φιλοσοφία ἀφθόνω, ἔως ἄν, ἐνταῦθα ῥωσθεὶς καὶ αὐξηθείς, κατίδη τινὰ ἐπιστήμην μίαν τοιαύτην ἡ ἐστι καλοῦ τοιοῦδε.

Πειρῶ δέ μοι, ἔφη, τὸν νοῦν προσέχειν ὡς οἶόν τε μάλιστα. "Ος γὰρ ἂν μέχρι ένταῦθα πρὸς τὰ έρωτικὰ παιδαγωγηθῆ, θεώμενος έφεξῆς τε καὶ ὀρθῶς τὰ καλά, πρὸς τέλος ήδη ἰων τῶν ἐρωτικῶν, ἐξαίφνης κατόψεταί τι θαυμαστὸν την φύσιν καλόν, τοῦτο ἐκεῖνο, ὧ Σώκρατες, οὖ δὴ ἕνεκεν καὶ οἱ ἔμπροσθεν πάντες πόνοι ἦσαν, πρῶτον μὲν ἀεὶ ὄν, καὶ οὔτε γιγνόμενον οὔτε ἀπολλύμενον ούτε αὐξανόμενον ούτε φθῖνον, ἔπειτα οὐ τἢ μὲν καλόν, τἢ δ' αἰσχρόν, οὐδὲ τοτὲ μέν, τοτὲ δὲ οὔ, οὐδὲ πρὸς μὲν τὸ καλόν, πρὸς δὲ τὸ αἰσχρόν, οὐδ' ἔνθα μέν καλόν, ένθα δὲ αἰσχρόν, ὡς τισὶ μὲν ὂν καλόν, τισὶ δὲ αἰσχρόν · οὐδ' αὖ φαντασθήσεται αὐτῷ τὸ καλὸν οἶον πρόσωπόν τι οὐδὲ χεῖρες οὐδὲ ἄλλο οὐδὲν ὧν σῶμα μετέχει, οὐδέ τις λόγος οὐδέ τις ἐπιστήμη, οὐδέ που ὂν ἐν ἑτέρφ τινι, οίον ἐν ζώφ ἢ ἐν γῆ ἢ ἐν οὐρανῷ, ἢ ἔν τφ ἄλλφ, ἀλλ' αὐτὸ καθ' αύτὸ μεθ' αύτοῦ μονοειδὲς ἀεὶ ὄν, τὰ δὲ ἄλλα πάντα καλὰ ἐκείνου μετέχοντα, τρόπον τινά τοιοῦτον οἶον, γιγνομένων τε τῶν ἄλλων καὶ ἀπολλυμένων, μηδὲν ἐκεῖνο μήτε τι πλέον μήτε έλαττον γίγνεσθαι μηδὲ πάσχειν μηδέν. "Όταν δή τις ἀπὸ τῶνδε, διὰ τὸ ὀρθῶς παιδεραστεῖν ἐπανιών, ἐκεῖνο τὸ καλὸν ἄρχηται καθορᾶν, σχεδὸν ἄν τι ἄπτοιτο τοῦ τέλους. Τοῦτο γὰρ δή ἐστι τὸ ὀρθῶς ἐπὶ τὰ ἐρωτικὰ ίέναι ἢ ὑπ' ἄλλου ἄγεσθαι, ἀρχόμενον ἀπὸ τῶνδε τῶν καλῶν ἐκείνου ἕνεκα τοῦ καλοῦ, ἀεὶ ἐπανιέναι ώσπερ ἐπαναβασμοῖς χρώμενον, ἀπὸ ἑνὸς ἐπὶ δύο και ἀπὸ δυοῖν ἐπὶ πάντα τὰ καλὰ σώματα, καὶ ἀπὸ τῶν καλῶν σωμάτων ἐπὶ τὰ καλὰ ἐπιτηδεύματα, καὶ ἀπὸ τῶν ἐπιτηδευμάτων ἐπὶ τὰ καλὰ μαθήματα, έστ' αν άπὸ τῶν μαθημάτων ἐπ' ἐκεῖνο τὸ μάθημα τελευτήση, ὅ ἐστιν οὐκ άλλου ἢ αὐτοῦ ἐκείνου τοῦ καλοῦ μάθημα, καὶ γνῷ αὐτὸ τελευτῶν ὁ ἔστι καλόν.

,, Ένταῦθα τοῦ βίου, ὧ φίλε Σώκρατες, ἔφη ἡ Μαντινικὴ ξένη, εἴπερ που ἄλλοθι, βιωτὸν ἀνθρώπω, θεωμένω αὐτὸ τὸ καλόν. "Ο ἐάν ποτε ἴδης, οὐ κατὰ χρυσίον τε καὶ ἐσθῆτα καὶ τοὺς καλοὺς παῖδάς τε καὶ νεανίσκους δόξει σοι εἶναι, οὖς νῦν ὁρῶν ἐκπέπληξαι καὶ ἔτοιμος εἶ, καὶ σὺ καὶ ἄλλοι πολλοί, ὁρῶντες τὰ παιδικὰ καὶ ξυνόντες ἀεὶ αὐτοῖς, εἴ πως οἶόν τ' ῆν, μήτ' ἐσθίειν μήτε πίνειν, ἀλλὰ θεᾶσθαι μόνον καὶ ξυνεῖναι. Τί δῆτα, ἔφη, οἰόμεθα, εἴ τω γένοιτο αὐτὸ τὸ καλὸν ἰδεῖν εἰλικρινές, καθαρόν, ἄμικτον, ἀλλὰ μὴ ἀνάπλεων σαρκῶν τε ἀνθρωπίνων καὶ χρωμάτων καὶ ἄλλης πολλῆς φλυαρίας θνητῆς, ἀλλ' αὐτὸ τὸ θεῖον καλὸν δύναιτο μονοειδὲς κατιδεῖν; "Αρ' οἴει, ἔφη, φαῦλον βίον γίγνεσθαι ἐκεῖσε βλέποντος ἀνθρώπου καὶ ἐκεῖνο ῷ δεῖ θεωμένου καὶ ξυνόντος αὐτῷ; "Η οὐκ ἐνθυμεῖ, ἔφη, ὅτι ἐνταῦθα αὐτῷ μοναχοῦ γενήσεται, ὁρῶντι ῷ ὁρατὸν τὸ καλόν, τίκτειν οὐκ εἴδωλα ἀρετῆς ἄτε οὐκ εἰδώλου ἐφαπτομένω, ἀλλὰ

ATTA

C

d

е

212a

άληθη, άτε τοῦ άληθοῦς ἐφαπτομένω · τεκόντι δὲ ἀρετὴν άληθη καὶ θρεψαμένω ύπάργει, θεοφιλεῖ γενέσθαι, καί εἴπέρ τω ἄλλω ἀνθρώπων, ἀθανάτω καὶ έκείνω:"

Here a contact with true Reality is aimed at, i.e. with Beauty-itself, which is of the substance of God. Now the contemplation of this Beauty, "by the organ by which it must be contemplated", that is with the spiritual eye of a purified soul, is doubtless of a mystical character.

To this contemplation the education of the philosopher in Plato's Republic

is directed.

## 5-THE REPUBLIC

Rep. I **274**—The first book of the *Rep*. is a Socratic dialogue about the notion of justice. It shows the same method of argumentation,-also the same defects. Socrates' view of justice as it is developed in this dialogue in contrast to Thrasymachus, is closely akin to that of the Gorgias.

### First definition of justice

Pl., Rep. I 331 e3

(Polemarchus proposes as a definition of justice, what Simonides said about it):

"Οτι, ἢ δ' ὄς, τὸ τὰ ὀφειλόμενα ἑκάστω ἀποδιδόναι δίκαιόν ἐστι. Which is explained by him (334 b) as ώφελεῖν μὲν τούς φίλους, βλάπτειν δὲ τούς έχθρούς.

Socr. proves the meaning of this to be: τούς ἀδίχους ἄρα δίχαιον βλάπτειν, τούς δὲ δικαίους ώφελεῖν.

refuted by Socr.

b. Now Socr. shows that by harming a man you are making him worse, that is less just. He concludes (335 d11):

Οὐκ ἄρα τοῦ δικαίου βλάπτειν ἔργον, ὧ Πολέμαρχε, οὕτε φίλον οὕτ' ἄλλον οὐδένα, ἀλλὰ τοῦ ἐναντίου, τοῦ ἀδίκου.

interruption machus

275—Here Thrasymachus interrupts and defends the thesis that justice is the of Thrasy- interest of the strongest, and that the life of the unjust is "better" (κρείττω) than that of the just.

Socr. argues against him, 10 that the just man is good and wise, the unjust stupid and bad (350c); 20 when the unjust man is stupid, he is not "stronger" than the just man who is wise (351a); 30 he is not happier (352d sqq.).

justice the virtue of the SOU1

Rep. I 353 b:

Ούκοῦν καὶ ἀρετὴ δοκεῖ σοι εἶναι ἑκάστῳ ῷπερ καὶ ἔργον τι προστέτακται;

"All things that have a function to perform, also have a virtue", for instance eyes and ears etc.

"Ιθι δή, μετὰ ταῦτα τόδε σκέψαι. ψυχῆς ἔστιν τι ἔργον δ ἄλλῳ τῶν ὄντων 353d οὐδ' ἂν ένὶ πράξαις, οἶον τὸ τοιόνδε · τὸ ἐπιμελεῖσθαι καὶ ἄρχειν καὶ βουλεύεσθαι καὶ τὰ τοιαῦτα πάντα, ἔσθ' ὅτῳ ἄλλῳ ἢ ψυχῇ δικαίως ἄν αὐτὰ ἀποδοῖμεν καὶ φαῖμεν ἴδια ἐκείνης εἶναι;

Ούδενὶ ἄλλω.

Τί δ' αὖ τὸ ζῆν; ψυχῆς φήσομεν ἔργον εἶναι;

Μάλιστά γ', ἔφη.

Οὐκοῦν καὶ ἀρετήν φαμέν τινα ψυχῆς εἶναι;

Φαμέν. -

Ούκοῦν ἀρετήν γε συνεχωρήσαμεν ψυχῆς εἶναι δικαιοσύνην, κακίαν δὲ e άδικίαν:

Συνεχωρήσαμεν γάρ.

Ή μὲν ἄρα δικαία ψυχή καὶ ὁ δίκαιος ἀνήρ εὖ βιώσεται, κακῶς δὲ ὁ ἄδικος. Φαίνεται, ἔφη, κατὰ τὸν σὸν λόγον.

'Αλλά μὴν ὅ γε εὖ ζῶν μακάριός τε καὶ εὐδαίμων, ὁ δὲ μὴ τἀναντία.

354a

Πῶς γὰρ οὺ;

Ο μεν δίκαιος άρα εὐδαίμων, ὁ δ' ἄδικος ἄθλιος.

b. With the last point cp. the poem of Arist. on the Friendship of the just man is happy Plato, fr. 673 R.:

> δς μόνος ή πρῶτος θνητῶν κατέδειξεν ἐναργῶς οίχείω τε βίω χαὶ μεθόδοισι λόγων, ώς άγαθός τε καὶ εὐδαίμων άμα γίνεται άνήρ: οὐ νῦν δ' ἔστι λαβεῖν οὐδενὶ ταῦτα ποτέ.

Remark. The interest of this first book, which certainly dates from the first interest of period of Plato's literary work (before 391) is principally this, that the composition this book of the Republic clearly shows the close and innerly necessary connection between the Socratic seeking for a definition of virtue and Plato's philosophy in his ripe years, in which he was the head of the Academy.

**276**—The search for the notion of justice is pursued.

Rep. II

Rep. II, 368 d-369 a:

Έπειδή οὖν ήμεῖς οὐ δεινοί, δοκεῖ μοι, ἦν δ' ἐγώ, τοιαύτην ποιήσασθαι ζήτησιν αὐτοῦ, οἴανπερ ἂν εἰ προσέταξέ τις γράμματα σμικρὰ πόρρωθεν ἀναγνῶναι μὴ πάνυ ὀξύ βλέπουσιν, ἔπειτά τις ἐνενόησεν ὅτι τὰ αὐτὰ γράμματα έστι που καὶ ἄλλοθι μείζω τε καὶ ἐν μείζονι, ἔρμαιον ἂν ἐφάνη, οἶμαι, ἐκεῖνα πρῶτον ἀναγνόντας οὕτως ἐπισκοπεῖν τὰ ἐλάττω, εἰ τὰ αὐτὰ ὄντα τυγχάνει.

Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη ὁ ᾿Αδείμαντος · ἀλλὰ τί τοιοῦτον, ὧ Σώκρατες, ἐν τῆ περί τὸ δίκαιον ζητήσει καθορᾶς;

368e

Έγώ σοι, ἔφην, ἐρῶ. Δικαιοσύνη, φαμέν, ἔστι μὲν ἀνδρὸς ἑνός, ἔστι δέ που καὶ δλης πόλεως;

Πάνυ γε, η δ' ός.

Ούκοῦν μεῖζον πόλις ένὸς ἀνδρός;

Μεῖζον, ἔφη.

"Ισως τοίνυν πλείων ἂν δικαιοσύνη ἐν τῷ μείζονι ἐνείη καὶ ῥάων καταμαθεῖν.
369a Εἰ οὖν βούλεσθε, πρῶτον ἐν ταῖς πόλεσιν ζητήσωμεν ποῖόν ἐστιν ἔπειτα οὕτως ἐπισκεψώμεθα καὶ ἐν ἐνὶ ἐκάστῳ, τὴν τοῦ μείζονος ὁμοιότητα ἐν τῆ τοῦ ἐλάττονος ἰδέα ἐπισκοποῦντες.

'Αλλά μοι δοκεῖς, ἔφη, καλῶς λέγειν.

# the origin of 277—a. Ib., 369 b<sup>5-8</sup>:

Γίγνεται τοίνυν, ἢν δ' ἐγώ, πόλις, ὡς ἐγῷμαι, ἐπειδὴ τυγχάνει ἡμῶν ἕκαστος οὐκ αὐτάρκης, ἀλλὰ πολλῶν ἐνδεής ˙ ἢ τίν' οἴει ἀρχὴν ἄλλην πόλιν οἰκίζειν; Οὐδεμίαν, ἢ δ' ὅς.

### the principle of division of labour

## **b**. Ib., 370 a-b:

\* 'Εννοῶ γὰρ καὶ αὐτὸς εἰπόντος σοῦ, ὅτι πρῶτον μὲν ἡμῶν φύεται ἕκαστος οὐ πάνυ ὅμοιος ἑκάστῳ, ἀλλὰ διαφέρων τὴν φύσιν, ἄλλος ἐπ' ἄλλου ἔργου πρᾶξιν ' ἢ οὐ δοκεῖ σοι;

"Εμοιγε.

Τί δέ; πότερον κάλλιον πράττοι ἄν τις εἶς ὧν πολλὰς τέχνας ἐργαζόμενος, ἤ ὅταν μίαν εἶς;

"Όταν, ἢ δ' ὅς, εἶς μίαν.

the luxurious 278—a. As soon as the limits of what is necessary are transgressed, unjustice and all evil begin.

Ib. 373 d-e:

Οὐκοῦν τῆς τῶν πλησίον χώρας ἡμῖν ἀποτμητέον, εἰ μέλλομεν ἱκανὴν ἔξειν νέμειν τε καὶ ἀροῦν, καὶ ἐκείνοις αὖ τῆς ἡμετέρας, ἐἀν καὶ ἐκεῖνοι ἀφῶσιν αὐτοὺς ἐπὶ χρημάτων κτῆσιν ἄπειρον, ὑπερβάντες τὸν τῶν ἀναγκαίων ὅρον;

373ε Πολλή ἀνάγκη, ἔφη, ὧ Σώκρατες.

Πολεμήσομεν δή τὸ μετὰ τοῦτο, ὧ Γλαύκων; ἢ πῶς ἔσται;

Ούτως, ἔφη.

Καὶ μηδέν γέ πω λέγωμεν, ἦν δ' ἐγώ, μήτ' εἴ τι κακὸν μήτ' εἰ ἀγαθὸν ὁ πόλεμος ἐργάζεται, ἀλλὰ τοσοῦτον μόνον, ὅτι πολέμου αὖ γένεσιν ηὑρήκαμεν, ἔξ ὧν μάλιστα ταῖς πόλεσιν καὶ ἰδία καὶ δημοσία κακὰ γίγνεται, ὅταν γίγνηται. Πάνυ μὲν οὖν.

### φύλακες

## **b**. Ib. $374 e^{6-8}$ :

Ήμέτερον δη έργον αν είη, ως έοικεν, είπερ οίοι τ' έσμέν, ἐκλέξασθαι τίνες τε καὶ ποῖαι φύσεις ἐπιτήδειαι εἰς πόλεως φυλακήν.

PLATO. 187

These men must have opposite qualities: they must be brave, and at the same time gentle (δεῖ γε πρὸς μέν τοὺς οἰχείους πράους αὐτοὺς εἶναι, πρὸς δὲ τοὺς πολεμίους γαλεπούς). These qualities must be carefully cultivated by education.

279—A severe selection from literature is to be made to this purpose. Myths in which the gods are represented in a way unworthy and untrue, literature must be rejected.

selection from

#### a. 378 e-379 c:

Καὶ ἐγὼ εἶπον ΄ ΓΩ 'Αδείμαντε, οὐκ ἐσμὲν ποιηταὶ ἐγώ τε καὶ σὑ ἐν τῷ παρόντι, άλλ' οἰκισταὶ πόλεως · οἰκισταῖς δὲ τοὺς μὲν τύπους προσήκει εἰδέναι 379a έν οἶς δεῖ μυθολογεῖν τοὺς ποιητάς, παρ' οὓς ἐὰν ποιῶσιν οὐκ ἐπιτρεπτέον, ού μην αύτοῖς γε ποιητέον μύθους.

'Ορθως, ἔφη ' άλλ' αὐτὸ δη τοῦτο, οἱ τύποι περὶ θεολογίας τίνες ἂν εἶεν; Τοιοίδε πού τινες, ην δ' έγω ' οίος τυγχάνει ό θεός ών, ἀεὶ δήπου ἀποδοτέον, ἐάντέ τις αὐτὸν ἐν ἔπεσιν ποιῆ ἐάντε ἐν μέλεσιν ἐάντε ἐν τραγωδία.

Δεῖ γάρ.

Ούκοῦν ἀγαθὸς ὅ γε θεὸς τῷ ὄντι τε καὶ λεκτέον οὕτω;

b

Τί μήν:

'Αλλὰ μὴν οὐδέν γε τῶν ἀγαθῶν βλαβερόν ΄ ἦ γάρ;

Ού μοι δοκεῖ.

Αρ' οὖν δ μὴ βλαβερὸν βλάπτει;

Οὐδαμῶς.

Ο δὲ μὴ βλάπτει κακόν τι ποιεῖ;

Ούδὲ τοῦτο.

"Ο δέ γε μηδὲν κακὸν ποιεῖ οὐδ' ἄν τινος εἴη κακοῦ αἴτιον;

Πῶς γάρ;

Τί δέ; ἀφέλιμον τὸ ἀγαθόν;

Ναί.

Αἴτιον ἄρα εὐπραγίας;

Ναί.

Οὐκ ἄρα πάντων γε αἴτιον τὸ ἀγαθόν, ἀλλὰ τῶν μὲν εὖ ἐχόντων αἴτιον, τῶν δὲ κακῶν ἀναίτιον.

Παντελῶς γ', ἔφη.

C

Οὐδ' ἄρα, ἦν δ' ἐγώ, ὁ θεός, ἐπειδὴ ἀγαθός, πάντων ἂν εἴη αἴτιος, ὡς οἱ πολλοὶ λέγουσιν, ἀλλὰ ὀλίγων μὲν τοῖς ἀνθρώποις αἴτιος, πολλῶν δὲ ἀναίτιος : πολύ γὰρ ἐλάττω τἀγαθὰ τῶν κακῶν ἡμῖν, καὶ τῶν μὲν ἀγαθῶν οὐδένα ἄλλον αἰτιατέον, τῶν δὲ κακῶν ἄλλ' ἄττα δεῖ ζητεῖν τὰ αἴτια, ἀλλ' οὐ τὸν θεόν.

## Ib. 380 c-d:

Οδτος μέν τοίνυν, ἦν δ' ἐγώ, εἶς ἂν εἴη τῶν περὶ θεούς νόμων τε καὶ τύπων,

έν ῷ δεήσει τοὺς λέγοντας λέγειν καὶ τοὺς ποιοῦντας ποιεῖν, μὴ πάντων αἴτιον τὸν θεὸν, ἀλλὰ τῶν ἀγαθῶν.

Καὶ μάλ', ἔφη, ἀπόχρη.

38od

Τί δὲ δὴ ὁ δεύτερος ὅδε; ἄρα γόητα τὸν θεὸν οἴει εἶναι καὶ οἶον ἐξ ἐπιβουλῆς φαντάζεσθαι ἄλλοτε ἐν ἄλλαις ἰδέαις, τοτὲ μὲν αὐτὸν γιγνόμενον, καὶ ἀλλάττοντα τὸ αὑτοῦ εἶδος εἰς πολλὰς μορφάς, τοτὲ δὲ ἡμᾶς ἀπατῶντα καὶ ποιοῦντα περὶ αὑτοῦ τοιαῦτα δοκεῖν, ἢ ἀπλοῦν τε εἶναι καὶ πάντων ἥκιστα τῆς ἑαυτοῦ ἰδέας ἐκβαίνειν;

Adeimantus does not agree with this directly, but after some reflexions he does; for what is good cannot be changed by anything from without, nor can it be changed by itself, every change being a change for the worse.

## c. Ib., 382 e-383 a:

Κομιδῆ ἄρα ὁ θεὸς ἀπλοῦν καὶ ἀληθὲς ἔν τε ἔργῳ καὶ ἐν λόγῳ, καὶ οὔτε αὐτὸς μεθίσταται οὔτε ἄλλους ἐξαπατᾶ, οὔτε κατὰ φαντασίας οὔτε κατὰ λόγους οὔτε κατὰ σημείων πομπάς, οὔθ' ὕπαρ οὐδ' ὄναρ.

Ούτως, ἔφη, ἔμοιγε καὶ αὐτῷ φαίνεται σοῦ λέγοντος.

### Rep. III, further selection

280—Stories about terrible things in Hades also must be struck out of the poems, for the guardians must be brave and have no fear of death. In like way no stories about lamenting heroes, nor any "homeric laughter" may be tolerated in our poetry, being unworthy of brave men.

# the medical

Rep. III 389 b:.

'Αλλὰ μὴν καὶ ἀλήθειάν γε περὶ πολλοῦ ποιητέον. Εἰ γὰρ ὀρθῶς ἐλέγομεν ἄρτι καὶ τῷ ὅντι θεοῖσι μὲν ἄχρηστον ψεῦδος, ἀνθρώποις δὲ χρήσιμον ὡς ἐν φαρμάκου εἴδει, δῆλον ὅτι τό γε τοιοῦτον ἰατροῖς δοτέον, ἰδιώταις δὲ οὐχ ἀπτέον. Δῆλον, ἔφη.

Τοῖς ἄρχουσιν δὴ τῆς πόλεως, εἴπερ τισὶν ἄλλοις, προσήκει ψεύδεσθαι ἢ πολεμίων ἢ πολιτῶν ἕνεκα ἐπ' ἀφελία τῆς πόλεως, τοῖς δὲ ἄλλοις πᾶσιν οὐχ ἀπτέον τοῦ τοιούτου.

# dramatic poetry excluded

281—Dramatic art must be excluded, being against the fundamental principle of our city.

# a. Ib. 394 e:

Τόδε τοίνυν, ὧ 'Αδείμαντε, ἄθρει πότερον μιμητικούς ἡμῖν δεῖ εἶναι τοὺς φύλακας ἢ οὕ ' ἢ καὶ τοῦτο τοῖς ἔμπροσθεν ἔπεται ὅτι εἶς ἕκαστος εν μεν ἀν ἐπιτήδευμα καλῶς ἐπιτηδεύοι, πολλὰ δ' οὕ, ἀλλ' εἰ τοῦτο ἐπιχειροῖ, πολλῶν ἐφαπτόμενος πάντων ἀποτυγχάνοι ἄν. ὥστ' εἶναί που ἐλλόγιμος;

Τί δ' οὐ μέλλει;

#### Ib. 397 d e: b.

A poet of mixed poetry (partly mimetic, partly not) would not suit in our city.

'Αλλ' ἴσως, ἦν δ' ἐγώ, οὐκ ἀν αὐτὸν ἀρμόττειν φαίης τῆ ἡμετέρα πολιτεία, ότι οὐκ ἔστιν διπλοῦς ἀνὴρ παρ' ἡμῖν οὐδὲ πολλαπλοῦς, ἐπειδἡ ἕκαστος ἐν πράττει.

Οὐ γὰρ οὖν άρμόττει.

To music and the plastic arts the same general principles must be applied. Gymnastics follow the same rule: it is not allowed to be complicated and extreme. Simplicity and soberness are prescribed.

## 282-Ib. 412 d-e:

the ἄρχοντες

Έκλεκτέον ἄρ' ἐκ τῶν ἄλλων φυλάκων τοιούτους ἄνδρας, οἱ ἂν σκοποῦσιν ήμιν μάλιστα φαίνωνται παρά πάντα τὸν βίον δ μὲν ἂν τῆ πόλει ἡγήσωνται ξυμφέρειν πάση προθυμία ποιεῖν, δ δ' ἂν μή, μηδενὶ τρόπω πρᾶξαι ἂν ἐθέλειν.

'Επιτήδειοι γάρ, έφη.

Δοχεῖ δή μοι τηρητέον αὐτοὺς εἶναι ἐν ἀπάσαις ταῖς ἡλιχίαις, εἰ φυλαχιχοί εἰσι τούτου τοῦ δόγματος καὶ μήτε γοητευόμενοι μήτε βιαζόμενοι ἐκβάλλουσιν ἐπιλανθανόμενοι δόξαν τὴν τοῦ ποιεῖν δεῖν ἃ τῆ πόλει βέλτιστα.

## **283**—Ib. 416 d-417 b:

life of the guardians

"Όρα δή, εἶπον ἐγώ, εἰ τοιόνδε τινὰ τρόπον δεῖ αὐτοὺς ζῆν τε καὶ οἰκεῖν, εἰ μέλλουσι τοιοῦτοι ἔσεσθαι · πρῶτον μὲν οὐσίαν κεκτημένον μηδεμίαν μηδένα ίδίαν, αν μή πασα άνάγκη επειτα οἴκησιν και ταμιεῖον μηδενί εἶναι μηδέν τοιοῦτον, είς δ οὐ πᾶς ὁ βουλόμενος εἴσεισι τὰ δ' ἐπιτήδεια, ὅσων δέονται άνδρες άθληταὶ πολέμου σώφρονές τε καὶ ἀνδρεῖοι, ταξαμένους παρὰ τῶν ἄλλων 416e πολιτῶν δέχεσθαι μισθὸν τῆς φυλακῆς τοσοῦτον ὅσον μήτε περιεῖναι αὐτοῖς είς τὸν ἐνιαυτὸν μήτε ἐνδεῖν · φοιτῶντας δὲ είς ξυσσίτια ὥσπερ ἐστρατοπεδευμένους κοινή ζήν · χρυσίον δὲ καὶ ἀργύριον εἰπεῖν αὐτοῖς ὅτι θεῖον παρὰ θεῶν άεὶ ἐν τῆ ψυχῆ ἔχουσι καὶ οὐδὲν προσδέονται τοῦ ἀνθρωπείου, οὐδὲ ὅσια τὴν έκείνου κτήσιν τή τοῦ θνητοῦ χρυσοῦ κτήσει ξυμμειγνύντας μιαίνειν, διότι πολλά καὶ ἀνόσια περὶ τὸ τῶν πολλῶν νόμισμα γέγονεν, τὸ παρ' ἐκείνοις δὲ ἀκήρα- 417a τον · άλλὰ μόνοις αὐτοῖς τῶν ἐν τῇ πόλει μεταχειρίζεσθαι καὶ ἄπτεσθαι χρυσοῦ καὶ ἀργύρου οὐ θέμις, οὐδ' ὑπὸ τὸν αὐτὸν ὄροφον ἰέναι οὐδὲ περιάψασθαι οὐδὲ πίνειν έξ ἀργύρου ἢ χρυσοῦ. Καὶ οὕτω μὲν σώζοιντό τ' ἂν καὶ σώζοιεν τὴν πόλιν · όπότε δ' αὐτοὶ γῆν τε ἰδίαν καὶ οἰκίας καὶ νομίσματα κτήσονται, οἰκονόμοι μεν καὶ γεωργοὶ ἀντὶ φυλάκων ἔσονται, δεσπόται δ' ἐχθροὶ ἀντὶ ξυμ- b μάγων τῶν ἄλλων πολιτῶν γενήσονται, μισοῦντες δὲ δὴ καὶ μισούμενοι καὶ ἐπιβουλεύοντες καὶ ἐπιβουλευόμενοι διάξουσι πάντα τὸν βίον, πολύ πλείω καὶ

μᾶλλον δεδιότες τοὺς ἔνδον ἢ τοὺς ἔξωθεν πολεμίους, θέοντες ἤδη τότε ἐγγύτατα ὀλέθρου αὐτοί τε καὶ ἡ ἄλλη πόλις. Τούτων οὖν πάντων ἕνεκα, ἢν δ' ἐγώ, φῶμεν οὕτω δεῖν κατεσκευάσθαι τοὺς φύλακας οἰκήσεώς τε πέρι καὶ τῶν ἄλλων, καὶ ταῦτα νομοθετήσωμεν, ἢ μή;

Πάνυ γε, ἢ δ' δς δ Γλαύκων.

# Rep. IV, the definition of justice

284—Our city is founded. Where is now justice in it?

a. Rep. IV, 427 e-428 a:

'Ελπίζω τοίνυν, ἢν δ' ἐγώ, εὐρήσειν αὐτὸ ὧδε. Οἶμαι ἡμῖν τὴν πόλιν, εἴπερ ὀρθῶς γε ὤχισται, τελέως ἀγαθὴν εἶναι.

'Ανάγκη, ἔφη.

Δῆλον δὴ ὅτι σοφή τ' ἐστὶ καὶ ἀνδρεία καὶ σώφρων καὶ δικαία.

 $\Delta$ ηλον.

Οὐκοῦν ὅ τι ἄν αὐτῶν εὕρωμεν ἐν αὐτῆ, τὸ ὑπόλοιπον ἔσται τὸ οὐχ ηὑρημένον;

428a Τί μήν;
"Ωσπερ τοίνυν ἄλλων τινῶν τεττάρων, εἰ ἕν τι ἐζητοῦμεν αὐτῶν ἐν ὁτῳοῦν,
ὁπότε πρῶτον ἐκεῖνο ἔγνωμεν, ἱκανῶς ἂν εἶχεν ἡμῖν, εἰ δὲ τὰ τρία πρότερον

όπότε πρῶτον ἐκεῖνο ἔγνωμεν, ἱκανῶς ἂν εἶχεν ἡμῖν, εἰ δὲ τὰ τρία πρότερον ἐγνωρίσαμεν, αὐτῷ ἂν τούτῳ ἐγνώριστο τὸ ζητούμενον δῆλον γὰρ ὅτι οὐκ ἄλλο ἔτι ἦν ἢ τὸ ὑπολειφθέν.

'Ορθῶς, ἔφη, λέγεις.

Οὐκοῦν καὶ περὶ τούτων, ἐπειδὴ τέτταρα ὄντα τυγχάνει, ὡσαύτως ζητητέον;  $\Delta$ ῆλα δή.

Wisdom then is proved to reside in the ἄρχοντες, bravery in the φύλακες. Σωφροσύνη turns out to be a certain harmony of the three classes in the city, an unanimity as to which part ought to rule and which to be ruled.

# **of** σωφροσύνη **b**. Ib., 432 a<sup>6-9</sup>:

ώστε ὀρθότατ' ἀν φαῖμεν ταύτην τὴν ὁμόνοιαν σωφροσύνην εἶναι, χείρονός τε καὶ ἀμείνονος κατὰ φύσιν συμφωνίαν ὁπότερον δεῖ ἄρχειν καὶ ἐν πόλει καὶ ἐν ἑνὶ ἑκάστω.

## of justice in the city

# c. Ib., 433 d4-e2; 434 a-c:

What makes a city good, seems to be this:

ότι τὸ αύτοῦ ἕκαστος εἶς ὢν ἔπραττεν καὶ οὐκ ἐπολυπραγμόνει.

Δύσκριτον ἔφη πῶς δ' οὔ;

Ένάμιλλον άρα, ώς ἔοικε, πρὸς ἀρετὴν πόλεως τῆ τε σοφία αὐτῆς καὶ τῆ σωφροσύνη καὶ τῆ ἀνδρεία ἡ τοῦ ἕκαστον ἐν αὐτῆ τὰ αὐτοῦ πράττειν δύναμις. Καὶ μάλα, ἔφη.

PLATO 191

Οὐκοῦν δικαιοσύνην τό γε τούτοις ἐνάμιλλον ᾶν εἰς ἀρετὴν πόλεως θείης; Παντάπασι μὲν οὖν. —

'Ιδὲ δὴ ἐὰν σοὶ ὅπερ ἐμοὶ ξυνδοχῆ. Τέκτων σκυτοτόμου ἐπιχειρῶν 434a ἔργα ἐργάζεσθαι ἢ σκυτοτόμος τέκτονος, ἢ τὰ ὅργανα μεταλαμβάνοντες τάλλήλων ἢ τιμάς, ἢ καὶ ὁ αὐτὸς ἐπιχειρῶν ἀμφότερα πράττειν, πάντα τᾶλλα μεταλλαττόμενα, ἄρά σοι ἄν τι δοκεῖ μέγα βλάψαι πόλιν;

Οὐ πάνυ, ἔφη.

'Αλλ' ὅταν γε, οἶμαι, δημιουργὸς ὢν ἤ τις ἄλλος χρηματιστὴς φύσει, ἔπειτα ἐπαιρόμενος ἢ πλούτῳ ἢ πλήθει ἢ ἰσχύι ἢ ἄλλῳ τῳ τοιούτῳ εἰς τὸ τοῦ πολεμικοῦ b εἶδος ἐπιχειρἢ ἰέναι, ἢ τῶν πολεμικῶν τις εἰς τὸ τοῦ βουλευτικοῦ καὶ φύλακος ἀνάξιος ὤν, καὶ τὰ ἀλλήλων οὖτοι ὅργανα μεταλαμβάνωσι καὶ τὰς τιμάς, ἢ ὅταν ὁ αὐτὸς πάντα ταῦτα ἄμα ἐπιχειρἢ πράττειν, τότε οἶμαι καὶ σοὶ δοκεῖν ταύτην τὴν τούτων μεταβολὴν καὶ πολυπραγμοσύνην ὅλεθρον εἶναι τἢ πόλει.

Παντάπασι μέν οὖν.

'Η τριῶν ἄρα ὄντων γενῶν πολυπραγμοσύνη καὶ μεταβολὴ εἰς ἄλληλα μεγίστη τε βλάβη τῆ πόλει καὶ ὀρθότατ' ἄν προσαγορεύοιτο μάλιστα κακουργία. c Κομιδῆ μὲν οὖν.

Κακουργίαν δὲ τὴν μεγίστην τῆς ἑαυτοῦ πόλεως οὐκ ἀδικίαν φήσεις εἶναι; Πῶς δ' οὕ;

Τοῦτο μὲν ἄρα ἀδικία. Πάλιν δὲ ἄδε λέγωμεν · χρηματιστικοῦ, ἐπικουρικοῦ, φυλακικοῦ γένους οἰκειοπραγία, ἑκάστου τούτων τὸ αὐτοῦ πράττοντος ἐν πόλει, τοὐναντίον ἐκείνου δικαιοσύνη τ' ἄν εἴη καὶ τὴν πόλιν δικαίαν παρέχοι;

Shortly put, the definition of justice is:

ή τοῦ οἰκείου τε καὶ ἑαυτοῦ ἔξις τε καὶ πρᾶξις (433  $e^{12}$ ).

# **285**—a. Ib., 435 b-c:

justice in the

'Αλλὰ μέντοι πόλις γε ἔδοξεν εἶναι δικαία ὅτε ἐν αὐτἢ τριττὰ γένη φύσεων ἐνόντα τὸ αὐτῶν ἕκαστον ἔπραττεν, σώφρων δὲ αὖ καὶ ἀνδρεία καὶ σοφὴ διὰ τῶν αὐτῶν τούτων γενῶν ἄλλ' ἄττα πάθη τε καὶ ἕξεις.

'Αληθῆ, ἔφη.

Καὶ τὸν ἕνα ἄρα, ὧ φίλε, οὕτως ἀξιώσομεν, τὰ αὐτὰ ταῦτα εἴδη ἐν τῆ αὑτοῦ ψυχῆ ἔχοντα, διὰ τὰ αὐτὰ πάθη ἐκείνοις τῶν αὐτῶν ὀνομάτων ὀρθῶς ἀξιοῦσθαι τῆ πόλει.

b. There are three parts in the soul (λογιστικόν, θυμοειδές and the three επιθυμητικόν), as there are three classes in the city (βουλευτικόν, επικου- soul ρητικόν and χρηματιστικόν).

Ib. 441  $e^{4-7}$ , 442  $a^4-b^3$ :

Οὐκοῦν τῷ μὲν λογιστικῷ ἄρχειν προσήκει, σοφῷ ὅντι καὶ ἔχοντι τὴν ὑπὲρ ἀπάσης τῆς ψυχῆς προμήθειαν, τῷ δὲ θυμοειδεῖ ὑπηκόῳ εἶναι καὶ συμμάχῳ τούτου; — Πανύ γε. —

Καὶ τούτω δὴ ... προστήσεσθον τοῦ ἐπιθυμητικοῦ, δ [δὴ πλεῖστον τῆς ψυχῆς ἐν ἑκάστῳ ἐστὶ καὶ χρημάτων φύσει ἀπληστότατον · δ τηρήσετον μὴ τῷ πίμπλασθαι τῶν περὶ τὸ σῶμα καλουμένων ἡδονῶν πολὺ καὶ ἰσχυρὸν γενόμενον οὐκ αὖ τὰ αὑτοῦ πράττη, ἀλλὰ καταδουλώσασθαι καὶ ἄρχειν ἐπιχειρήση ὧν οὐ προσῆκον αὐτῷ γένει, καὶ σύμπαντα τὸν βίον πάντων ἀνατρέψη.

# the four virtues

## c. Ib., 442 b-d:

Καὶ ἀνδρεῖον δή, οἶμαι, τούτω τῷ μέρει καλοῦμεν ἕνα ἕκαστον, ὅταν αὐτοῦ 442c τὸ θυμοειδὲς διασώζη διά τε λυπῶν καὶ ἡδονῶν τὸ ὑπὸ τῶν λόγων παραγγελθὲν δεινόν τε καὶ μή.

'Ορθῶς γ', ἔφη.

Σοφὸν δέ γε ἐκείνῳ τῷ σμικρῷ μέρει, τῷ δ ἢρχέν τ' ἐν αὐτῷ καὶ ταῦτα παρήγγελλεν, ἔχον αὖ κἀκεῖνο ἐπιστήμην ἐν αὐτῷ τὴν τοῦ ξυμφέροντος ἑκάστῳ τε καὶ ὅλῳ τῷ κοινῷ σφῶν αὐτῶν τριῶν ὄντων.

Πάνυ μέν οὖν.

Τί δέ; σώφρονα οὐ τῆ φιλία καὶ ξυμφωνία τῆ αὐτῶν τούτων, ὅταν τό τε d ἄρχον καὶ τὰ ἀρχομένω τὸ λογιστικὸν ὁμοδοξῶσι δεῖν ἄρχειν καὶ μὴ στασιά- ζωσιν αὐτῷ;

Σωφροσύνη γοῦν, ἢ δ' ὅς, οὐκ ἄλλο τί ἐστιν ἢ τοῦτο, πόλεώς τε καὶ ἰδιώτου. ᾿Αλλὰ μὲν δὴ δίκαιός γε, ῷ πολλάκις λέγομεν, τούτῳ καὶ οὕτως ἔσται. Πολλὴ ἀνάγκη.

Τί οὖν; εἶπον ἐγώ · μή πη ἡμῖν ἀπαμβλύνεται ἄλλο τι δικαιοσύνη δοκεῖν εἶναι ἢ ὅπερ ἐν τῇ πόλει ἐφάνη;

Ούκ έμοιγε, έφη, δοκεῖ.

## iustice

## d. Ib., 443 b<sup>1-2</sup>.

Shortly put, the definition of justice of a man is:

ὅτι αὐτοῦ τῶν ἐν αὐτῷ ἕκαστον τὰ αὑτοῦ πράττει ἀρχῆς τε πέρι καὶ τοῦ ἄρχεσθαι.

Rep. V, community of women and children 286—It is an eristical way of argumentation to say that women have a different "nature" from men, and therefore ought to do different work. The "nature" of men and women is different as to procreation; but only in that respect.

## Rep. V 454 $e^6$ -455 $b^3$ ; 455 $c^4$ - $e^8$ ; 456 $a^7$ - $b^4$ :

Ούκοῦν μετὰ τοῦτο κελεύομεν τὸν τὰ ἐναντία λέγοντα τοῦτο αὐτὸ διδάσκειν ήμᾶς, πρὸς τίνα τέχνην ή τί ἐπιτήδευμα τῶν περὶ πόλεως κατασκευήν 455a ούγ ή αὐτή, ἀλλὰ ἑτέρα φύσις γυναικός τε καὶ ἀνδρός;

 $\Delta$ ίκαιον γοῦν.

Τάχα τοίνυν άν, όπερ σὺ ὀλίγον πρότερον ἔλεγες, εἴποι ἂν καὶ ἄλλος, ὅτι ἐν μέν τῷ παραχρῆμα ἱκανῶς εἰπεῖν οὐ ῥάδιον, ἐπισκεψαμένω δὲ οὐδὲν γαλεπόν.

Είποι γάρ άν.

Βούλει οὖν δεώμεθα τοῦ τὰ τοιαῦτα ἀντιλέγοντος ἀκολουθῆσαι ἡμῖν, ἐάν πως ήμεῖς ἐκείνω ἐνδειζώμεθα ὅτι οὐδέν ἐστιν ἐπιτήδευμα ἴδιον γυναικὶ πρὸς b διοίκησιν πόλεως;

Πάνυ γε. —

Οἴσθά τι οὖν ὑπὸ ἀνθρώπων μελετώμενον, ἐν ῷ οὐ πάντα ταῦτα 455c τὸ τῶν ἀνδρῶν γένος διαφερόντως ἔχει ἢ τὸ τῶν γυναιχῶν; ἢ μαχρολογῶμεν τήν τε ύφ αντικήν λέγοντες καὶ τὴν τῶν ποπάνων τε καὶ ἐψημάτων θεραπείαν, έν οίς δή τι δοκεῖ τὸ γυναικεῖον γένος εἶναι, οὖ καὶ καταγελαστότατόν ἐστι d πάντων ήττώμενον;

'Αληθῆ, ἔφη, λέγεις, ὅτι πολύ κρατεῖται ἐν ἄπασιν ὡς ἔπος εἰπεῖν τὸ γένος τοῦ γένους. Γυναῖκες μέντοι πολλαὶ πολλῶν ἀνδρῶν βελτίους εἰς πολλά · τὸ δε όλον έχει ώς σύ λέγεις.

Ούδεν άρα έστίν, ὧ φίλε, ἐπιτήδευμα τῶν πόλιν διοικούντων γυναικὸς διότι γυνή, οὐδ' ἀνδρὸς διότι ἀνήρ, ἀλλ' ὁμοίως διεσπαρμέναι αἱ φύσεις ἐν ἀμφοῖν τοῖν ζώοιν, καὶ πάντων μὲν μετέχει γυνὴ ἐπιτηδευμάτων κατὰ φύσιν, πάντων δὲ ἀνήρ, ἐπὶ πᾶσι δὲ ἀσθενέστερον γυνὴ ἀνδρός.

Πάνυ γε.

Η οὖν ἀνδράσι πάντα προστάξομεν, γυναικὶ δ' οὐδέν;

Καὶ πῶς:

'Αλλ' ἔστι γάρ, οἶμαι, ὡς φήσομεν, καὶ γυνὴ ἰατρική, ἡ δ' οὔ, καὶ μουσική, ή δ' άμουσος φύσει.

Τί μήν: --

"Εστιν ἄρα καὶ φυλακική γυνή, ή δ' ού ' ἢ οὐ τοιαύτην καὶ τῶν ἀνδρῶν 456a τῶν φυλακικῶν φύσιν ἐξελεξάμεθα;

Τοιαύτην μέν οὖν.

Καὶ γυναικὸς ἄρα καὶ ἀνδρὸς ἡ αὐτὴ φύσις εἰς φυλακὴν πόλεως, πλὴν ὅσα άσθενεστέρα ἢ ἰσχυροτέρα ἐστίν.

Φαίνεται.

Καλ γυναϊκες άρα αί τοιαῦται τοῖς τοιούτοις ἀνδράσιν ἐκλεκτέαι ξυνοικεῖν b τε καὶ ξυμφυλάττειν, ἐπείπερ εἰσὶν ἱκαναὶ καὶ ξυγγενεῖς αὐτοῖς τὴν φύσιν. Πάνυ γε.

De Vogel, Greek Philosophy I

**b**. Ib., 457 c-d:

Τούτω, ἦν δ' ἐγώ, ἕπεται νόμος καὶ τοῖς ἔμπροσθεν τοῖς ἄλλοις, ὡς ἐγῷμαι, ὅδε.

Tís;

Τὰς γυναϊκας ταύτας τῶν ἀνδρῶν τούτων πάντων πάσας εἶναι κοινάς, ἰδία 457d δὲ μηδενὶ μηδεμίαν συνοικεῖν καὶ τούς παῖδας αὖ κοινούς, καὶ μήτε γονέα ἔκγονον εἰδέναι τὸν αὐτοῦ μήτε παῖδα γονέα.

Πολύ, ἔφη, τοῦτο ἐκείνου μεῖζον πρὸς ἀπιστίαν καὶ τοῦ δυνατοῦ πέρι καὶ

τοῦ ἀφελίμου.

the greatest advantage of

**287**—Ib., 462 a-463 c:

this system "Εχομεν οὖν τι μεῖζον κακὸν πόλει ἢ ἐκεῖνο ὁ ἄν αὐτὴν διασπῷ καὶ ποιῆ 462b πολλὰς ἀντὶ μιᾶς; ἢ μεῖζον ἀγαθὸν τοῦ ὁ ἄν ξυνδῆ τε καὶ ποιῆ μίαν;

Ούκ έχομεν.

Οὐκοῦν ἡ μὲν ἡδονῆς τε καὶ λύπης κοινωνία ξυνδεῖ, ὅταν ὅτι μάλιστα πάντες οἱ πολῖται τῶν αὐτῶν γιγνομένων τε καὶ ἀπολλυμένων παραπλησίως χαίρωσι καὶ λυπῶνται;

Παντάπασι μέν οδν, έφη.

'Η δέ γε τῶν τοιούτων ἰδίωσις διαλύει, ὅταν οἱ μὲν περιαλγεῖς, οἱ δὲ περιc χαρεῖς γίγνωνται ἐπὶ τοῖς αὐτοῖς παθήμασι τῆς πόλεώς τε καὶ τῶν ἐν τῆ πόλει;
Τί δ' οὕ:

Αρ' οὖν ἐχ τοῦδε τὸ τοιόνδε γίγνεται, ὅταν μὴ ἄμα φθέγγωνται ἐν τῆ πόλει τὰ τοιάδε ῥήματα, τό τε ἐμὸν καὶ τὸ οὐκ ἐμόν; καὶ περὶ τοῦ ἀλλοτρίου κατὰ ταὐτά;

Κομιδη μέν οδν.

Έν ἦτινι δὴ πόλει πλεῖστοι ἐπὶ τὸ αὐτὸ κατὰ ταὐτὰ τοῦτο λέγουσι τὸ ἐμὸν καὶ τὸ οὐκ ἐμόν, αὕτη ἄριστα διοικεῖται;

Πολύ γε.

Καὶ ἤτις δὴ ἐγγύτατα ἑνὸς ἀνθρώπου ἔχει; Οἶον ὅταν που ἡμῶν δάκτυλός του πληγῆ, πᾶσα ἡ κοινωνία ἡ κατὰ τὸ σῶμα πρὸς τὴν ψυχὴν τεταμένη εἰς d μίαν σύνταξιν τὴν τοῦ ἄρχοντος ἐν αὐτῆ ἤσθετό τε καὶ πᾶσα ἄμα ξυνήλγησεν μέρους πονήσαντος ὅλη, καὶ οὕτω δὴ λέγομεν ὅτι ὁ ἄνθρωπος τὸν δάκτυλον ἀλγεῖ καὶ περὶ ἄλλου ὁτουοῦν τῶν τοῦ ἀνθρώπου ὁ αὐτὸς λόγος, περί τε λύπης πονοῦντος μέρους καὶ περὶ ἡδονῆς ῥαίζοντος;

'Ο αὐτὸς γάρ, ἔφη ' καὶ τοῦτο ὁ ἐρωτᾶς, τοῦ τοιούτου ἐγγύτατα ἡ ἄριστα πολιτευομένη πόλις οἰκεῖ.

Ένὸς δή, οἶμαι, πάσχοντος τῶν πολιτῶν ὁτιοῦν ἢ ἀγαθὸν ἢ κακόν, ἡ τοιαύτη ε πόλις μάλιστά τε φήσει ἑαυτῆς εἶναι τὸ πάσχον, καὶ ἢ συνησθήσεται ἄπασα ἢ ξυλλυπήσεται.

'Ανάγκη, ἔφη, τήν γε εὔνομον.

"Ωρα ἂν εἴη, ἦν δ' ἐγώ, ἐπανιέναι ἡμῖν ἐπὶ τὴν ἡμετέραν πόλιν, καὶ τὰ τοῦ λόγου δμολογήματα σκοπεῖν ἐν αὐτῆ, εἰ αὐτὴ μάλιστ' ἔχει εἴτε καὶ ἄλλη τις μᾶλλον.

Οὐκοῦν χρή, ἔφη.

Τί οὖν; ἔστι μέν που καὶ ἐν ταῖς ἄλλαις πόλεσιν ἄρχοντές τε καὶ δῆμος, 463a έστι δὲ καὶ ἐν αὐτῆ;

"Есть.

Πολίτας μὲν δὴ πάντες οὖτοι ἀλλήλους προσεροῦσι;

Πῶς δ' ού;

'Αλλὰ πρὸς τῷ πολίτας τί ὁ ἐν ταῖς ἄλλαις δῆμος τοὺς ἄρχοντας προσαγορεύει;

Έν μὲν ταῖς πολλαῖς δεσπότας, ἐν δὲ ταῖς δημοκρατουμέναις αὐτὸ τοὔνομα τοῦτο, ἄρχοντας.

Τί δ' ὁ ἐν τῆ ἡμετέρα δῆμος; πρὸς τῷ πολίτας τί τοὺς ἄρχοντάς φησιν εἶναι;

Σωτῆράς τε καὶ ἐπικούρους, ἔφη.

Τί δ' οδτοι τὸν δῆμον;

Μισθοδότας τε καὶ τροφέας.

Οί δ' έν ταῖς ἄλλαις ἄρχοντες τούς δήμους;

Δούλους, ἔφη.

Τί δ' οἱ ἄρχοντες ἀλλήλους;

Ευνάρχοντας, έφη.

Τί δ' οἱ ἡμέτεροι;

Ευμφύλακας.

Έχεις οὖν εἰπεῖν τῶν ἀρχόντων τῶν ἐν ταῖς ἄλλαις πόλεσιν, εἴ τίς τινα έχει προσειπεῖν τῶν ξυναρχόντων τὸν μὲν ὡς οἰκεῖον, τὸν δ' ὡς ἀλλότριον;

Καὶ πολλούς γε.

Ούκοῦν τὸν μὲν οἰκεῖον ὡς ἑαυτοῦ νομίζει τε καὶ λέγει, τὸν δ' ἀλλότριον c ώς ούχ έαυτοῦ;

Οΰτω.

Τί δὲ οἱ παρὰ σοὶ φύλακες; ἔσθ' ὅστις αὐτῶν ἔχοι ἂν τῶν ξυμφυλάκων νομίσαι τινά ή προσειπεῖν ώς ἀλλότριον;

Οὐδαμῶς, ἔφη · παντὶ γὰρ ῷ ἂν ἐντυγχάνη τις, ἢ ὡς ἀδελφῷ ἢ ὡς ἀδελφῆ η ώς πατρί η ώς μητρί η ύει η θυγατρί η τούτων έκγόνοις η προγόνοις νομιεί έντυγχάνειν.

The value of it does not depend on its practical possibility. the possibi-288—a. Ib., 472 b-d:

lity of its realization

Οὐκοῦν, ἦν δ' ἐγώ, πρῶτον μὲν τόδε χρὴ ἀναμνησθῆναι, ὅτι ἡμεῖς ζητοῦντες δικαιοσύνην οἷόν ἐστι καὶ ἀδικίαν δεῦρο ήκομεν.

Χρή : ἀλλὰ τί τοῦτο; ἔφη.

Οὐδέν · ἀλλ' ἐἀν εὕρωμεν οἶόν ἐστι δικαιοσύνη, ἄρα καὶ ἄνδρα τὸν δίκαιον ἀξιώσομεν μηδὲν δεῖν αὐτῆς ἐκείνης διαφέρειν, ἀλλὰ πανταχῆ τοιοῦτον εἶναι 472c οἶον δικαιοσύνη ἐστίν; ἢ ἀγαπήσομεν ἐὰν ὅτι ἐγγύτατα αὐτῆς ἢ καὶ πλεῖστα τῶν ἄλλων ἐκείνης μετέχη;

Ούτως, έφη · άγαπήσομεν.

Παραδείγματος ἄρα ἕνεκα, ἢν δ' ἐγώ, ἐζητοῦμεν αὐτό τε δικαιοσύνην οἰόν ἐστι, καὶ ἄνδρα τὸν τελέως δίκαιον εἰ γένοιτο, καὶ οἰος ἂν εἴη γενόμενος, καὶ ἀδικίαν αὖ καὶ τὸν ἀδικώτατον, ἴνα εἰς ἐκείνους ἀποβλέποντες, οἰοι ἂν ἡμῖν φαίνωνται εὐδαιμονίας τε πέρι καὶ τοῦ ἐναντίου, ἀναγκαζώμεθα καὶ περὶ ἡμῶν ἀὐτῶν ὁμολογεῖν, δς ἂν ἐκείνοις ὅτι ὁμοιότατος ἢ, τὴν ἐκείνης μοῖραν ὁμοιοτάτην ἕξειν, ἀλλ' οὐ τούτου ἕνεκα, ἵν' ἀποδείξωμεν ὡς δυνατὰ ταῦτα γίγνεσθαι.

Τοῦτο μέν, ἔφη, ἀληθὲς λέγεις.

Οἴει ἂν οὖν ἦττόν τι ἀγαθὸν ζωγράφον εἶναι ὃς ἂν γράψας παράδειγμα οἴον ἂν εἴη ὁ κάλλιστος ἄνθρωπος καὶ πάντα εἰς τὸ γράμμα ἰκανῶς ἀποδοὺς μὴ ἔχη ἀποδεῖξαι ὡς καὶ δυνατὸν γενέσθαι τοιοῦτον ἄνδρα;

Μὰ Δί' οὐκ ἔγωγ', ἔφη.

**b.** Yet it is possible,—on one condition.

Ib. 473 c-e:

Ένὸς μὲν τοίνυν, ἢν δ' ἐγώ, μεταβαλόντος δοκοῦμέν μοι ἔχειν δεῖξαι ὅτι μεταπέσοι ἄν, οὐ μέντοι σμικροῦ γε οὐδὲ ῥαδίου, δυνατοῦ δέ.

Τίνος; ἔφη.

'Επ' αὐτὸ δή, ἦν δ' ἐγώ, εἶμι δ τῷ μεγίστῳ προσηκάζομεν κύματι. Εἰρησεται δ' οὖν, εἰ καὶ μέλλει γέλωτί τε ἀτεχνῶς ὥσπερ κῦμα ἐκγελῶν καὶ ἀδοξία κατακλύσειν. Σκόπει δὲ δ μέλλω λέγειν.

Λέγε, ἔφη.

what is a 289—To show the truth of this, a definition of "philosopher" should be given.

.3947

a. Ib., 475 e\*:

(We call philosophers) τούς τής άληθείας φιλοθεάμονας. Which is explained

as follows:

1p., 476 b4-d7; 479 e1-480a13:

ινθονούπού μενα, αύτου δε του καλού άδύνατος αύτων ή διάνοια την φύσιν ίδεϊν τε καί -loγqυοιμηβ νωτύοιοτ νῶτ κɨ br κιν πακ και πρηματα και σρορχ ίκαι καταξάποι Οί μέν που ήν δ' έγώ, φιλήκοοι καί φιλοθεάμονες τάς τε καλάς φωνάς

.Εχει λαρ ούν δή, έφη, ούτως.

ιοινώπο ύο αφά ότψα θακ νώφο βακι τε και έρακι το κακλό το ότψα τέ κό έδ έΟ

(vaja vio

σοι ζην; Σκόπει δέ. Το όνειρώττειν άρα ου τόδε έστίν, έάντε έν υπνω τις έάντ συν τις ήγηται έπι την γυώσιν αυτου δυνάμενος <del>έπεσθ</del>αι, δυαρ ή υπαρ βοκεϊ Ο ούν καλά μέν πράγματα νομίζων, αύτό δε κάλλος μήτε νομίζων μήτε, Καί μάλα.

Φ ότια στύα στόν κατέχοντα, και ούτε τα μετέχοντα κύτο ούτε ανία τα καί το καί Τί δέ; ὁ τάναντία τούτων ήγούμενός τέ τι αύτό καλόν και δυνάμενος καθοράν Εγώ γουν άν, ή δ ός, φαίην όνειρώττειν τόν τοιούτον.

έγρηγορώς το δμοιόν τω μή δμοιον, άλλ αυτό ήγήται είναι & εοικεν;

Καί μάλα, έφη, ΰπαρ. τά μετέχοντα ήγούμενος, ΰπαρ ἢ όναρ αὐ καὶ ούτος δοκεϊ σοι ζῆν;

είναι, του δε δόξαν ώς δοξάζοντος; Ούκουν τούτου μέν την διάνοιαν ώς γιγνώσκοντος γνώμην αν όρθως φαϊμεν

νώ 36 νι πάντα τάντα ούτω, δοξάζειν φήσομεν άπαντα, γιγνώσκειν δε ών άλλφ έπ' αύτο άγοντι δυναμένους έπεσθαι, και πολλά δίκαια, αύτο δε το Τούς άρα πολλά καλά θεωμένους, αύτό δε το καλόν μή δρώντας μηβ 479ε -- ινύο κέν ούν. ---

τον τους κατά ξεκαστα θεωμένους και ίελ κατά ταύτα όσαυτως δντα; Avárkn, špn.

Ανάγκη καί ταϋτα. άρ' ού γιγνώσκειν, άλλ' ού δοξάζειν;

καλόν ούδ άνέχεσθαι ώς τι ὄν; χρόας καλάς και τα τοιαυτ' έφαιμεν τούτους φιλεϊν τε και θεάσθαι, αύτό δέ τὸ γνώσίς έστιν, έκείνους δε έφ' οίς δόξα; η ού μνημονεύομεν ότι φωνάς τε καί 4808 Ο το ταϊαν και φονάς σε και φινείν τούτους μέν ταϊτα φήσομεν έφ' οίς

Μεμνήμεθα.

γος κζουσιν ούδέν.

Μή οὖν τι πλημμελήσομεν φιλοδόξους καλοῦντες αὐτούς μᾶλλον ἢ φιλοσόφους: Καὶ ἄρα ἡμῖν σφόδρα γαλεπανοῦσιν ἂν οὕτω λέγωμεν;

Ούκ, ἄν γέ μοι πείθωνται, ἔφη · τῶ γὰρ ἀληθεῖ γαλεπαίνειν οὐ θέμις.

Τούς αὐτὸ ἄρα ἔχαστον τὸ ὂν ἀσπαζομένους φιλοσόφους, ἀλλ' οὐ φιλοδόξους κλητέον:

Παντάπασι μέν οὖν.

### Rep. VI. definition

## c. Rep. VI 484 b:

φιλόσοφοι μέν οἱ τοῦ ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ ώσαύτως ἔχοντος δυνάμενοι ἐφάπτεσθαι, οί δὲ μὴ, ἀλλ' ἐν πολλοῖς καὶ παντοίως ἴσχουσιν πλανώμενοι οὐ φιλόσοφοι.

## a practical difficulty

290—Adeimantus broaches a difficulty; "Not everybody is perhaps able to contradict you with good arguments, Socrates", he says (VI 487c6):

έργω δὲ δρᾶν, ὅσοι ἂν ἐπὶ φιλοσοφίαν δρμήσαντες μὴ τοῦ πεπαιδεῦσθαι ένεκα άψάμενοι νέοι όντες ἀπαλλάττωνται, άλλὰ μακρότερον ἐνδιατρίψωσιν, τούς μέν πλείστους καὶ πάνυ άλλοκότους γιγνομένους, ίνα μὴ παμπονήρους είπωμεν, τούς δ'έπιεικεστάτους δοκούντας όμως τούτό γε ύπο τού έπιτηδεύματος οὖ σὐ ἐπαινεῖς πάσχοντας, ἀχρήστους ταῖς πόλεσι γιγνομένους.

Καὶ ἐγὼ ἀκούσας · Οἴει οὖν, εἶπον, τοὺς ταῦτα λέγοντας ψεύδεσθαι; Ούκ οίδα, ή δ' ός, άλλὰ τὸ σοὶ δοκοῦν ήδέως ἂν άκούοιμι.

'Αχούοις αν ότι έμοιγε φαίνονται τάληθη λέγειν. e

Τῆς μέντοι ἀχρηστίας τοὺς μὴ χρωμένους κέλευε (sc. τοὺς ταῦτα λέγον-489b τας) αἰτιᾶσθαι, ἀλλὰ μὴ τούς ἐπιεικεῖς.

### the education of the philosophers, as it

**291—a.** Rep. VI 497 e-498 c:

Σκόπει δὲ καὶ νῦν ὡς προθύμως καὶ παρακινδυνευτικῶς μέλλω λέγειν, ὅτι ought to be τούναντίον ή νῦν δεῖ τοῦ ἐπιτηδεύματος τούτου πόλιν ἄπτεσθαι.

Πῶς:

Νῦν μέν, ἢν δ' ἐγώ, οἱ καὶ ἀπτόμενοι μειράκια ὄντα ἄρτι ἐκ παίδων τὸ 498α μεταξύ οἰκονομίας και χρηματισμοῦ πλησιάσαντες αὐτοῦ τῷ χαλεπωτάτω άπαλλάττονται οἱ φιλοσοφώτατοι ποιούμενοι · λέγω δὲ χαλεπώτατον τὸ περὶ τούς λόγους : ἐν δὲ τῷ ἔπειτα, ἐἀν καὶ ἄλλων τοῦτο πραττόντων παρακαλούμενοι έθέλωσιν άκροαταί γίγνεσθαι, μεγάλα ήγοῦνται πάρεργον οἰόμενοι αὐτὸ δείν πράττειν πρός δὲ τὸ Υῆρας ἐκτὸς δή τινων ὀλίγων ἀποσβέννυνται πολύ b μᾶλλον τοῦ 'Ηρακλειτείου ἡλίου, ὅσον αὖθις οὐκ ἐξάπτονται.

Δεῖ δὲ πῶς; ἔφη.

Πᾶν τούναντίον · μειράκια μὲν ὄντα καὶ παῖδας μειρακιώδη παιδείαν καὶ φιλοσοφίαν μεταχειρίζεσθαι τῶν τε σωμάτων ἐν ὧ βλαστάνει τε καὶ ἀνδροῦται, εὖ μάλα ἐπιμελεῖσθαι, ὑπηρεσίαν φιλοσοφία κτωμένους προϊούσης

την έκει μοϊραν έπιστήσειν πρέπουσαν. μέλλοντας εύδαιμόνως βιώσεσθαι καί τελευτήσαντας τῷ βίφ τῷ βεβιωμένφ τότε ήδη άφέτους νέμεσθαι καί μηδέν άλλο πράττειν, δ τι μη πάρεργον, τούς νάσια. Εταν δε λήγη μεν ή βώμη, πολιτικών δε και στρατειών έκτός γίγνηται, σ 3ε της ήλικίας, εν ή ή ψυχή τελεούσθαι άρχεται, έπιτείνειν τα έκείνης γυμ-

and proved by higher studies. The aptitude of our future rulers must be tested very severely

Ip.  $204 c_{0}-202 p_{1}$ :

Την μακροτέραν τοίνυν, δ έταϊρε, έφην, περιιτέον τῷ τοιούτω, καί ούχ

Ού γάρ ταϋτα, έφη, μέγιστα, άλλ' έτι τι μεϊζον δικαιοσύνης τε καὶ ὧν τε και μάλιστα προσήκοντος μαθήματος έπι τέλος οδποτε ήζει. ήττον μανθάνοντι πονητέον ή γυμναζομένω. ή, δ νύν δή έλέγομεν, τού μεγίστου 504d

καί καθαρώτατα έξει, τῶν δε μεγίστων μή μεγίστας άξιοῦν είναι καί τὰς θ χείους αμικρού άξίοις πών ποιείν συντεινομένους όπως ότι άκριβέστατα θεάσασθαι, άλλά την τελεωτάτην άπεργασίαν μη παριέναι η ού γελοϊον έπί  $\mathbf{K}$ αὶ μεϊζον,  $\mathbf{\tilde{\eta}}$ ν δε έγώ, καὶ αυτύον τούτων ομχέ γε  $\mathbf{\tilde{\eta}}$ ν γειζον  $\mathbf{\tilde{\eta}}$  γειζον  $\mathbf{\tilde{\eta}}$ οιμγηοίτες:

ο τι αύτο λέγεις, οίει τιν' άν σε, έφη, άφείναι μή έρωτήσαντα τί έστιν; Καί μάλα, έφη, [άξιον το διανόημα] ΄ δ μέντοι μέγιστον μάθημα καί περί έρωι εξισκώ

τόλλα έπισταίμεθα, οίσθ' δτι ούδεν ήμεν δφελος, ώσπερ ούδ' εί κεκτήμεθά τι δτι αὐτην οὐχ ίκανῶς ἴσμεν εί δε μη ἴσμεν, άνευ δε ταύτης εί δτι μάλιστα λιμα γίγνεται. Και νύν σχεδόν οίσθ ότι μέλλω τούτο λέγειν, και πρός τούτφ πογγάκις άκήκοας, ή δή δίκαια καὶ τάλλα προσχρησάμενα χρήσιμα καὶ ώφέμενος. Οξικαι δε τούτο μάλλον · έπει ότι γε ή του άγαθου ίδέα μέγιστον μάθημα, κοας, νϋν δὲ ἢ οὐκ έννοεῖς ἢ αὐ διανοεῖ έμοὶ πράγματα παρέχειν άντιλαμβανό--γικώ τικών, άλλα και συ έρωτα. Πάντως αύτο ούν όλιγάκις άκή-

-υσηνει μέν ἄπασα ψυχή και τούτου ἔνεκα πάντα πράττει, άπομαντευ-Good ledge of the 1p" 202 q11-206 ps: the know-— . ὔοθαγά ὔοτ υ϶νά

brontren? δεϊν έσκοτώσθαι και έκείνους τούς βελτίστους έν τη πόλει, οίς πάντα έγχει- 5002 των άλλων εί τι δφελος ήν, περί δή το τοιούτον και τοσούτον ούτω φώμεν πίστει χρήσασθαι μονίμω οία και περί τα άλλα, διά τουτο μογισμανει καί 2o2e ομένη τι είναι, άπορούσα δε καί ούκ έχουσα λαβείν ίκανῶς τί ποτ έστίν ούδε

Οίμαι γούν, είπον, δίκαία τε καί καλά άγνοούμενα δτη ποτέ άγαθά έστιν, "Ηκιστά γ', ἔφη. οὐ πολλοῦ τινος ἄξιον φύλακα κεκτῆσθαι ἀν ἐαυτῶν τὸν τοῦτο ἀγνοοῦντα · μαντεύομαι δὲ μηδένα αὐτὰ πρότερον γνώσεσθαι ἰκανῶς.

Καλῶς γάρ, ἔφη, μαντεύει.

Ο Οὐκοῦν ἡμῖν ἡ πολιτεία τελέως κεκοσμήσεται, ἐὰν ὁ τοιοῦτος αὐτὴν ἐπισκοπῆ φύλαξ, ὁ τούτων ἐπιστήμων;

'Ανάγκη, ἔφη.

### the Good compared to the sun

292—Socr., being unable to answer directly the question of Glauco as to the nature of the Good, uses a parable.

Ib. 508 c-509 c:

'Οφθαλμοί, ήν δ' έγώ, οἴσθ' ὅτι, ὅταν μηκέτι ἐπ' ἐκεῖνά τις αὐτοὺς τρέπη ὧν ἂν τὰς χρόας τὸ ἡμερινὸν φῶς ἐπέχη, ἀλλὰ ὧν νυκτερινὰ φέγγη, ἀμβλυώττουσί τε καὶ ἐγγὺς φαίνονται τυφλῶν, ὥσπερ οὐκ ἐνούσης καθαρᾶς ὄψεως; Καὶ μάλα, ἔφη.

508d "Όταν δέ γ', οἶμαι, ὧν ὁ ἥλιος καταλάμπει, σαφῶς ὁρῶσι, καὶ τοῖς αὐτοῖς τούτοις ὅμμασιν ἐνοῦσα φαίνεται.

Τί μήν;

Οὕτω τοίνυν καὶ τὸ τῆς ψυχῆς ὧδε νόει · ὅταν μὲν οὖ καταλάμπει ἀλήθειά τε καὶ τὸ ὅν, εἰς τοῦτο ἀπερείσηται, ἐνόησέν τε καὶ ἔγνω αὐτὸ καὶ νοῦν ἔχειν φαίνεται · ὅταν δὲ εἰς τὸ τῷ σκότῳ κεκραμένον, τὸ γιγνόμενόν τε καὶ ἀπολλύμενον, δοξάζει τε καὶ ἀμβλυώττει ἄνω καὶ κάτω τὰς δόξας μεταβάλλον, καὶ ἔοικεν αὖ νοῦν οὐκ ἔχοντι.

"Εοικε γάρ.

Τοῦτο τοίνυν τὸ τὴν ἀλήθειαν παρέχον τοῖς γιγνωσκομένοις καὶ τῷ γιγνώσκοντι τὴν δύναμιν ἀποδιδὸν τὴν τοῦ ἀγαθοῦ ἰδέαν φάθι εἶναι · αἰτίαν δ' ἐπιστήμης οὖσαν καὶ ἀληθείας, ὡς γιγνωσκομένης μὲν διανοοῦ, οὕτω δὲ καλῶν ἀμφοτέρων ὄντων, γνώσεώς τε καὶ ἀληθείας, ἄλλο καὶ κάλλιον ἔτι τούτων ἡγούμενος αὐτὸ ὀρθῶς ἡγήσει · ἐπιστήμην δὲ καὶ ἀλήθειαν, ὥσπερ ἐκεῖ φῶς τε καὶ ὄψιν ἡλιοειδῆ μὲν νομίζειν ὀρθόν, ἥλιον δ' ἡγεῖσθαι οὐκ ὀρθῶς ἔχει, οὕτω καὶ ἐνταῦθα ἀγαθοειδῆ μὲν νομίζειν ταῦτ' ἀμφότερα ὀρθόν, ἀγαθὸν δὲ ἡγεῖσθαι ὁπότερον αὐτῶν οὐκ ὀρθόν, ἀλλ' ἔτι μειζόνως τιμητέον τὴν τοῦ ἀγαθοῦ ἔξιν.

'Αμήχανον κάλλος, ἔφη, λέγεις, εἰ ἐπιστήμην μὲν καὶ ἀλήθειαν παρέχει, αὐτὸ δ' ὑπὲρ ταῦτα κάλλει ἐστίν · οὐ γὰρ δήπου σύ γε ἡδονὴν αὐτὸ λέγεις.

Εὐφήμει, ἢν δ' ἐγώ · ἀλλ' ὧδε μᾶλλον τὴν εἰκόνα αὐτοῦ ἔτι ἐπισκόπει. Πῶς;

b Τὸν ἥλιον τοῖς ὁρωμένοις οὐ μόνον, οἶμαι, τὴν τοῦ ὁρᾶσθαι δύναμιν παρέχειν φήσεις, ἀλλὰ καὶ τὴν γένεσιν καὶ αὕξην καὶ τροφήν, οὐ γένεσιν αὐτὸν ὄντα. Πῶς γάρ;

Καὶ τοῖς γιγνωσκομένοις τοίνυν μὴ μόνον τὸ γιγνώσκεσθαι φάναι ὑπὸ τοῦ άγαθοῦ παρεῖναι, ἀλλὰ καὶ τὸ εἶναί τε καὶ τὴν οὐσίαν ὑπ' ἐκείνου αὐτοῖς προσεῖναι, οὐκ οὐσίας ὄντος τοῦ ἀγαθοῦ, ἀλλ' ἔτι ἐπέκεινα τῆς οὐσίας πρεσβεία καὶ δυνάμει ὑπερέγοντος.

Καὶ ὁ Γλαύκων μάλα γελοίως · "Απολλον, ἔφη, δαιμονίας ὑπερβολῆς.

Socrates

293—The next passage beautifully shows the eager willingness, but Glauco and non-understanding of the character of this knowledge on the part of Glauco.

Socr. replies (509 c<sup>3</sup>):

 $\Sigma$ ύ γάρ, ἦν δ' ἐγώ, αἴτιος, ἀναγκάζων τὰ ἐμοὶ δοκοῦντα περὶ αὐτοῦ λέγειν. Καὶ μηδαμῶς γ', ἔφη, παύση, εἰ μή τι, ἀλλὰ τὴν περὶ τὸν ἥλιον ὁμοιότητα αὖ διεξιών, εἴ πη ἀπολείπεις.

'Αλλὰ μήν, εἶπον, συχνά γε ἀπολείπω.

Μηδε σμικρόν τοίνυν, έφη, παραλίπης.

Οἶμαι μέν, ἦν δ' ἐγώ, καὶ πολύ · ὅμως δέ, ὅσα γ' ἐν τῷ παρόντι δυνατόν, έκων ούκ άπολείψω.

Μή γάρ, ἔφη.

## **294**—Ib., 509 d-511 e:

Νόησον τοίνυν, ἢν δ' ἐγώ, ὥσπερ λέγομεν, δύο αὐτὼ εἶναι, καὶ βασιλεύειν What Socr. τὸ μὲν νοητοῦ γένους τε καὶ τόπου, τὸ δ' αὖ ὁρατοῦ, ἴνα μὴ οὐρανοῦ εἰπὼν about it. δόξω σοι σοφίζεσθαι περὶ τὸ ὄνομα. 'Αλλ' οὖν ἔχεις ταῦτα διττὰ εἴδη, ὁρατόν, the visible νοητόν;

Two realms: and the intelligible.

"Έχω.

"Ωσπερ τοίνυν γραμμήν δίχα τετμημένην λαβών άνισα τμήματα, πάλιν these two τέμνε ἐκάτερον τὸ τμῆμα ἀνὰ τὸν αὐτὸν λόγον, τό τε τοῦ ὁρωμένου γένους καὶ parts each divided into τὸ τοῦ νοουμένου, καί σοι ἔσται σαφηνεία καὶ ἀσαφεία πρὸς ἄλληλα ἐν μὲν τῷ ὁρωμένῳ τὸ μὲν ἔτερον τμῆμα εἰκόνες. Λέγω δὲ τὰς εἰκόνας πρῶτον μὲν τὰς σκιάς, ἔπειτα τὰ ἐν τοῖς ὕδασι φαντάσματα καὶ ἐν τοῖς ὅσα πυκνά τε καὶ 510a λεῖα καὶ φανὰ ξυνέστηκεν, καὶ πᾶν τὸ τοιοῦτον, εἰ κατανοεῖς.

'Αλλά κατανοῶ.

Τὸ τοίνυν ἔτερον τίθει ῷ τοῦτο ἔοικεν, τά τε περὶ ἡμᾶς ζῷα καὶ πᾶν τὸ φυτευτόν καὶ τὸ σκευαστὸν ὅλον γένος.

Τίθημι, έφη.

Η καὶ ἐθέλοις ἂν αὐτὸ φάναι, ἢν δ' ἐγώ, διηρῆσθαι ἀληθεία τε καὶ μή, ὡς τὸ δοξαστὸν πρὸς τὸ γνωστόν, ούτω τὸ όμοιωθὲν πρὸς τὸ ῷ ώμοιώθη;

Έγωγ', ἔφη, καὶ μάλα.

Σκόπει δη αὖ καὶ την τοῦ νοητοῦ τομην ἢ τμητέον.

Пñ:

<sup>7</sup>Ηι τὸ μὲν αὐτοῦ τοῖς τότε μιμηθεῖσιν ὡς εἰκόσιν χρωμένη ψυχὴ ζητεῖν ἀναγκάζεται ἐξ ὑποθέσεων, οὐκ ἐπ' ἀρχὴν πορευομένη, ἀλλ' ἐπὶ τελευτήν <sup>1</sup>, τὸ δ' αὖ ἕτερον, τὸ ἐπ' ἀρχὴν ἀνυπόθετον, ἐξ ὑποθέσεως ἰοῦσα καὶ ἄνευ ὧνπερ ἐκεῖνο εἰκόνων, αὐτοῖς εἴδεσι δι' αὐτῶν τὴν μέθοδον ποιουμένη <sup>2</sup>.

Ταῦτ', ἔφη, ἃ λέγεις, οὐχ ἱκανῶς ἔμαθον.

the hypothe- 'Αλλ' αῦθις, ἢν δ' ἐγώ · ῥᾶον γὰρ τούτων προειρημένων μαθήσει. Οἶμαι ses of mathematics γάρ σε εἰδέναι ὅτι οἱ περὶ τὰς γεωμετρίας τε καὶ λογισμούς καὶ τὰ τοιαῦτα πραγματευόμενοι, ὑποθέμενοι τό τε περιττὸν καὶ τὸ ἄρτιον καὶ τὰ σχήματα καὶ γωνιῶν τριττὰ εἴδη καὶ ἄλλα τούτων ἀδελφὰ καθ' ἐκάστην μέθοδον, ταῦτα μὲν ὡς εἰδότες, ποιησάμενοι ὑποθέσεις αὐτά, οὐδένα λόγον οὕτε αὐτοῖς οὕτε ἄλλοις ἔτι ἀξιοῦσι περὶ αὐτῶν διδόναι ὡς παντὶ φανερῶν, ἐκ τούτων δ' ἀρχόμενοι τὰ λοιπὰ ἤδη διεξιόντες τελευτῶσιν ὁμολογουμένως ἐπὶ τοῦτο οὖ ἄν ἐπὶ σκέψιν ὁρμήσωσι.

Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη, τοῦτό γε οἶδα.

Οὐκοῦν καὶ ὅτι τοῖς ὁρωμένοις εἴδεσι προσχρῶνται καὶ τοὺς λόγους περὶ αὐτῶν ποιοῦνται, οὐ περὶ τοὑτων διανοούμενοι, ἀλλ' ἐκείνων πέρι οἶς ταῦτα ἔοικε, τοῦ τετραγώνου αὐτοῦ ἔνεκα τοὺς λόγους ποιούμενοι καὶ διαμέτρου ³ αὐτῆς, ἀλλ' οὐ ταύτης ἡν γράφουσιν, καὶ τἄλλ' οὕτως, αὐτὰ μὲν ταῦτα ἃ e πλάττουσίν τε καὶ γράφουσιν, ὧν καὶ σκιαὶ καὶ ἐν ὕδασιν εἰκόνες εἰσίν, τούτοις μὲν ὡς εἰκόσιν αὖ χρώμενοι, ζητοῦντές τε αὐτὰ ἐκεῖνα ἰδεῖν ἃ οὐκ ἂν ἄλλως 511a ἴδοι τις ἡ τῆ διανοία.

'Αληθῆ, ἔφη, λέγεις.

Τοῦτο τοίνυν νοητὸν μὲν τὸ εἶδος ἔλεγον, ὑποθέσεσι δ' ἀναγκαζομένην ψυχὴν χρῆσθαι περὶ τὴν ζήτησιν αὐτοῦ, οὐκ ἐπ' ἀρχὴν ἰοῦσαν, ὡς οὐ δυναμένην τῶν ὑποθέσεων ἀνωτέρω ἐκβαίνειν, εἰκόσι δὲ χρωμένην αὐτοῖς τοῖς ὑπὸ τῶν κάτω ἀπεικασθεῖσιν καὶ ἐκείνοις πρὸς ἐκεῖνα ὡς ἐναργέσι δεδοξασμένοις τε καὶ τετιμημένοις.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The division is represented in this way:



<sup>3</sup> the diagonal.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I.e.: not giving account of the hypotheses themselves, but achieving the demonstration.

Μανθάνω, έφη, ότι τὸ ὑπὸ ταῖς γεωμετρίαις τε καὶ ταῖς ταύτης ἀδελφαῖς τέχναις λέγεις.

Τὸ τοίνυν ἔτερον μάνθανε τμημα τοῦ νοητοῦ λέγοντά με τοῦτο οὖ αὐτὸς ό λόγος ἄπτεται τῆ τοῦ διαλέγεσθαι δυνάμει. τὰς ὑποθέσεις ποιούμενος οὐκ άργάς, άλλὰ τῷ ὄντι ὑποθέσεις, οἶον ἐπιβάσεις τε καὶ ὁρμάς, ἵνα μέγρι τοῦ hypotheses άνυποθέτου ἐπὶ τὴν τοῦ παντὸς ἀρχὴν ἰών, ἀψάμενος αὐτῆς, πάλιν αὖ ἐχόμενος τῶν ἐκείνης ἐχομένων, οὕτως ἐπὶ τελευτὴν καταβαίνη, αἰσθητῷ παντάπασιν help to rise ούδενὶ προσχρώμενος, ἀλλ' εἴδεσιν αὐτοῖς δι' αὐτῶν εἰς αὐτά, καὶ τελευτᾶ είς είδη.

Dialectic does not take the as ἀρχαί, above them

Μανθάνω, ἔφη, ἱκανῶς μὲν οὕ (δοκεῖς γάρ μοι συχνὸν ἔργον λέγειν), ὅτι μέντοι βούλει διορίζειν σαφέστερον είναι το ύπο της τοῦ διαλέγεσθαι ἐπιστήμης τοῦ ὄντος τε καὶ νοητοῦ θεωρούμενον ἢ τὸ ὑπὸ τῶν τεχνῶν καλουμένων, αίς αἱ ὑποθέσεις ἀρχαὶ καὶ διανοία μὲν ἀναγκάζονται, ἀλλὰ μὴ αἰσθήσεσιν αὐτὰ θεᾶσθαι οἱ θεώμενοι, διὰ δὲ τὸ μὴ ἐπ' ἀρχὴν ἀνελθόντες σκοπεῖν, ἀλλ' έξ ύποθέσεων, νοῦν οὐκ ἴσχειν περὶ αὐτὰ δοκοῦσί σοι, καίτοι νοητῶν ὄντων μετά άρχης. Διάνοιαν δε καλείν μοι δοκείς την των γεωμετρικών τε καί την τῶν τοιούτων ἔξιν, ἀλλ' οὐ νοῦν, ὡς μεταξύ τι δόξης τε καὶ νοῦ τὴν διάνοιαν οὖσαν.

of cognition

Ίκανώτατα, ἦν δ' ἐγώ, ἀπεδέξω. Καί μοι ἐπὶ τοῖς τέτταρσι τμήμασι τέτταρα Four stages ταῦτα παθήματα ἐν τῆ ψυχῆ γιγνόμενα λαβέ, νόησιν μὲν ἐπὶ τῷ ἀνωτάτω, διάνοιαν δὲ ἐπὶ τῷ δευτέρω, τῷ τρίτω δὲ πίστιν ἀπόδος καὶ τῷ τελευταίω είκα- e σίαν 1, καὶ τάξον αὐτὰ ἀνὰ λόγον, ὥσπερ ἐφ' οἶς ἐστιν ἀληθείας μετέχειν, οὕτω ταῦτα σαφηνείας ἡγησάμενος μετέχειν.

Μανθάνω, έφη, καὶ ξυγχωρῶ καὶ τάττω ὡς λέγεις.

295—Plato illustrates the condition of man and the task education Rep. VII, the has in this situation, by the famous allegory of the den.

allegory of the den

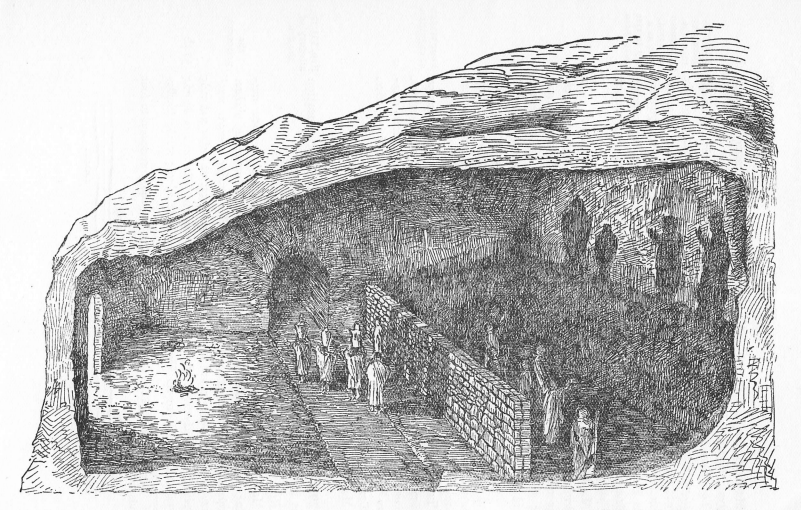
# Rep. VII 514 a-517 c:

Μετὰ ταῦτα δή, εἶπον, ἀπείκασον τοιούτω πάθει τὴν ἡμετέραν φύσιν παιδείας τε πέρι καὶ ἀπαιδευσίας. Ἰδὲ γὰρ ἀνθρώπους οἶον ἐν καταγείῳ οἰκήσει σπηλαιώδει, άναπεπταμένην πρός το φῶς τὴν εἴσοδον ἐχούση μακράν παρ' άπαν τὸ σπήλαιον, ἐν ταύτη ἐκ παίδων ὄντας ἐνδεσμοῖς καὶ τὰ σκέλη καὶ τοὺς αὐχένας, ὥστε μένειν τε αὐτοῦ εἴς τε τὸ πρόσθεν μόνον ὁρᾶν, κύκλω δὲ τὰς κεφαλάς ύπο τοῦ δεσμοῦ άδυνάτους περιάγειν, φῶς δὲ αὐτοῖς πυρός ἄνωθεν

the prisoners

<sup>1</sup> The four parts of the line, as divided according to 510b, correspond to four kinds of cognition.





Drawing of P. T. A. Swillens, Utrecht.

καὶ πόρρωθεν καόμενον ὅπισθεν αὐτῶν, μεταξύ δὲ τοῦ πυρὸς καὶ τῶν δεσμωτῶν έπάνω όδόν, παρ' ην ίδε τειχίον παρωκοδομημένον, ώσπερ τοῖς θαυματοποιοῖς πρὸ τῶν ἀνθρώπων πρόκειται τὰ παραφράγματα, ὑπὲρ ὧν τὰ θαύματα δεικνύασιν.

'Ορῶ, ἔφη.

"Όρα τοίνυν παρά τοῦτο τὸ τειχίον φέροντας ἀνθρώπους σκεύη τε παντοδαπά ὑπερέχοντα τοῦ τειχίου καὶ ἀνδριάντας καὶ ἄλλα ζῷα λίθινά τε καὶ ξύλινα καὶ παντοῖα εἰργασμένα, οἶον εἰκὸς τοὺς μὲν φθεγγομένους, τοὺς δὲ σιγώντας τῶν παραφερόντων 1.

the low wall and the moving figures

"Ατοπον, ἔφη, λέγεις εἰκόνα καὶ δεσμώτας ἀτόπους.

'Ομοίους ήμιν, ήν δ' έγώ ' τους γάρ τοιούτους πρώτον μέν έαυτών τε καὶ άλλήλων οἴει ἄν τι ἑωρακέναι άλλο πλὴν τὰς σκιὰς τὰς ὑπὸ τοῦ πυρὸς εἰς τὸ καταντικρύ αὐτῶν τοῦ σπηλαίου προσπιπτούσας;

Πῶς γάρ, ἔφη, εἰ ἀκινήτους γε τὰς κεφαλὰς ἔχειν ἠναγκασμένοι εἶεν διὰ βίου; 515b

Τί δὲ τῶν παραφερομένων; οὐ ταὐτὸν τοῦτο;

Τί μήν;

Εί οὖν διαλέγεσθαι οἶοί τ' εἶεν πρὸς ἀλλήλους, οὐκ αὐτὰ ἡγεῖ ἂν τὰ ὄντα αὐτούς νομίζειν ὀνομάζειν, <ὀνομάζοντας> άπερ ὁρῶεν;

'Ανάγκη.

Τί δ' εί καὶ ἡχὼ τὸ δεσμωτήριον ἐκ τοῦ καταντικρύ ἔχοι; ὁπότε τις τῶν παριόντων φθέγξαιτο, οξει αν άλλο τι αύτους ήγεῖσθαι το φθεγγόμενον ή τήν παριοῦσαν σκιάν;

 $M\grave{\alpha}~\Delta i'$  oùr ĕywy', ĕφη.

Παντάπασι δή, ἦν δ' ἐγώ, οἱ τοιοῦτοι οὐκ ἂν ἄλλο τι νομίζοιεν τὸ ἀληθὲς ἢ τὰς τῶν σκευαστῶν σκιάς.

Πολλή ἀνάγκη, ἔφη.

Σκόπει δή, ἢν δ' ἐγώ, αὐτῶν λύσιν τε καὶ ἴασιν τῶν δεσμῶν καὶ τῆς ἀφροσύνης, οία τις αν είη, εί φύσει τοιάδε ξυμβαίνοι αὐτοῖς ΄ ὁπότε τις λυθείη καὶ άναγκάζοιτο έξαίφνης άνίστασθαί τε καὶ περιάγειν τὸν αὐχένα καὶ βαδίζειν καὶ πρὸς τὸ φῶς ἀναβλέπειν, πάντα δὲ ταῦτα ποιῶν ἀλγοῖ τε καὶ διὰ τὰς μαρμαρυγάς άδυνατοῖ καθορᾶν ἐκεῖνα ὧν τότε τὰς σκιὰς ἑώρα, τί ἂν οἴει αὐτὸν εἰπεῖν, εἴ τις αὐτῷ λέγοι ὅτι τότε μὲν ἑώρα φλυαρίας, νῦν δὲ μᾶλλόν τι ἐγγυτέρω τοῦ όντος καὶ πρὸς μᾶλλον όντα τετραμμένος ὀρθότερον βλέποι, καὶ δὴ καὶ ἕκαστον τῶν παριόντων δεικνύς αὐτῷ ἀναγκάζοι ἐρωτῶν ἀποκρίνεσθαι ὅ τι ἔστιν; οὐκ οἴει αὐτὸν ἀπορεῖν τε ἂν καὶ ἡγεῖσθαι τὰ τότε ὁρώμενα ἀληθέστερα ἢ τὰ νῦν δεικνύμενα;

Πολύ γ', ἔφη.

Οὐκοῦν κἂν εἰ πρὸς αὐτὸ τὸ φῶς ἀναγκάζοι αὐτὸν βλέπειν, ἀλγεῖν τε ἂν τὰ e

The prisoners would mistake the shadows for realities.

The scene might be represented as in the sketch on p. 204.

όμματα καὶ φεύγειν ἀποστρεφόμενον πρὸς ἐκεῖνα & δύναται καθορᾶν, καὶ νομίζειν ταῦτα τῷ ὄντι σαφέστερα τῷν δεικνυμένων;

Ούτως, έφη.

unwards. by excess of light.

When dragged Εί δέ, ήν δ' έγώ, έντεῦθεν ἕλκοι τις αὐτὸν βία διὰ τραγείας τῆς ἀναβάσεως upwarus, they would καὶ ἀνάντους, καὶ μὴ ἀνιείη πρὶν ἐξελκύσειεν εἰς τὸ τοῦ ἡλίου φῶς, ἄρα οὐχὶ be dazzled όδυνᾶσθαί τε αν καὶ άγανακτεῖν έλκόμενον, καὶ ἐπειδὴ πρὸς τὸ φῶς ἔλθοι, αὐγῆς ἂν ἔγοντα τὰ ὅμματα μεστὰ ὁρᾶν οὐδ' ἂν ἐν δύνασθαι τῶν νῦν λεγομένων 516α άληθῶν;

Ού γὰρ ἄν, ἔφη, ἐξαίφνης γε.

Συγηθείας δή, οἶμαι, δέοιτ' ἄν, εἰ μέλλοι τὰ ἄνω ὄψεσθαι. Καὶ πρῶτον μὲν τὰς σχιὰς ἄν ῥᾶστα καθορῷ, καὶ μετὰ τοῦτο ἐν τοῖς ὕδασι τά τε τῶν ἀνθρώπων καὶ τὰ τῶν ἄλλων εἴδωλα, ὕστερον δὲ αὐτά ἐκ δὲ τούτων τὰ ἐν τῷ οὐρανῷ καὶ αὐτὸν τὸν οὐρανὸν νύκτωρ ἂν ράον θεάσαιτο, προσβλέπων τὸ τῶν ἄστρων b τε καὶ σελήνης φῶς, ἢ μεθ' ἡμέραν τὸν ἥλιόν τε καὶ τὸ τοῦ ἡλίου.

Πῶς δ' οὔ:

At length they would

Τελευταΐον δή, οἶμαι, τὸν ήλιον, οὐκ ἐν ὕδασιν οὐδ' ἐν ἀλλοτρία ἔδρα φαντάσthey would see the sun, ματα αὐτοῦ, ἀλλ' αὐτὸν καθ' αὑτὸν ἐν τῆ αὐτοῦ χώρα δύναιτ' ἂν κατιδεῖν καὶ θεάσασθαι οἶός ἐστιν.

'Αναγκαῖον, ἔφη.

Καὶ μετὰ ταῦτ' ἂν ήδη συλλογίζοιτο περὶ αὐτοῦ ὅτι αὐτὸς ὁ τάς τε ὥρας παρέχων καὶ ἐνιαυτοὺς καὶ πάντα ἐπιτροπεύων τὰ ἐν τῷ ὁρωμένῳ τόπῳ, καὶ c ἐκείνων ὧν σφεῖς ἑώρων τρόπον τινὰ πάντων αἴτιος.

 $\Delta$ ηλον, ἔφη, ὅτι ἐπὶ ταῦτα ἂν μετ' ἐκεῖνα ἔλθοι.

Τί οὖν; ἀναμιμνησκόμενον αὐτὸν τῆς πρώτης οἰκήσεως καὶ τῆς ἐκεῖ σοφίας καὶ τῶν τότε ξυνδεσμωτῶν οὐκ ἂν οἴει αύτὸν μὲν εὐδαιμονίζειν τῆς μεταβολῆς, τούς δὲ ἐλεεῖν;

Καὶ μάλα.

Τιμαί δὲ καὶ ἔπαινοι εἴ τινες αὐτοῖς ἦσαν τότε παρ' ἀλλήλων καὶ γέρα τῷ d δξύτατα καθορώντι τὰ παριόντα, καὶ μνημονεύοντι μάλιστα ὅσα τε πρότερα αὐτῶν καὶ ὕστερα εἰώθει καὶ ἄμα πορεύεσθαι, καὶ ἐκ τούτων δὴ δυνατώτατα άπομαντευομένω το μέλλον ήξειν, δοχεῖς ᾶν αὐτον ἐπιθυμητικῶς αὐτῶν ἔχειν καὶ ζηλοῦν τούς παρ' ἐκείνοις τιμωμένους τε καὶ ἐνδυναστεύοντας, ἢ τὸ τοῦ Ομήρου ἂν πεπονθέναι καὶ σφόδρα βούλεσθαι ,,ἐπάρουρον ἐόντα θητευέμεν άλλω, ανδρί παρ' ακλήρω" και ότιοῦν αν πεπονθέναι μαλλον ή 'κεῖνά δοξάζειν καὶ ἐκείνως ζῆν;

Ούτως, έφη, έγωγε οίμαι, πᾶν μᾶλλον πεπονθέναι ἂν δέξασθαι ἢ ζῆν ἐκείνως. Καὶ τόδε δὴ ἐννόησον, ἦν δ' ἐγώ. Εἰ πάλιν ὁ τοιοῦτος καταβὰς εἰς τὸν αὐτὸν θᾶκον καθίζοιτο, ἄρ' οὐ σκότους <ἂν> ἀνάπλεως σχοίη τούς ὀφθαλμούς, ἐξαίφνης ήκων έκ τοῦ ήλίου;

άνάγειν, εἴ πως ἐν ταῖς χερσί δύναιντο λαβεῖν καὶ ἀποκτείνειν, ἀποκτεινύναι ἄν; ίπκ ετ νιεύλ πτυσοριεχιπέ νότ ίπκ ; ιπνέί ωνὰ ιπθοποιεπ έδύο νοιξά κύο ιτο ίναι λεγοιτο ἄν περί αυτός άναβας άνω διεφθαρμένος ήγει τὰ διμματα, καί ούτος δ' δ χρόνος μη πάνυ δλίγος είη της συνηθείας, άρ' ού γέλωτ' άν παράσχοι, τοϊς άει δεσμώταις έκείνοις, εν ῷ ἀμβλυώττει, πρίν καταστήναι ² τὰ ὅμματα, 5172 Τάς δέ δή σκιάς έκείνας πάλιν εί δέοι αύτύν γνωματεύοντα Ι διαμιλλάσθαι Καί μάλα γ', έφη.

άκούειν. Θεός δέ που οίδεν εί άληθής οῦσα τυγχάνει. Τά δ' οῦν έμοὶ φαινόμενα είθουν τιθείς ούχ άμαρτήσει της γ' έμης έλπιδος, έπειδη ταύτης έπιθυμείς είχυψ είτε νοπότ νότρον νότ είε γήτ ωνώ νωτ νωθ μαν γισωβωνώ ωνώ 36 νήτ τηρίου οἰκήσει ἀφομοιοϋντα, τό δε τοῦ πυρός εν αὐτῆ φῶς τῆ τοῦ ἡλίου δυνάμει · τοις ξιπροσθεν λεγομένοις, την μεν δι' όψεως φαινομένην έδραν τη του δεσμωparable eidt to Ταύτην τοίνυν, ήν δ' έγω, την είκονα, ῷ φίλε Γλαύκων, προσαπτέον ἄπασαν explanation

έμφρόνως πράξειν η ίδία η δημοσία. κυρία άλήθειαν και νούν παρασχομένη, και ότι δεϊ ταύτην ίδεϊν τόν μέλλοντα αίτια, έν τε όρατῷ φῶς και τον τούτον κύριον τεκούσα, έν τε νογτῷ αύτη

Ο νώλων ίχιν στ νώθος γτύν νωτιώτ πούπ καλ ρώ ικνίσ κελισιγολίνο έδ κοίσθφο ούτω φαίνεται, έν τῷ γνωστῷ τελευταία ἡ τοῦ ἀγαθοῦ ἰδέα καὶ μόγις ὁρᾶσθαι,

Ευνοίομαι, έφη, και έγώ, όν γε δή τρόπον δύναμαι.

ινωτνόδί ετοπώπ ήμ νηνύσοιακιδ νήτύα νώτ όπό ατύατ ιατεν

**369—Ip.**, 517 c-518 b:

.γφέδρα γ', έφη.

Είκός μέντοι, έφη. μένην είκόνα τοῦτ' ἔχει. p αύτων αξ φυχαί διατρίβειν · είκός γάρ που ούτως, είπερ αδ κατά την προειρηof man έλθόντες ούχ έθέλουσιν τά τῶν ἀνθρώπων πράττειν, ἄλλ, ἄνω ἀεὶ ἐπείγονται this condition \*Ιθι τοίνυν, η ν δ' έγώ, και τόδε ξυνοιήθητι και μη θαυμάσης ότι οί ένταϋθα quences of

γ άγαλμάτων ὧν αί σκιαί, καί διαμιλλάσθαι περί τούτου, ὅτη ποτε ὑπολαμβάγωικο σκιαστηρίοις ή άλλοθί που άγωνίζεσθαι περί τως τοιθηπακιου σκιών άμβλυώττων καί πρίν ίκανῶς συνήθης γενέσθαι τῷ παρόντι σκότῷ άναγκαατις έλθών κακά ἀσχημονεί τε και φαίνεται σφόδρα γελοϊος έτι Τί δέ; πόδε οίει τι θαυμαστόν, εί άπο θείων, ήν δ' έγώ, θεωριών έπι τά

γίγνονται έπιταράξεις διμμασιν, έκ τε φωτός είς σκότος μεθισταμένων καί έκ Αλλ' εί νοϋν γε έχοι τις, ήν δ' έγώ, μεμνητ' αν ότι διτταί καί άπο διττων 518a. Ούδ όπωστιούν θαυμαστόν, έφη.

before his eyes have got accustomed to the darkness. measuring the shadows.

σκότους εἰς φῶς. Ταὐτὰ δὲ ταῦτα νομίσας γίγνεσθαι καὶ περὶ ψυχήν, ὁπότε ἔδοι θορυβουμένην τινὰ καὶ ἀδυνατοῦσάν τι καθορᾶν, οὐκ ἂν ἀλογίστως γελῷ, ἀλλ' ἐπισκοποῖ ἂν πότερον ἐκ φανοτέρου βίου ἤκουσα ὑπὸ ἀηθείας ἐσκότωται, b ἢ ἐξ ἀμαθίας πλείονος εἰς φανότερον ἰοῦσα ὑπὸ λαμπροτέρου μαρμαρυγῆς ἐμπέπλησται, καὶ οὕτω δὴ τὴν μὲν εὐδαιμονίσειεν ἂν τοῦ πάθους τε καὶ βίου, τὴν δὲ ἐλεήσειεν, καὶ εἰ γελᾶν ἐπ' αὐτῆ βούλοιτο, ἤττον ἂν καταγέλαστος ὁ γέλως αὐτῷ εἴη ἢ ὁ ἐπὶ τῆ ἄνωθεν ἐκ φωτὸς ἡκούση.

Καὶ μάλα, ἔφη, μετρίως λέγεις.

the consequences of it as to education

d

297—a. Ib., 518 b-d:

Δεῖ δή, εἶπον, ἡμᾶς τοιόνδε νομίσαι περὶ αὐτῶν, εἰ ταῦτ' ἀληθῆ · τὴν παιδείαν οὐχ οἵαν τινὲς ἐπαγγελλόμενοί φασιν εἶναι τοιαύτην καὶ εἶναι. Φασὶ δέ που οὐκ ἐνούσης ἐν τἢ ψυχἢ ἐπιστήμης σφεῖς ἐντιθέναι, οἶον τυφλοῖς ὀφθαλμοῖς ὄψιν ἐντιθέντες.

Φασί γάρ οὖν, ἔφη.

'Ο δέ γε νῦν λόγος, ἢν δ' ἐγώ, σημαίνει ταύτην τὴν ἐνοῦσαν ἑκάστου δύναμιν ἐν τἢ ψυχἢ καὶ τὸ ὅργανον ῷ καταμανθάνει ἕκαστος, οἶον εἰ ὅμμα μὴ δυνατὸν ἢν ἄλλως ἢ ξὺν ὅλῳ τῷ σώματι στρέφειν πρὸς τὸ φανὸν ἐκ τοῦ σκοτώδους, οὕτω ξὺν ὅλῃ τἢ ψυχἢ ἐκ τοῦ γιγνομένου περιακτέον εἶναι, ἕως ἀν εἰς τὸ ὂν καὶ τοῦ ὄντος τὸ φανότατον δυνατὴ γένηται ἀνασχέσθαι θεωμένη · τοῦτο δ' εἶναί φαμεν τἀγαθόν · ἢ γάρ;

Nai.

Τούτου τοίνυν, ήν δ' έγώ, αὐτοῦ τέχνη ἂν εἴη, τῆς περιαγωγῆς, τίνα τρόπον ὡς ῥῷστά τε καὶ ἀνυσιμώτατα μεταστραφήσεται, οὐ τοῦ ἐμποιῆσαι αὐτῷ τὸ ὁρᾶν, ἀλλ' ὡς ἔχοντι μὲν αὐτό, οὐκ ὀρθῶς δὲ τετραμμένῳ οὐδὲ βλέποντι οἶ ἔδει, τοῦτο διαμηχανήσασθαι.

"Εοικεν γάρ, ἔφη.

With this passage cp. the doctrine of the anamnesis, exposed in the *Meno*, 81a-86c. Socr. there is replying to the eristical argument that it is impossible to seek (ὡς οὐκ ἄρα ἔστιν ζητεῖν ἀνθρώπῳ). For you cannot seek for a thing you don't know. He rejects this argument, referring to the doctrine of the immortality of the soul, taught by some wise men, priests and priestesses.

this passage compared to the doctrine of anamnesis

b. Pl., Meno 81 b3-6; c5-d5:

the doctrine Φασὶ γὰρ τὴν ψυχὴν τοῦ ἀνθρώπου εἶναι ἀθάνατον καὶ τοτὲ μὲν τελευτᾶν, in the Meno ὁ δὴ ἀποθνήσκειν καλοῦσι, τοτὲ δὲ πάλιν γίγνεσθαι, ἀπόλλυσθαι δ' οὐδέποτε · δεῖν δὴ διὰ ταῦτα ὡς ὁσιώτατα διαβιῶναι τὸν βίον · —

8IC "Ατε οὖν ἡ ψυχὴ ἀθάνατός τε οὖσα καὶ πολλάκις γεγονυῖα, καὶ ἑωρακοῦα καὶ τὰ ἐνθάδε καὶ τὰ ἐν "Αιδου πάντα χρήματα, οὐκ ἔστιν ὅ τι οὐ μεμά-

θηκεν : ὥστε οὐδὲν θαυμαστόν καὶ περὶ ἀρετῆς καὶ περὶ ἄλλων οἶόν τ' εἶναι αὐτὴν ἀναμνησθῆναι, ἄ γε καὶ πρότερον ἠπίστατο. "Ατε γὰρ τῆς φύσεως άπάσης συγγενοῦς οὔσης καὶ μεμαθηκυίας τῆς ψυχῆς ἄπαντα, οὐδὲν κωλύει d εν μόνον ἀναμνησθέντα, δ δή μάθησιν καλοῦσιν ἄνθρωποι, τἇλλα πάντα αὐτὸν άνευρεῖν, ἐάν τις ἀνδρεῖος ἢ καὶ μὴ ἀποκάμνη ζητῶν τὸ γὰρ ζητεῖν ἄρα καὶ τὸ μανθάνειν ἀνάμνησις ὅλον ἐστίν.

### c. Cf. Pl., Phaedo 72 e:

κατ' ἐκεῖνόν γε τὸν λόγον, ὧ Σώκρατες, εἰ ἀληθής ἐστιν, ὃν σὑ εἴωθας θαμά λέγειν, ὅτι ἡμῖν ἡ μάθησις οὐκ ἄλλο τι ἢ ἀνάμνησις τυγχάνει οὖσα, καὶ κατά τοῦτον ἀνάγκη που ἡμᾶς ἐν προτέρῳ τινὶ χρόνῳ μεμαθηκέναι, & νῦν άναμιμνησκόμεθα.

### 298—Pl., Rep. VII 521 c-d:

Βούλει οὖν τοῦτ' ἤδη σκοπῶμεν, τίνα τρόπον οἱ τοιοῦτοι ἐγγενήσονται, καὶ phers ought πῶς τις ἀνάξει αὐτούς εἰς φῶς, ὥσπερ ἐξ "Αιδου λέγονται δή τινες εἰς θεούς άνελθεῖν:

Πῶς γὰρ οὐ βούλομαι; ἔφη.

Τοῦτο δή, ὡς ἔοικεν, οὐκ ὀστράκου ἂν εἴη περιστροφή, ἀλλὰ ψυχῆς περιαγωγή ἐχ νυχτερινῆς τινος ἡμέρας εἰς ἀληθινήν, τοῦ ὄντος οὖσαν ἐπάνοδον, ήν δή φιλοσοφίαν άληθη φήσομεν είναι.

Πάνυ μέν οὖν.

Οὐκοῦν δεῖ σκοπεῖσθαι τί τῶν μαθημάτων ἔχει τοιαύτην δύναμιν;

Πῶς γὰρ οὔ;

Τί ἂν οὖν εἴη, ὧ Γλαύκων, μάθημα ψυχῆς ὁλκὸν ἀπὸ τοῦ γιγνομένου ἐπὶ τὸ ὄν ;

In the following pages first of all arithmetic is mentioned as a due training of the mind, being παρακλητική τῆς διανοίας; next geometry, stereometry, astronomy, and lastly musicology (άρμονία), all on this condition, that abstraction is made of all things sensible. These sciences ought to be seen in mutual correlation.

### **299**—Ib., 531 c<sup>9</sup>-532 d<sup>1</sup>:

Οίμαι δέ γε, ἦν δ' ἐγώ, καὶ ἡ τούτων πάντων ὧν διεληλύθαμεν μέθοδος ἐὰν correlation μεν ἐπὶ τὴν ἀλλήλων κοινωνίαν ἀφίκηται καὶ ξυγγένειαν, καὶ ξυλλογισθῆ of the auxiliatory ταῦτα ἢ ἐστιν ἀλλήλοις οἰχεῖα, φέρειν τι αὐτῶν εἰς ἃ βουλόμεθα τὴν πραγματείαν καὶ οὐκ ἀνόνητα πονεῖσθαι, εἰ δὲ μή, ἀνόνητα.

Καὶ ἐγώ, ἔφη, οὕτω μαντεύομαι. 'Αλλὰ πάμπολυ ἔργον λέγεις, ὧ Σώκρατες.

Τοῦ προοιμίου, ἦν δ' ἐγώ, ἢ τίνος λέγεις; ἢ οὐκ ἴσμεν ὅτι πάντα ταῦτα προοίμιά έστιν αὐτοῦ τοῦ νόμου δν δεῖ μαθεῖν; οὐ γάρ που δοχοῦσί γέ σοι οἱ ταῦτα δεινοί διαλεκτικοί εἶναι.

Οὐ μὰ τὸν Δί', ἔφη, εἰ μὴ μάλα γέ τινες ὀλίγοι ὧν ἐγὼ ἐντετύχηκα. De Vogel, Greek Philosophy I

again: how the philoso-

251d

531d

14

'Αλλ' ήδη, εἶπον, οἱ μὴ δυνατοὶ ὅντες δοῦναί τε καὶ ἀποδέξασθαι λόγον εἴσεσθαί ποτέ τι ὧν φαμεν δεῖν εἰδέναι;

Οὐδ' αὖ, ἔφη, τοῦτό γε.

#### dialectic

532a

Οὐχοῦν, εἶπον, ὧ Γλαύχων, οὖτός ἤδη αὐτός ἐστιν ὁ νόμος ὃν τὸ διαλέγεσθαι περαίνει; ὃν καὶ ὅντα νοητὸν μιμοῖτ' ἄν ἡ τῆς ὅψεως δύναμις, ἢν ἐλέγομεν πρὸς αὐτὰ ἤδη τὰ ζῷα ἐπιχειρεῖν ἀποβλέπειν καὶ πρὸς αὐτὰ <τὰ> ἄστρα τε καὶ τελευταῖον δὴ πρὸς αὐτὸν τὸν ἥλιον. Οὕτω καὶ ὅταν τις τῷ διαλέγεσθαι ἐπιχειρῆ ἄνευ πασῶν αἰσθήσεων διὰ τοῦ λόγου ἐπ' αὐτὸ ὁ ἔστιν ἔκαστον ὁρμᾶν, καὶ μὴ ἀποστῆ πρὶν ἄν αὐτὸ ὁ ἔστιν ἀγαθὸν αὐτῆ νοήσει λάβη, ἐπ' αὐτῷ γίγνεται τῷ τοῦ νοητοῦ τέλει, ὥσπερ ἐκεῖνος τότε ἐπὶ τῷ τοῦ ὁρατοῦ.

Παντάπασι μέν οὖν, ἔφη.

Τί οὖν; οὐ διαλεκτικὴν ταύτην τὴν πορείαν καλεῖς;

Τί μήν;

'Η δέ γε, ην δ' ἐγώ, λύσις τε ἀπὸ τῶν δεσμῶν καὶ μεταστροφη ἀπὸ τῶν σκιῶν ἐπὶ τὰ εἴδωλα καὶ τὸ φῶς καὶ ἐκ τοῦ καταγείου εἰς τὸν ήλιον ἐπάνοδος, καὶ ἐκεῖ πρὸς μὲν τὰ ζῷά τε καὶ φυτὰ καὶ τὸ τοῦ ἡλίου φῶς ἔτι ἀδυναμία βλέπειν, c πρὸς δὲ τὰ ἐν ὕδασι φαντάσματα θεῖα καὶ σκίας τῶν ὄντων, ἀλλ' οὐκ εἰδώλων σκιὰς δι' ἐτέρου τοιούτου φωτὸς ὡς πρὸς ήλιον κρίνειν ἀποσκιαζομένας, πᾶσα αὕτη ἡ πραγματεία τῶν τεχνῶν ἀς διήλθομεν ταύτην ἔχει τὴν δύναμιν καὶ ἐπαναγωγὴν τοῦ βελτίστου ἐν ψυχῆ πρὸς τὴν τοῦ ἀρίστου ἐν τοῖς οὖσι θέαν, ὥσπερ τότε τοῦ σαφεστάτου ἐν σώματι πρὸς τὴν τοῦ φανοτάτου ἐν τῷ σωμα-d τοειδεῖ τε καὶ ὁρατῷ τόπῳ.

#### required qualities of the philosopher

#### **300**—Ib. 535 c-d:

Τὸ γοῦν νῦν ἀμάρτημα, ἦν δ' ἐγώ, καὶ ἡ ἀτιμία φιλοσοφία διὰ ταῦτα προσπέπτωκεν, δ καὶ πρότερον εἶπον, ὅτι οὐ κατ' ἀξίαν αὐτῆς ἄπτονται · οὐ γὰρ νόθους ἔδει ἄπτεσθαι, ἀλλὰ γνησίους.

Πῶς; ἔφη.

535d Πρῶτον μέν, εἶπον, φιλοπονία οὐ χωλὸν δεῖ εἶναι τὸν άψόμενον, τὰ μὲν ἡμίσεα φιλόπονον, τὰ δ' ἡμίσεα ἄπονον. Ἔστι δὲ τοῦτο, ὅταν τις φιλογυμναστὴς μὲν καὶ φιλόθηρος ἢ καὶ πάντα τὰ διὰ τοῦ σώματος φιλοπονῆ, φιλομαθὴς δὲ μή, μηδὲ φιλήκοος μηδὲ ζητητικός, ἀλλ' ἐν πᾶσι τούτοις μισοπονἢ χωλὸς δὲ καὶ ὁ τἀναντία τούτου μεταβεβληκώς τὴν φιλοπονίαν.

'Αληθέστατα, ἔφη, λέγεις.

#### no compulsory education

#### **301**—Ib. 536 d-537 a:

Τὰ μὲν τοίνυν λογισμῶν τε καὶ γεωμετριῶν καὶ πάσης τῆς προπαιδείας, ἡν τῆς διαλεκτικῆς δεῖ προπαιδευθῆναι, παισὶν οὖσι χρἡ προβάλλειν, οὐχ ὡς ἐπάναγκες μαθεῖν τὸ σχῆμα τῆς διδαχῆς ποιουμένους.

made

years a new

at twenty

ζονται, ψυχη δέ βίαιον ούδεν έμμονον μάθημα. "Οτι, ήν δ' έγώ, ούδὲν μάθημα μετά δουλείας τὸν έλεύθερον χρή μανθάνειν. 53θε

23\s ζοντας τρέφε, ΐνα καί μᾶλλον οίός τ' ής καθοραν έφ' δ έκαστος πέφυκεν. Μη τοίθυν βία, είπον, ω άριστε, τούς παίδας έν τοῖς μαθήμασιν, άλλα παί-Ayulu, Epn.

:48 J.L.

Cp. Laws VII 804 d, our nr. 384 with n. 3.

Μετά δή τούτον τον χρόνον, ήν δ' έγώ, έκ των είκοσιετών οι προκριθέντες selection is 302-Ib. 537b-c:

Μόνη γούν, είπεν, ή τοιαύτη μάθησις βέβαιος, έν οίς αν έγγένηται. μαθημάτων και της του δντος φύσεως. παιδεία γενόμενα τούτοις συνακτέον είς σύνοψιν οίκειότητός τε άλλήλων τῶν 537c πιμάς τε μείζους τῶν ἄλλων οἴσονται, τά τε χύδην μαθήματα παισίν ἐν τἢ

συνοπτικός διαλεκτικός, ὁ δὲ μη οὖ. Καὶ μεγίστη γε, ήν δ' έγώ, πεϊρα διαλεκτικής φύσεως καὶ μή ό μέν γάρ

έν αύτοϊς ώσι και μόνιμοι μέν έν μαθήμασι, μόνιμοι δ' έν πολέμω και τοϊς the study of admitted to Ταϋτα τοίνυν, ήν δ' έγω, δεήσει σε έπισκοποϋντα, οί αν μάλιστα τοιοϋτοι group is selected 303—a. Ib. 537 c9-d8: at thirty a

φυλακής έργον, & εταϊρε. δυνατός μεθιέμενος ἐπ΄ αὐτό το ὂν μετ' άληθείας ἰέναι. Καὶ ἐνταϊθα δή πολλής του διαλέγεσθαι δυνάμει βασανίζοντα, τίς όμμάτων και της άλλης αισθήσεως ητ νίστονο ίαν προκρινάμενον είς μείζους τε τιμάς καθιστάναι και προκρίνηση νώτ κέ ,υουτους, πούτους κύ, έπειδάν τα τριάκοντα έτη έκβαίνωσιν, έκ τῶν dialectic

το σπήλαιον πάλιν έκεϊνο, και άναγκαστέοι άρχειν τά τε περί τόν πόλεμον και είσου πέντε θές. Μετά γάρ τουτο καταβιβαστέοι έσονταί σοι είς years? p. 1p. 239 e-240 a: for how many

. Αρόνον δέ, ή δ 6ς, πόσον τούτον τίθης; — Πεντεκαίδεκα έτη, ήν δ έγω. βασανιστέοι, εί έμμενούσιν έλκόμενοι πανταχόσε ή τι καί παρακινήσουσι. δσαι νέων άρχαί, ἵνα μηδ' έμπειρία ύστερῶσι τῶν ἄλλων · καὶ ἔτι καὶ ἐν τούτοις

πάντη έν έργοις τε καί έπιστήμαις πρός τέλος ήδη άκτέον, καί άναγκαστέον πτνώπ ευντησούστσιομό ίως επτγέθωσωίς είσε νωτουνοκητιστ ές νωνέμονε! Ι noir 304-1b. 540 a-c: contempla-

άνακλίναντας τήν της ψυχης αύγην είς αύτο άποβλέψαι το πάσι φως παρέχον,

καὶ ἰδόντας τὸ ἀγαθὸν αὐτό, παραδείγματι χρωμένους ἐκείνω, καὶ πόλιν καὶ ιδιώτας καὶ ἑαυτοὺς κοσμεῖν τὸν ἐπίλοιπον βίον ἐν μέρει ἑκάστους, τὸ μὲν πολὺ πρὸς φιλοσοφία διατρίβοντας, ὅταν δὲ τὸ μέρος ἥκη, πρὸς πολιτικοῖς ἐπιταλαιπωροῦντας καὶ ἄρχοντας ἑκάστους τῆς πόλεως ἕνεκα, οὐχ ὡς καλόν τι, ἀλλ' ὡς ἀναγκαῖον πράττοντας, καὶ οὕτως ἄλλους ἀεὶ παιδεύσαντας τοιούτους, ἀντικαταλιπόντας τῆς πόλεως φύλακας, εἰς μακάρων νήσους ἀπιόντας οἰκεῖν · μνημεῖα δ' αὐτοῖς καὶ θυσίας τὴν πόλιν δημοσία ποιεῖν, ἐὰν καὶ ἡ Πυθία συναναιρῆ, ὡς δαίμοσιν, εἰ δὲ μή, ὡς εὐδαίμοσί τε καὶ θείοις.— Παγκάλους, ἔφη, τοὺς ἄρχοντας, ὧ Σώκρατες, ὥσπερ ἀνδριαντοποιὸς ἀπείργασαι. — Καὶ τὰς ἀρχούσας γε, ἢν δ' ἐγώ, ὧ Γλαύκων · μηδὲν γάρ τι οἴου με περὶ ἀνδρῶν εἰρηκέναι μᾶλλον, ὰ εἴρηκα, ἢ περὶ γυναικῶν, ὅσαι ἀν αὐτῶν ἱκαναὶ τὰς φύσεις ἐγγίγνωνται. — 'Ορθῶς, ἔφη, εἴπερ ἴσα γε πάντα τοῖς ἀνδράσι κοινωνήσουσιν, ὡς διήλθομεν.

**305**—This is the end of the ideal state. Can it be realized?—Plato answers again: *it can*; and he adds a practical measure, namely:

# a practical measure

Ib. 540 e-541 b: (It can be realized,) whenever the ruling philosophers — send away  $^{1}$  — etc.

"Όσοι μὲν ἄν, ἦν δ' ἐγώ, πρεσβύτεροι τυγχάνωσι δεκετῶν ἐν τῇ πόλει, πάντας ἐκπέμψωσιν εἰς τοὺς ἀγρούς, τοὺς δὲ παῖδας αὐτῶν παραλαβόντες ἐκτὸς τῶν νῦν ἢθῶν, ἀ καὶ οἱ γονῆς ἔχουσι, θρέψωνται ἐν τοῖς σφετέροις τρόποις καὶ νόμοις, οὖσιν οἴοις διεληλύθαμεν τότε · καὶ (συγχωρεῖτε) οὕτω τάχιστά τε καὶ ῥᾶστα πόλιν τε καὶ πολιτείαν, ἢν ἐλέγομεν, καταστᾶσαν αὐτήν τε εὐδαιμονήσειν καὶ τὸ ἔθνος ἐν ῷ ἀν ἐγγένηται πλεῖστα ὀνήσειν; — Πολύ γ', ἔφη · καὶ ὡς ἀν γένοιτο, εἴπερ ποτὲ γίγνοιτο, δοκεῖς μοι, ὧ Σώκρατες, εὖ εἰρηκέναι.

# Rep. X, the just and the unjust

**306**—Rep. X, 613 a-c:

njust Οὕτως ἄρα ὑποληπτέον περὶ τοῦ δικαίου ἀνδρός, ἐάντ' ἐν πενία γίγνηται ἐάντ' ἐν νόσοις ἤ τινι ἄλλῳ τῶν δοκούντων κακῶν, ὡς τούτῳ ταῦτα εἰς ἀγαθόν τι τελευτήσει ζῶντι ἢ καὶ ἀποθανόντι. Οὐ γὰρ δὴ ὑπό γε θεῶν ποτε ἀμελεῖται δς ἀν προθυμεῖσθαι ἐθέλῃ δίκαιος γίγνεσθαι καὶ ἐπιτηδεύων ἀρετὴν εἰς ὅσον δυνατὸν ἀνθρώπῳ ὁμοιοῦσθαι θεῷ.

Εἰκός γ', ἔφη, τὸν τοιοῦτον μὴ ἀμελεῖσθαι ὑπὸ τοῦ ὁμοίου. Οὐκοῦν περὶ τοῦ ἀδίκου τἀναντία τούτων δεῖ διανοεῖσθαι; Σφόδρα γε.

Τὰ μὲν δὴ παρὰ θεῶν τοιαῦτ' ἂν εἴη νικητήρια τῷ δικαίῳ. Κατὰ γοῦν ἐμὴν δόξαν, ἔφη.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Before the cited text a ὅταν οἱ ἄρχοντες must be supplied.

PLATO 213

Τί δέ, ἦν δ' ἐγώ, παρ' ἀνθρώπων; ἄρ' οὐχ ὧδε ἔχει, εἰ δεῖ τὸ ὂν τιθέναι; ούχ οἱ μὲν δεινοί τε καὶ ἄδικοι δρῶσιν ὅπερ οἱ δρομῆς ὅσοι ἂν θέωσιν εὖ ἀπὸ τῶν κάτω, ἀπὸ δὲ τῶν ἄνω μή; Τὸ μὲν πρῶτον ὀξέως ἀποπηδῶσιν, τελευτῶντες δὲ καταγέλαστοι γίγνονται, τὰ ὧτα ἐπὶ τῶν ὤμων ἔχοντες καὶ ἀστεφάνωτοι ἀποτρέχοντες · οἱ δὲ τῇ ἀληθεία δρομικοὶ εἰς τέλος ἐλθόντες τά τε άθλα λαμβάνουσιν καὶ στεφανοῦνται. Οὐχ οὕτω καὶ περὶ τῶν δικαίων τὸ πολύ ξυμβαίνει; πρὸς τὸ τέλος ἑκάστης πράξεως καὶ όμιλίας καὶ τοῦ βίου εὐδοκιμοῦσί τε καὶ τὰ ἄθλα παρὰ τῶν ἀνθρώπων φέρονται;

Καὶ μάλα.

### **307**—Ib. 613 e-616 c; 617 d-621 d:

their reward in the life

"Α μὲν τοίνυν, ἦν δ' ἐγώ, ζῶντι τῷ δικαίφ παρὰ θεῶν τε καὶ ἀνθρώπων ἄθλά hereafter τε και μισθοί και δώρα γίγνεται πρός έκείνοις τοῖς ἀγαθοῖς οἶς αὐτὴ παρείχετο 614a ή δικαιοσύνη, τοιαῦτ' ἂν εἴη.

Καὶ μάλ', ἔφη, καλά τε καὶ βέβαια.

Ταῦτα τοίνυν, ἦν δ'ἐγώ, οὐδέν ἐστι πλήθει οὐδὲ μεγέθει πρὸς ἐκεῖνα ἀ τελευτήσαντα έκάτερον περιμένει · χρη δ' αὐτὰ ἀκοῦσαι, ἵνα τελέως έκάτερος αὐτῶν άπειλήφη τὰ ὑπὸ τοῦ λόγου ὀφειλόμενα ἀκοῦσαι.

Λέγοις ἄν, ἔφη, ὡς οὐ πολλὰ ἄλλ' ἥδιον ἀκούοντι.

b the vision of Er

'Αλλ' οὐ μέντοι σοι, ἦν δ' ἐγώ, 'Αλκίνου γε ἀπόλογον¹ ἐρῶ, ἀλλ' ἀλκίμου μὲν ἀνδρός, 'Ηρὸς τοῦ 'Αρμενίου, τὸ γένος Παμφύλου · ὅς ποτε ἐν πολέμφ τελευτήσας, ἀναιρεθέντων δεκαταίων <sup>2</sup> τῶν νεκρῶν ἤδη διεφθαρμένων, ὑγιὴς μὲν άνηρέθη, κομισθείς δ' οἴκαδε μέλλων θάπτεσθαι δωδεκαταῖος ἐπὶ τῆ πυρᾶ κείμενος ἀνεβίω, ἀναβιούς δ' ἔλεγεν ᾶ ἐκεῖ ἴδοι. "Εφη δέ, ἐπειδὴ οὖ ἐκβῆναι, τὴν ψυχὴν πορεύεσθαι μετὰ πολλῶν, καὶ ἀφικνεῖσθαι σφᾶς εἰς τόπον τινὰ c δαιμόνιον, ἐν ῷ τῆς τε γῆς δύ' εἶναι χάσματα ἐχομένω ἀλλήλοιν καὶ τοῦ οὐρανοῦ αὖ ἐν τῷ ἄνω ἄλλα καταντικρύ. Δικαστὰς δὲ μεταξύ τούτων καθῆσθαι, ούς, ἐπειδή διαδικάσειαν, τούς μέν δικαίους κελεύειν πορεύεσθαι τὴν εἰς δεξιάν τε καὶ ἄνω διὰ τοῦ οὐρανοῦ, σημεῖα περιάψαντας τῶν δεδικασμένων ἐν τῷ πρόσθεν, τοὺς δὲ ἀδίκους τὴν εἰς ἀριστεράν τε καὶ κάτω, ἔχοντας καὶ τούτους ἐν τῷ ὅπισθεν σημεῖα πάντων ὧν ἔπραξαν. Ἑαυτοῦ δὲ προσελθόντος είπεῖν ὅτι δέοι αὐτὸν ἄγγελον ἀνθρώποις γενέσθαι τῶν ἐκεῖ καὶ διακελεύοιντό οί ἀκούειν τε καὶ θεᾶσθαι πάντα τὰ ἐν τῷ τόπῳ. 'Ορᾶν δὴ ταύτη μὲν καθ' έκάτερον το χάσμα τοῦ οὐρανοῦ τε καὶ τῆς γῆς ἀπιούσας τὰς ψυχάς, ἐπειδὴ αὐταῖς δικασθείη, κατὰ δὲ τὼ ἑτέρω ἐκ μὲν τοῦ ἀνιέναι ἐκ τῆς γῆς μεστὰς αύχμοῦ τε καὶ κόνεως, ἐκ δὲ τοῦ ἐτέρου καταβαίνειν ἐτέρας ἐκ τοῦ οὐρανοῦ

Long and tedious stories were called by the Greeks 'Αλκίνου ἀπόλογοι (from the story told by Odysseus to Alcinous in Od. IX—XII). Cf. Arist., Rhet. 1417 a13 and Poet. 1455 a2. <sup>2</sup> ten days afterwards.

ορίνου μείζους έτι τούς μισθούς διηγείτο. μνήμης. Είς δε θεούς άσεβείας τε και εύσεβείας και γονέας και αύτόχειρος ο δε εύθύς γενομένων και όλίγον χρόνον βιούντων πέρι άλλα έλεγεν όψα άζια καί δίκαιοι καί δσιοι γεγονότες είευ, κατά ταύτά τὴν άξίαν κομίζοιντο. Τῶν άλγηδόνας ύπέρ έκάστου κομίσαιντο, καὶ αὖ εἴ τινας εὐεργεσίας εὐηργετηκότες βληκότες ή τινος άλλης κακουχίας μεταίτιοι, πάντων τούτων δεκαπλασίας θανάτων ήσαν αἴτιοι, ἢ πόλεις προδόντες ἢ στρατόπεδα, καὶ εἰς δουλείας ἐμβεζίνα δεκαπλάσιον τὸ ἔκτεισμα τοῦ ἀδικήματος ἐκτίνοιεν, καὶ οἶον εἴ τινες πολλοἴς ο κατά έκατονταετηρίδα έκαστην, ώς βίου δντος τοσούτου του άνθρωπίνου, ment tenfold τουτος τουτος δεκαντων δεδωκέναι εν μέρει, ύπερ έκαστου δεκακις, τουτο δ είναι the sin the punish- 8' ούν κεφάλαιον έφη τόδε είναι, δσα πώποτέ τινα ήδίκησαν καί δσους έκαστοι, το κάλλος. Τά μεν ούν πολλά, & Γλαύκων, πολλοϋ χρόνου διηγήσασθαι · το χιλιέτη), τάς δ' αὐ έκ του ούρανου εύπαθείας διηγεϊσθαι και θέας άμηχάνους οιςα τε και οία πάθοιεν και ίδοιεν έν τἢ όπό γἢς πορεία (εἴναι δε την πορείαν διηγεϊσθαι δε άλλήλαις τάς μεν όδυρομένας τε και κλαούσας, άναμιμνησκομένας και άσπάζεσθαί τε άλλήλας δσαι γνώριμαι, και πυνθάνεσθαι τάς τε έκ της γης ήκειν, καὶ ἀσιμένας εἰς τὸν λειμῶνα ἀπιούσας οἶον ἐν πανηγύρει κατασκηνᾶσθαι, θ καθαράς. Καὶ τὰς ἀεὶ ἀφικνουμένας ὧσπερ ἐκ πολλῆς πορείας φαίνεσθαι

ήδη χιλιοστόν έτος είς έκεϊνον τόν χρόνον, γέροντά τε πατέρα άποκτείνας καί ό μέγας. Ο δέ Αρδιαΐος ούτος της Παμφυλίας έν τινι πόλει τύραννος έγεγόνει,

"Εφη γάρ δή παραγενέσθαι έρωτωμένω έτέρω όπο όπου είγο φάγ γροιαΐος

βρη, πολλώς και παντοδαπών σφίσιν γεγονότων, τούσον ύπερβάλλειν, μη ών ένεκά τε και δτι είς τον Τάρταρον έμπεσούμενοι άγοιντο." Ένθα βή φόβων,

> enagip the tyrant Ar-

την όδόν έκτός έπ' άσπαλάθων κνάμπτοντες 1, και τοῖς ἀεὶ παριοῦσι σημαίνοντες διδα χεϊράς τε και πόδας και κεφαλήν, καταβαλόντες και έκδείραντες, είλκον παρά φθέγμα, τούς μεν διαλαβόντες ήγον, τόν δέ Άρδιαϊον και άλλους συμποδίσαντες δή άνδρες, έφη, άγριοι, διάπυροι ίδεϊν, παρεστώτες και καταμανθάνοντες το έχόντων είς πονηρίαν ή μη ίκανῶς δεδωκώς δίκην ἐπιχειροϊ ἀνιέναι. Ένταϋθα θ βήσεσθαι ούν έδέχετο τό στόμιον, άλλ, έμυκατο όποτε τις των ούτως άνιάτως ήσαν δέ και ίδιῶται τινες τῶν μεγάλα ήμαρτηκότων · ούς οἰομένους ήδη ἀνακατείδομεν έξαίφνης και άλλους, σχεδόν τι αύτῶν τούς πλείστους τυράννους ' στ νόνϊσκό, ζοτόθνοποπ πτνώπ πάλλα τάκ τέκλοντες, έκεϊνόν τε Εθεασάμεθα γαρ ούν δη και τούτο των δεινών θεαμάτων επειδή έγγης γετο. Ήφη ούν τον έρωτώμενον είπεϊν, ,Ούχ ήκει, , φάναι, ,,ούδ αν ήζοι δεϋρο.

, carding them on thorns like wool,"

α τρεσθύτερον άδελφόν, και άλλα βη πολλά τε και άνόσια είργασμένος, ώς έλέ-

γένοιτο έκάστω το φθέγμα δτε άναβαίνοι, και άσμενέστατα έκαστον σιγήσαντος

a life

Lachesis

the spindle of

Επειδή δε τούς έν τῷ λειμῶνι έκάστοις έπτά ήμέραι γένοιντο, άναστάντας τάς εύεργεσίας ταύταις άντιστρόφους. άναβήναι. Καί τάς μεν δή δίκας τε καί τιμωρίας τοιαύτας τινάς είναι, καί αύ b

μον του ούρανου, οίον τὰ ύποζώματα τῶν τριήρων, ούτω πᾶσαν συνέχον τήν -σεδνύζ ρώφ ότ οτύστ φάγ ιωνίε ' είναι μένα ' είναι γάρ τούτο το φώς ξύνδεσπροελθόντας ήμερησίαν όδόν, και ίδεϊν αύτόθι κατά μέσον τό φῶς ἐκ τοῦ c λιστα τη ζριδι προσφερή, λαμπρότερον δε και καθαρώτερον είς δ άφικέσθαι άνωθεν διά παντός του ούρανου και γης τεταμένον φως εύθύ, οίον κίονα, μάέντευθεν δείν τἢ όγδόη πορεύεσθαι, καί άφικνεῖσθαι τεταρταίους όθεν καθοράν

Necessity, clothed in white robes, each sitting upon a throne. Mext to her he sees the Fates-Lachesis, Clotho and Atropos-daughters of Anankè ισταροράν έκ δε τῶν ἄκρων τεταμένον Ανάγκης ἄτρακτον.

επί τι βήμα ύψηλόν είπεϊν· των της Λαχέσεως γονάτων κλήρους τε καί βίων παραδείγματα, άναβάντα πέ ωτνόθως ωτισπές, ιπορίτοωιδ ιεξώτ νέ νέμ νοτώση τορφο ωνιτ νύο νητήφορΠ οδυ, έπειδη άφικέσθαι, εύθύς δεΐν ίέναι πρός την Λάχεσιν. 617d

αύτης έκαστος έζει. Αίτία έλομένου · θεός άναίτιος.". δέ άνάγκης. Άρετη δε άδεσποτον, ην τιμών και άτιμάζων πλέον και έλαττον δαίμονα αίρήσεσθε. Πρώτος δ' ο λαχών πρώτος αίρείσθω βίον φ συνέσται choice of περιόδου θνητου γένους θανατηφόρου. Ούχ ύμᾶς δαίμων λήξεται, άλλ' ύμεἴς the free proclaims ". Υνάγκης θυγατρός κόρης Λαχέσεως λόγος. Ψυχαί εφήμεροι, άρχη άλλης

φθειρομένας, καί είς πενίας τε καί φυγάς και είς πτωχείας τελευτώσας είναι τυραννίδας τε γάρ έν αὐτοῖς εἶναι, τάς μέν διατελεῖς, τάς δε και μεταξύ διαδαπά τε γάρ πάντων βίους και ήδ μας τούς ανθρωπίνους απαντας. -στνωπ 36 ιωνίε ,νωτνόφωπ νῶτ ωλείω πολό πιγή γήτ ήπε είναι δε παντοόπόστος είλήχει. Μετά δέ τούτο αύθις τα των βίων παραδείγματα είς το 618α εκαστον άναιρεϊσθαι πλήν οδ 3, 2 δε οδικ έπν τῷ δε άνελομένφ δήλον είναι Ταϋτα είπόντα έρτη καντας τούς κλήρους, τόν 36 κατό του πεσόντα

άνθοώπω, καί διά ταϋτα μάλιστα ἐπιμελητέον ὅπως ἔκαστος ἡμῶν τῶν ἄλλων τά δε καί μεσούν τούτων. Ένθα δή, ώς έοικεν, ὅ φίλε Γλαύκων, ὁ πᾶς κίνδυνος the decisive άλλήλοις τε και πλούτοις και πενίαις, τα δε νόσοις, τα δ ύγιείαις μεμεϊχθαι, διά το άναγκαίως έχειν άλλον έλοιμένην βίον άλλοίαν γίγνεσθαι τά δ' άλλα άδοκίμων κατά ταϋτα, ώσαύτως δε καί γυναικών. Ψυχης δε τάξιν ε ούκ ένεϊναι άλλην ζοχύν τε και άγωνίαν, τούς δ' έπι γένεσιν και προγόνων άρεταϊς, και b δε καί δοκίμων άνδρῶν βίους, τούς μεν ἐπε είδεσιν ε και κατά κάλλη καί την

any definite character. s outward appearance. -γισιπό ίπο νότον νος το και εξευρείν τις αυτήσει δυνατομί ξ΄ τ ρόδο ναθοπ νώδ μαθημάτων άμελήσας τούτου του μαθήματος και ζητητής και μαθητής έσται, ο

Et himself.

**619a** required

right

ύπο πλούτων τε καί τῶν τοιούτων κακῶν, καί μη έμπεσών εἰς τυραννίδας καί είτατην την την δόξαν έχοντα εἰς "Αιδου ἰέναι, ὅπως ἄν ἢ καὶ ἐκεϊ ἀνέκπληκτος an adamant-γάρ ότι ζωντί τε καί τελευτήσαντι αύτη κρατίστη αίρεσις. Αδαμαντίνως καμείνω δε δστις είς το δικαιοτέραν, τα δε άλλα πάντα χαίρειν εάσει ε το δικαιοτέραν, βίον, χείρω μεν καλοϋντα δς αὐτήν έκεισε άξει, είς τό άδικωτέραν γίγνεσθαι, ανίρεισθαι, πρός τήν τῆς ψυχῆς φύσιν ἀποβλέποντα, τόν τε χείρω και τόν ἀμείνω άλληλα έργάζεται, ώστε έξ άπάντων αὐτῶν δυνατὸν είναι συλλογισάμενον ρόσει περιμονικό για και τώτικτη ένως για το χρομοί το τορο ατύαιοτ ατ ατνάπ ίακ ιαίθαμουδ ίακ ιαθθαμόε ίακ ιαιενέθοά ίακ εξέλχοί ίακ ίαχφά κακόν ἢ άγαθόν έργάζεται, και τι εύγένειαι και δυσγένειαι και διωτεΐαι και ο είδέναι τι κάλλος πενία ἢ πλούτω κραθέν κάν μετα ποίας τινός ψυχής Ε΄ καί ξυντιθέμενα άλλήλοις καί διαιρούμενα πρός άρετην βίου πῶς ἔχει, καί δυνατων άει πανταχού αίρεϊσθαι, άναλογιζόμενον πάντα τα νύν βηθέντα μονα, βίον καὶ χρηστόν καὶ πονηρόν διαγιγνώσκοντα, τόν βελτίω έκ τῶν

".ωπὶзιμυθίο άγαπητός, ού κακός. Μήτε ὁ ἄρχων αίρέσεως άμελείτω μήτε ό τελευτων είπεϊν: ,.Καὶ τελευταίφ ἐπιόντι, ζύν νῷ έλομένφ, συντόνως ζῶντι κεἴται βίος Kαί δη ούν και τότε  $\delta$  έκεϊθεν άγγελος ήγγελλε τόν μέν προφήτην ούτως καί εν παντί τῷ ἔπειτα · ούτω γάρ εύδαιμονέστατος γίγνεται ἄνθρωπος.

νότωνυδ ότ ώτων φίβ ῷτ εδῷτ νέ ίων εσωφέτωνε ωτνολώρβεπὖ ώτ νιεγύεφ αύτος μείζω πάθη, άλλά γνῷ τὸν μέσον ἀεὶ τῶν τοιούτων βίον αίρεϊσθαι, καὶ άλλας τοιαύτας πράζεις πολλά μεν έργάσηται καὶ ἀνήκεστα κακά, ἔτι δέ

θ όπος είς τὸν ἐνθάδε βίον ἀφικνοῖτο, ὑγιῶς φιλοσοφοῖ καὶ ὁ κλῆρος αὐτῷ Τῆς πολλαϊς τῶν ψυχῶν γέγνεσθαι καί διά τὴν τοῦ κλήρου τύχην · ἐπεὶ εἴ τις ἀεί, τάς αίρέσεις ποιεϊσθαι. Διό δή και μεταβολήν τῶν κακῶν και τῶν ἀγαθῶν ταῖς  $^{ extstyle}$  άτε αὐτούς τε πεπονηκότας άλλους τε έωρακότας, ούκ ότος ατέ φορμής  $^{ extstyle}$ τούς έκ του ούρανου ήκοντας, άτε πόνων άγυμνάστους των δ' έκ της γης τούς φοίτα. Δς δε και είπεϊν, ούκ έλάττους είναι εν τοῖς τοιούτοις άλισκομένους -πολιτεία έν τῷ προτέρφ βίφ βεβιωκότα, έθει ἄνευ φιλοσοφίας άρετῆς μετειληwithout nabit not μάλλον άνθ' έαυτοῦ. Εἴναι δὲ αὐτὸν τῶν ἐκ τοῦ οὑρανοῦ ἡκόντων, ἐν τεταγμένη ού γὰρ έαυτὸν αἰτιᾶσθαι τῶν κακῶν, άλλὰ τύχην τε καὶ δαίμονας καὶ πάντα οδύρεσθαι την αίρεσιν, ούκ έμμένοντα τοῖς προρρηθείσιν ύπο μροφήτου βρώσεις και άλλα κακά · ἐπειδή δὲ κατὰ σχολήν σκέψασθαι, κόπτεσθαί τε καί σοτών καθών ταιβων κυσούσαν είμαρμένην παίδων αύτον λαθείν ένούσαν είμαρμένην παίδων αύτον τυραννίδα έλέσθαι, καὶ ὑπὸ ἀφροσύνης τε καὶ λαιμαργίας οὐ πάντα ίκανῶς Είπόντος δέ ταϋτα τον πρώτον λαχόντα έφη εύθυς έπιόντα τήν μεγίστην

αίρεσεως μή εν τελευταίοις πίπτοι, κινδυνεύει εκ τω έκειθεν άπαγγελλομένων

t in a hurry.

<sup>2</sup> according to this report of Er.

PLATO 217

οὐ μόνον ἐνθάδε εὐδαιμονεῖν ἄν, ἀλλὰ καὶ τὴν ἐνθένδε ἐκεῖσε καὶ δεῦρο πάλιν πορείαν ούχ ἂν γθονίαν καὶ τραγεῖαν πορεύεσθαι, άλλὰ λείαν τε καὶ οὐρανίαν.

Ταύτην γὰρ δὴ ἔφη τὴν θέαν ἀξίαν εἶναι ἰδεῖν, ὡς ἕκασται αἱ ψυγαὶ ἡροῦντο how each τούς βίους : έλεεινήν τε γάρ ίδεῖν εἶναι καὶ γελοίαν καὶ θαυμασίαν : κατὰ συνήθειαν γάρ τοῦ προτέρου βίου τὰ πολλὰ αἰρεῖσθαι. Ἰδεῖν μὲν γὰρ ψυχὴν 620a έφη τήν ποτε 'Ορφέως γενομένην χύχνου βίον αίρουμένην, μίσει τοῦ γυναικείου γένους διὰ τὸν ὑπ' ἐκείνων θάνατον οὐκ ἐθέλουσαν ἐν γυναικὶ γεννηθεῖσαν γενέσθαι · ίδεῖν δὲ τὴν Θαμύρου ἀηδόνος ἐλομένην · ίδεῖν δὲ καὶ κύκνον μεταβάλλοντα εἰς ἀνθρωπίνου βίου αἴρεσιν, καὶ ἄλλα ζῷα μουσικὰ ὡσαύτως. Είκοστὴν δὲ λαγοῦσαν ψυγὴν ἐλέσθαι λέοντος βίον : εἶναι δὲ τὴν Αἴαντος τοῦ b Τελαμωνίου, φεύγουσαν ἄνθρωπον γενέσθαι, μεμνημένην τῆς τῶν ὅπλων κρίσεως. Τὴν δ' ἐπὶ τούτω 'Αγαμέμνονος : ἔχθρα δὲ καὶ ταύτην τοῦ ἀνθρωπίνου γένους διὰ τὰ πάθη ἀετοῦ διαλλάξαι βίον. Ἐν μέσοις δὲ λαγοῦσαν τὴν ᾿Αταλάντης ψυχήν, κατιδούσαν μεγάλας τιμάς άθλητού άνδρός, οὐ δύνασθαι παρελθεῖν, άλλα λαβείν. Μετά δὲ ταύτην ίδειν τὴν Ἐπειοῦ τοῦ Πανοπέως εἰς τεγνικῆς C γυναικός ἰοῦσαν φύσιν πόρρω δ' ἐν ὑστάτοις ἰδεῖν τὴν τοῦ γελωτοποιοῦ Θερσίτου πίθηχον ἐνδυομένην. Κατὰ τύχην δὲ τὴν 'Οδυσσέως λαχοῦσαν πασῶν ύστάτην αίρησομένην ίέναι, μνήμη δὲ τῶν προτέρων πόνων φιλοτιμίας λελωφηχυῖαν ζητεῖν περιιοῦσαν γρόνον πολύν βίον ἀνδρὸς ἰδιώτου ἀπράγμονος, καὶ μόγις εύρεῖν κείμενόν που καὶ παρημελημένον ὑπὸ τῶν ἄλλων, καὶ εἰπεῖν ίδοῦσαν ὅτι τὰ αὐτὰ ἄν ἔπραξεν καὶ πρώτη λαγοῦσα, καὶ ἀσμένην ἑλέσθαι. d Καὶ ἐκ τῶν ἄλλων δὴ θηρίων ώσαύτως εἰς ἀνθρώπους ἰέναι καὶ εἰς ἄλληλα, τὰ μὲν ἄδικα εἰς τὰ ἄγρια, τὰ δὲ δίκαια εἰς τὰ ἥμερα μεταβάλλοντα, καὶ πάσας μείξεις μείγνυσθαι.

'Επειδή δ' οὖν πάσας τὰς ψυχὰς τοὺς βίους ἡρῆσθαι, ὥσπερ ἔλαχον ἐν τάξει προσιέναι πρός τὴν Λάχεσιν ἐκείνην δ' ἐκάστω ον είλετο δαίμονα, τοῦτον φύλακα ξυμπέμπειν τοῦ βίου καὶ ἀποπληρωτὴν τῶν αἰρεθέντων. "Ον πρῶτον μὲν ἄγειν αὐτὴν πρὸς τὴν Κλωθώ ὑπὸ τὴν ἐκείνης χεῖρά τε καὶ ἐπιστροφὴν τῆς τοῦ ἀτράκτου δίνης, κυροῦντα ἡν λαχών είλετο μοῖραν · ταύτης δ' ἐφαψάμενον αὖθις ἐπὶ τὴν τῆς ᾿Ατρόπου ἄγειν νῆσιν, ἀμετάστροφα τὰ ἐπικλωσθέντα ποιούντα · έντεύθεν δὲ δὴ ἀμεταστρεπτὶ ὑπὸ τὸν τῆς ᾿Ανάγκης ἰέναι θρόνον, καὶ δι' ἐκείνου διεξελθόντα, ἐπειδή καὶ οἱ ἄλλοι διῆλθον, πορεύεσθαι ἄπαντας είς τὸ τῆς Λήθης πεδίον διὰ καύματός τε καὶ πνίγους δεινοῦ καὶ γὰρ εἶναι αὐτὸ κενὸν δένδρων τε καὶ ὅσα Υῆ φύει. Σκηνᾶσθαι οὖν σφᾶς ἤδη ἑσπέρας γιγνομένης παρά τὸν 'Αμέλητα ποταμόν, οὖ τὸ ὕδωρ ἀγγεῖον οὐδὲν στέγειν. Μέτρον μεν οὖν τι τοῦ ὕδατος πᾶσιν ἀναγκαῖον εἶναι πιεῖν, τούς δὲ φρονήσει μή σωζομένους πλέον πίνειν τοῦ μέτρου • τὸν δὲ ἀεὶ πιόντα πάντων ἐπιλανθά- b νεσθαι. Ἐπειδή δὲ κοιμηθῆναι καὶ μέσας νύκτας γενέσθαι, βροντήν τε καὶ σεισμόν γενέσθαι, καὶ ἐντεῦθεν ἐξαπίνης ἄλλον ἄλλη φέρεσθαι ἄνω εἰς τὴν

soul chooses a life

each soul gets a guardian angel

621a

γένεσιν, ἄττοντας ὥσπερ ἀστέρας. Αὐτὸς δὲ τοῦ μὲν ὕδατος κωλυθῆναι πιεῖν ' ὅπη μέντοι καὶ ὅπως εἰς τὸ σῶμα ἀφίκοιτο, οὐκ εἰδέναι, ἀλλ' ἐξαίφνης ἀναβλέψας ἰδεῖν ἔωθεν αὐτὸν κείμενον ἐπὶ τῆ πυρᾶ.

Καὶ οὕτως, ὧ Γλαύκων, μῦθος ἐσώθη καὶ οὐκ ἀπώλετο, καὶ ἡμᾶς ἀν σώc σειεν, ἀν πειθώμεθα αὐτῷ, καὶ τὸν τῆς Λήθης ποταμὸν εὖ διαβησόμεθα καὶ
τὴν ψυχὴν μιανθησόμεθα ' ἀλλ' ἀν ἐμοὶ πειθώμεθα, νομίζοντες ἀθάνατον
ψυχὴν καὶ δυνατὴν πάντα μὲν κακὰ ἀνέχεσθαι, πάντα δὲ ἀγαθά, τῆς ἄνω ὁδοῦ
ἀεὶ ἑξόμεθα καὶ δικαιοσύνην μετὰ φρονήσεως παντὶ τρόπῳ ἐπιτηδεύσομεν,
ἴνα καὶ ἡμῖν αὐτοῖς φίλοι ὧμεν καὶ τοῖς θεοῖς, αὐτοῦ τε μένοντες ἐνθάδε, καὶ
d ἐπειδὰν τὰ ἄθλα αὐτῆς κομιζώμεθα, ὥσπερ οἱ νικηφόροι περιαγειρόμενοι,
καὶ ἐνθάδε καὶ ἐν τῆ χιλιέτει πορεία, ἡν διεληλύθαμεν, εὖ πράττωμεν.

#### 6-CONCLUSIONS AND CRITICISM

#### conclusions 308—We may conclude:

I—The conception of the Ideas as a metaphysical Reality is strongly confirmed

by the doctrine of the Republic.

2—Justice as the true disposition of the soul is made by Plato essentially dependent on the contemplation of true Reality. And of this contemplation Plato says in Ep. VII 34IC: Ούκουν ἐμόν γε περὶ αὐτῶν ἔστιν σύγγραμμα οὐδὲ μήποτε γένηται · ῥητὸν γὰρ οὐδαμῶς ἐστιν ὡς ἄλλα μαθήματα.

Cp. to this passage the dialogue between Glauco and Socrates in 509c (our nr.

293): 'Αλλά μήν, είπον, συχνά γε ἀπολείπω. Ε.q.s.

3—Justice does not depend on, nor is it effected by our deeds; but, inversely,

deeds follow out of the inner disposition of the soul.

4—Individual and community are for Plato so closely connected, that single persons, who are enjoying the highest contemplation, are bound to return to the earth and to the community of men, in order to realize there the ideal of justice, i.e. the imitation of the invisible Reality.

5—Thus, the salvation of the individual and of the community depends wholly on the contemplation of the Highest by a small number of elected spirits.

Cp. A. J. Festugière, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris 1936, p. 451-457.

St. Augustinus, De vera relig. 3, supposes a disciple, convinced by nism and Plato of the truth of his doctrine, asking the Master:

Christianity

Cum have ergo a magistro sibi persuaderentur si ex equaereret ille

Cum haec ergo a magistro sibi persuaderentur, si ex eo quaereret ille discipulus, utrum, si quisquam existeret vir magnus atque divinus, qui talia populis persuaderet credenda saltem si percipere non valerent,—eum divinis honoribus dignum iudicaret, responderet, credo, ille: non posse hoc ab homine fieri, nisi quem forte ipsa Dei Virtus ac Sapientia ab ipsa rerum natura exceptum, nec hominum magisterio, sed intima

illuminatione ab incunabulis illustratum, tanta honestaret gratia, tanta firmitate roboraret, tanta denique maiestate subveheret, ut omnia contemnendo quae pravi homines cupiunt, et omnia perpetiendo quae horrescunt, et omnia faciendo quae mirantur, genus humanum ad tam salubrem fidem summo amore atque auctoritate converteret.—

Now, as this really has happened in the present time, let then those who acknowledge that the Good must be strived after, yield to God.

Ib. 6: Ergo cedant ei a quo factum est, nec curiositate aut inani iactantia impediantur quominus agnoscant quid intersit inter paucorum tumidas \* coniecturas et manifestam salutem correptionemque populorum. Illi enim si reviviscerent quorum isti nominibus gloriantur, et invenirent refertas ecclesias templaque deserta et a cupiditate bonorum phil. and temporalium et fluentium ad spem vitae aeternae et bona spiritualia et intelligibilia vocari et currere humanum genus, dicerent fortasse (si tales essent, quales fuisse memorantur): Haec sunt quae nos persuadere populis non ausi sumus, et eorum potius consuetudini cessimus quam illos in nostram fidem voluntatemque traduximus.

the difference between

### Arist., Politica II 2, 1261 a9-1262 a24:

Έχει δή δυσχερείας άλλας τε πολλάς τὸ πάντων είναι τὰς γυναϊκας κοινάς, Plato's Rep. καὶ δι' ἢν αἰτίαν φησὶ δεῖν νενομοθετῆσθαι τὸν τρόπον τοῦτον ὁ Σωκράτης, οὐ 1. the comφαίνεται συμβαΐνον ἐχ τῶν λόγων : ἔτι δὲ πρὸς τὸ τέλος ὅ φησι τῆ πόλει δεῖν ύπάρχειν, ώς μὲν εἴρηται νῦν, ἀδύνατον, πῶς δὲ δεῖ διελεῖν, οὐδὲν διώρισται. λέγω δὲ τὸ μίαν εἶναι τὴν πόλιν πᾶσαν ὡς ἄριστον ὅτι μάλιστα · λαμβάνει γάρ ταύτην ὑπόθεσιν ὁ Σωκράτης. καίτοι φανερόν ἐστιν ὡς προϊοῦσα καὶ γινομένη μία μαλλον ούδὲ πόλις ἔσται πληθος γάρ τι την φύσιν ἐστὶν ἡ πόλις, γινομένη τε μία μαλλον οἰκία μὲν ἐκ πόλεως, ἄνθρωπος δ' ἐξ οἰκίας ἔσται . μᾶλλον γὰρ μίαν τὴν οἰκίαν τῆς πόλεως φαίημεν ἄν, καὶ τὸν ἔνα τῆς οἰκίας · ώστ' εἰ καὶ δυνατός τις εἰη τοῦτο δρᾶν, οὐ ποιητέον ' ἀναιρήσει γὰρ τὴν πόλιν' ού μόνον δ' έκ πλειόνων άνθρώπων έστιν ή πόλις, άλλά και έξ είδει διαφερόντων · οὐ γὰρ γίνεται πόλις ἐξ ὁμοίων. ἕτερον γὰρ συμμαχία καὶ πόλις · τὸ μὲν γὰρ τῷ ποσῷ χρήσιμον, κὰν ἢ τὸ αὐτὸ τῷ εἴδει (βοηθείας γὰρ χάριν ἡ συμμαγία πέφυχεν), ώσπερ αν εί σταθμός πλεῖον έλκύση διοίσει δὲ τῷ τοιούτω καὶ πόλις ἔθνους, ὅταν μὴ κατὰ κώμας ὧσι κεχωρισμένοι τὸ πλῆθος, ἀλλ' οἶον 'Αρκάδες · έξ ὧν δὲ δεῖ ὲν γενέσθαι, εἴδει διαφέρει. διόπερ τὸ ἴσον τὸ ἀντιπεπονθός 1 σώζει τὰς πόλεις, ὥσπερ ἐν τοῖς ἡθικοῖς εἴρηται πρότερον ἐπεὶ

Aristotle's criticism of

"the principle of compensation" (B. Jowett).

Others read: timidas.

καὶ ἐν τοῖς ἐλευθέροις καὶ ἴσοις ἀνάγκη τοῦτ' εἶναι · ἄμα γὰρ οὐχ οἶόν τε πάντας άρχειν, άλλ' ἢ κατ' ἐνιαυτὸν ἢ κατά τινα ἄλλην τάξιν ἢ χρόνον. καὶ συμβαίνει 1261a 35 δή τὸν τρόπον τοῦτον ώστε πάντας ἄρχειν, ώσπερ ἂν εἰ μετέβαλλον οἱ σκυτεῖς καὶ οἱ τέκτονες καὶ μὴ οἱ αὐτοὶ ἀεὶ σκυτοτόμοι καὶ τέκτονες ἦσαν. ἐπεὶ δὲ βέλτιον ούτως έχειν καὶ τὰ περὶ τὴν κοινωνίαν τὴν πολιτικήν, δῆλον ὡς τοὺς αὐτούς ἀεὶ βέλτιον ἄρχειν, εἰ δυνατόν · ἐν οῖς δὲ μὴ δυνατόν διὰ τὸ τὴν φύσιν b Ι ἴσους εἶναι πάντας, ἄμα δὲ καὶ δίκαιον, εἴτ' ἀγαθὸν εἴτε φαῦλον τὸ ἄρχειν, πάντας αὐτοῦ μετέχειν, τοῦτο δὲ μιμεῖται τὸ ἐν μέρει τοὺς ἴσους εἴκειν τὸ  $\theta$ ' ώς όμοίους εἶναι ἔξω ἀρχῆς  $^1$ · οἱ μὲν γὰρ ἄρχουσιν οἱ δ' ἄρχονται κατὰ 5 μέρος, ὥσπερ ἂν ἄλλοι γενόμενοι. καὶ τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον ἀρχόντων ἕτεροι έτέρας ἄρχουσιν άρχάς. φανερὸν τοίνυν ἐκ τούτων ὡς οὔτε πέφυκε μίαν οὕτως είναι την πόλιν ώσπερ λέγουσί τινες, καὶ τὸ λεχθὲν ὡς μέγιστον ἀγαθὸν ἐν ταῖς πόλεσιν ὅτι τὰς πόλεις ἀναιρεῖ καίτοι τό γε ἐκάστου ἀγαθὸν σώζει ἕκα-10 στον. ἔστι δὲ καὶ κατ' ἄλλον τρόπον φανερὸν ὅτι τὸ λίαν ἑνοῦν ζητεῖν τὴν πόλιν οὐκ ἔστιν ἄμεινον. οἰκία μὲν γὰρ αὐταρκέστερον ἑνός, πόλις δ' οἰκίας : καὶ βούλεταί γ' ήδη τότ' εἶναι πόλις, ὅταν αὐτάρκη συμβαίνη τὴν κοινωνίαν είναι τοῦ πλήθους. είπερ οὖν αίρετώτερον τὸ αὐταρκέστερον, καὶ τὸ ἦττον

15 εν τοῦ μᾶλλον αίρετώτερον. 'Αλλά μὴν οὐδ' εἰ τοῦτο ἄριστόν ἐστι, τὸ μίαν ὅτι μάλιστ' εἶναι τὴν κοινωνίαν, οὐδὲ τοῦτο ἀποδείκνυσθαι φαίνεται κατὰ τὸν λόγον, ἐὰν πάντες ἄμα λέγωσι τὸ ἐμὸν καὶ τὸ μὴ ἐμόν · τοῦτο γὰρ οἴεται ὁ Σωκράτης σημεῖον εἶναι 20 τοῦ τὴν πόλιν τελέως εἶναι μίαν. τὸ γὰρ πάντες διττόν. εἰ μὲν οὖν ὡς ἕκαστος, τάχ' ἂν εἴη μᾶλλον ὁ βούλεται ποιεῖν ὁ Σωκράτης, ἕκαστος γὰρ υἱὸν ἑαυτοῦ φήσει τὸν αὐτὸν καὶ γυναῖκα δὴ τὴν αὐτήν, καὶ περὶ τῆς οὐσίας καὶ περὶ ἑκάστου δὴ τῶν συμβαινόντων ώσαύτως · νῦν δ' οὐχ οὕτω φήσουσιν οἱ κοιναῖς χρώμενοι 25 ταῖς γυναιξὶ καὶ τοῖς τέκνοις, ἀλλὰ πάντες μέν, οὐχ ὡς ἕκαστος δ' αὐτῶν. όμοίως δὲ καὶ τὴν οὐσίαν πάντες μέν, οὐχ ὡς ἕκαστος δ' αὐτῶν. ὅτι μὲν τοίνυν παραλογισμός τίς ἐστι τὸ λέγειν πάντας, φανερόν τὸ γὰρ πάντες καὶ ἀμφότερα καὶ περιττά καὶ ἄρτια διὰ τὸ διττὸν καὶ ἐν τοῖς λόγοις ἐριστικούς ποιεῖ συλλογισμούς διὸ ἐστὶ τὸ πάντας τὸ αὐτὸ λέγειν ώδὶ μὲν καλόν, ἀλλ' οὐ δυνατόν, ώδι δ' οὐδὲν όμονοητικόν τρὸς δὲ τούτοις ἐτέραν ἔχει βλάβην τὸ λεγόμενον. ήκιστα γὰρ ἐπιμελείας τυγχάνει τὸ πλείστων κοινόν · τῶν γὰρ ἰδίων μάλιστα 35 φροντίζουσιν, τῶν δὲ κοινῶν ἦττον ἢ ὅσον ἑκάστω ἐπιβάλλει πρὸς γὰρ τοῖς άλλοις ως επέρου φροντίζοντος όλιγωροῦσι μᾶλλον, ώσπερ εν ταῖς οἰκετικαῖς διακονίαις οἱ πολλοὶ θεράποντες ἐνίστε χεῖρον ὑπηρετοῦσι τῶν ἐλαττόνων.

γίνονται δ' έκάστω χίλιοι τῶν πολιτῶν υἱοί, καὶ οὖτοι οὐχ ὡς έκάστου, ἀλλὰ

<sup>&</sup>quot;An approximation to this is that equals should in turn retire from office (τὸ ἐν μέρει τοὺς ἴσους εἴκειν) and should, apart from official position, be treated alike" (B. Jowett). — Text of O. Immisch.

τοῦ τυχόντος ὁ τυχὼν ὁμοίως ἐστὶν υἱός ΄ ὥστε πάντες ὁμοίως ὀλιγωρήσουσιν. 1262a έτι ούτως έκαστος έμὸς λέγει τὸν εὖ πράττοντα τῶν πολιτῶν ἢ κακῶς, ὁπόστος τυγχάνει τὸν ἀριθμὸν ών, οἶον ἐμὸς ἢ τοῦ δεῖνος, τοῦτον τὸν τρόπον λέγων καθ' έκαστον τῶν χιλίων, ἢ ὄσων ἡ πόλις ἐστί, καὶ τοῦτο διστάζων . ἄδηλον γὰρ 5 ῷ συνέβη γενέσθαι τέχνον καὶ σωθῆναι γενόμενον. καίτοι πότερον οὕτω κρεῖττον τὸ ἐμὸν λέγειν ἔκαστον τὸ αὐτὸ μὲν προσαγορεύοντας δισχιλίων καὶ μυρίων, ἢ μᾶλλον ὡς νῦν ἐν ταῖς πόλεσι τὸ ἐμὸν λέγουσιν; ὁ μὲν γὰρ υίὸν αύτοῦ ὁ δ' άδελφὸν αύτοῦ προσαγορεύει τὸν αὐτόν, ὁ δ' ἀνεψιόν, ἢ κατ' ἄλλην τινὰ συγγένειαν, ἢ πρὸς αἴματος, ἢ κατ' οἰκειότητα καὶ κηδείαν αύτοῦ πρῶτον ἢ τῶν αύτοῦ, πρὸς δὲ τούτοις ἔτερον φράτορα φυλέτην κρεῖττον γὰρ ἴδιον ἀνεψιὸν είναι ή τὸν τρόπον τοῦτον υίόν. οὐ μὴν ἀλλ' οὐδὲ διαφυγεῖν δυνατὸν τὸ μή τινας ύπολαμβάνειν έαυτῶν ἀδελφούς τε καὶ παῖδας καὶ πατέρας καὶ μητέρας · κατά γάρ τὰς ὁμοιότητας αξ γίνονται τοῖς τέκνοις πρὸς τοὺς γεννήσαντας, άναγκαῖον λαμβάνειν περὶ άλλήλων τὰς πίστεις. ὅπερ φασὶ καὶ συμβαίνειν τινές τῶν τὰς τῆς Υῆς περιόδους πραγματευομένων εἶναι γάρ τισι τῶν ἄνω Λιβύων κοινάς τὰς γυναϊκας, τὰ μέντοι γενόμενα τέκνα διαιρεῖσθαι κατὰ τὰς 20 όμοιότητας, είσι δέ τινες και γυναϊκες και τῶν ἄλλων ζώων, οἶον ἵπποι και βόες, αι σφόδρα πεφύκασιν όμοια άποδιδόναι τὰ τέκνα τοῖς γονεῦσιν, ώσπερ ή ἐν Φαρσάλω κληθεῖσα Δικαία ἵππος.

#### **b**. Ib., 5, 1262 b<sup>37</sup>-1263 b<sup>14</sup>:

2. community of property

Έχόμενον δὲ τούτων ἐστὶν ἐπισκέψασθαι περὶ τῆς κτήσεως, τίνα τρόπον δεῖ κατασκευάζεσθαι τοῖς μέλλουσι πολιτεύεσθαι τὴν ἀρίστην πολιτείαν, πότερον κοινήν ή μή κοινήν είναι την κτήσιν. τοῦτο δ' ἄν τις καὶ χωρὶς σκέψαιτο ἀπὸ τῶν περὶ τὰ τέκνα καὶ τὰς γυναῖκας νενομοθετημένων, λέγω δὲ τὰ περὶ την κτησιν πότερον καν η έκεινα χωρίς, καθ' δν νύν τρόπον έχει πάσι, τάς τε κτήσεις κοινάς είναι βέλτιον και τάς χρήσεις, οίον τὰ μὲν γήπεδα χωρίς, τούς δὲ χαρπούς εἰς τὸ κοινὸν φέροντας ἀναλίσκειν (ὅπερ ἔνια ποιεῖ τῶν ἐθνῶν), ή τούναντίον την μέν γην κοινην είναι και γεωργείν κοινή, τούς δε καρπούς 5 διαιρεῖσθαι πρός τὰς ἰδίας χρήσεις (λέγονται δέ τινες καὶ τοῦτον τὸν τρόπον κοινωνείν τῶν βαρβάρων), ἢ καὶ τὰ Υήπεδα καὶ τούς καρπούς κοινούς · ἑτέρων μὲν οὖν ὄντων τῶν γεωργούντων ἄλλος ἂν εἴη τρόπος καὶ ῥάων, αὐτῶν δ' αὑτοῖς διαπονούντων τὰ περὶ τὰς κτήσεις πλείους ἂν παρέχοι δυσκολίας καὶ γὰρ ἐν ταῖς ἀπολαύσεσι καὶ ἐν τοῖς ἔργοις μὴ γινομένων ἴσων ἀναγκαῖον ἐγκλήματα γίνεσθαι πρός τούς ἀπολαύοντας μέν ἢ λαμβάνοντας πολλά, ὀλίγα δὲ πονοῦντας, τοῖς ἐλάττω μὲν λαμβάνουσι, πλείω δὲ πονοῦσιν. ὅλως δὲ τὸ συζῆν καὶ κοινωνεῖν τῶν ἀνθρωπικῶν πάντων χαλεπόν, καὶ μάλιστα τῶν τοιούτων. δηλοῦσι δ' αἱ τῶν συναποδήμων κοινωνίαι · σχεδόν γάρ οἱ πλεῖστοι διαφερόμενοι ἐκ τῶν ἐν ποσὶ καὶ ἐκ μικρῶν προσκρούοντες ἀλλήλοις. ἔτι δὲ τῶν θεραπόντων τούτοις

•

15

μίαν κοινά τα φίλων. ἔστι δὲ καί νῦν τόν τρόπον τοῦτον ἐν ἐνίαις πόλεσιν οὕτως -ιοφωπ γίτη ώτων ιωθορίγιχ ότ ρόσπι πυρός τό γριγουσος το ροτνούσθας κατά τήν παροιέγκλήματα πρός άλλήλους ού ποιήσουσιν, μάλλον δέ έπιδώσουσιν ώς πρός ίδιον πως μέν είναι κοινάς, όλως δ' ίδίας ' αί μέν γάρ έπιμέλειαι διηρημέναι τά έξ άμφοτέρων τὸ έκ τοῦ κοινάς είναι τάς κτήσεις καί τὸ έκ τοῦ ίδίας. δεϊ γάρ ότ 36 ωγάν το διενέγκαι · έξει γάρ τό ξέ άμφοτέρων άγαθόν · λέγω δέ το έχει δυσχερείας, δν δέ νϋν τρόπον έχει και έπικοσμηθέν ήθεσι και τάξει νόμων έγκυκλίους. το μέν ούν κοινάς είναι τάς κτήσεις ταύτας τε και άλλας τοιαύτας 20 μάλιστα προσαρούομεν, οίς πλείστα προσχρώμεθα πρός τας διακονίας τας WYN IN THE CENTRE OF PHILOSOPHY

Iq γίνωνται τοιούτοι, του νομοθέτου τούτ' έργον ίδιόν έστιν. έτι δέ και πρός ήδονήν βεντιον είναι μεν ίδίας τάς κτήσεις, τη δε χρήσει ποιείν κοινάς. δπως δε κάν δεηθώσιν έφοδίων έν τοῖς άγροῖς κατά τὴν χώραν. φανερόν τοίνυν ὅτι τε δούλοις χρώνται τοῖς άλλήλων ώς είπεἴν ίδίοις, έτι δ' ίπποις καὶ κυσίν, σιμα ποιεί τοϊς φίλοις, τοῖς δέ χρήται κοινοίς, οίον και έν Λακεδαίμονι τοῖς τά μεν έστι τα δε γένοιτ' άν ' ίδίαν γάρ έκαστος την κτήσιν έχων τά μεν χρήύπογεγραμμένον ώς οὐκ ὂν άδύνατον, καὶ μάλιστα ἐν ταῖς καλῶς οἰκουμέναις

περί τάς κτήσεις · ούτε γάρ έσται φανερός έλευθέριος ών, ούτε πράξει πράξιν το καγον άλλοτρίας ούσης άπέχεσθαι διά σωφροσύνην), έλευθεριότητος δε το δυούν άρεταϊν φανερώς, σωφροσύνης μέν τό περί τάς γυναϊκας (έργον γάρ συμβαίνει τούς λίαν εν ποιούσι τήν πόλιν, και πρός τούτοις άναιρούσιν έργα ξένοις ή έταίροις ήδιστον . δ γίνεται τής κτήσεως ίδίας ούσης. ταϋτά τε δή ού έκαστον των τοιούτων. άλλά μην καί το χαρίσασθαι καί βοηθήσαι φίλοις ή φιλεϊν, καθάπερ και τον φιλοχρήματον, έπει φιλούσί γε πάντες ως είπεϊν ψεγεται δικαίως τούκ έστι δε τούτο το φιλείν έαυτόν, άλλά το μάλλον ή δεϊ αύτὸς έχει φιλίαν έκαστος, άλλ' έστι τοϋτο φυσικόν. τὸ 36 φίλαυτον είναι άμύθητον όσον διαφέρει το νομίζειν ίδιόν τι · μή γάρ ού μάτην τήν πρός αύτόν

the fundaεργον έστίν. έλευθέριον ούδεμίαν ' έν τή γάρ χρήσει των κτημάτων τό τής έλευθεριότητος

Ib., 5, 1263 b<sup>29-32</sup>:

ιρωτνώπ σο ούσαν όρθήν. Δεί μέν γάρ είναι πως μίαν και τήν οίκίαν και τήν πόλιν, άλλ' Αίτιον δε τῷ Σωκράτει τῆς παρακρούσεως χρή νομίζειν τήν ύπόθεσιν ούν

a. 1b., 5, 1264 b16-26:

рарру can never de

Plato's state

mistake mental

φις φι το ερχείτολες φλικό το κοιτον τος και τος το και λάβ ελοξίζεται το εργαίτο και το και των πλείστων ἢ μή πάντων μερών ἢ τινών έχόντων τήν εύδαιμονίαν. ού γάρ εύδαίμονα ποιεϊν τήν πόλιν τόν νομοθέτην. άδύνατον δε εύδαιμονεϊν δλην, μή ΥΕτι δέ και την εύδαιμονίαν άφαιρούμενος των φυλάκων, δλην φησί δεϊν

**PLATO** 223

ύπάρχειν, τῶν δὲ μερῶν μηδετέρφ, τὸ δὲ εὐδαιμονεῖν ἀδύνατον. ἀλλὰ μὴν εἰ οἱ φύλαχες μὴ εὐδαίμονες, τίνες ἕτεροι; οὐ γὰρ δὴ οἴ γε τεχνῖται καὶ τὸ πλῆθος τὸ τῶν βαναύσων. ἡ μὲν οὖν πολιτεία περὶ ἦς ὁ Σωκράτης εἴρηκεν, ταύτας τε τὰς ἀπορίας ἔχει καὶ τούτων οὐκ ἐλάττους ἑτέρας.

As to the third class, very little is defined about the amount happiness of property. Socr. thought it sufficient for happiness if his traders and hv handicraftsmen lived temperately. Ar. replies (Polit. II 6, 1265a31): σωφροσύνη

"Ετι δ' έστι σωφρόνως μέν, ταλαιπώρως δὲ ζῆν.

311-Modern critics most agree with O. Apelt, who in the Introd. to Plato's state his German translation of the Republic a, laid the stress on the moral a heavenly example and spiritual value of Plato's state and denied its practical meaning, with reference to:

Pl., Rep. IX 592 a-b:

The man of understanding (δ νοῦν ἔχων) will only accept such political honours as will not deteriorate his character.

Ούκ ἄρα, ἔφη, τά γε πολιτικὰ ἐθελήσει πράττειν, ἐάνπερ τούτου κήδηται. Νή τὸν κύνα, ἦν δ' ἐγώ, ἔν γε τῆ ἑαυτοῦ πόλει καὶ μάλα, οὐ μέντοι ἴσως ἔν γε τῆ πατρίδι, ἐὰν μὴ θεία τις συμβῆ τύχη.

Μανθάνω, έφη εν ή νῦν διήλθομεν οἰκίζοντες πόλει λέγεις, τῆ ἐν λόγοις κειμένη, ἐπεὶ γῆς γε οὐδαμοῦ οἶμαι αὐτὴν εἶναι.

'Αλλ', ἢν δ' ἐγώ, ἐν οὐρανῷ ἴοως παράδειγμα ἀνάκειται τῷ βουλομένῳ όρᾶν καὶ όρῶντι ἑαυτὸν κατοικίζειν. διαφέρει δὲ οὐδὲν εἴτε που ἔστιν εἴτε ἔσται : τὰ γὰρ ταύτης μόνης ἂν πράξειεν, ἄλλης δὲ οὐδεμιᾶς.

Είκός γ', ἔφη.

Cf. our nrs 288, 290 and 305.

312-Among modern critics of Plato K. R. Popper must be mentioned with Plato and

his work The open society and its enemies. London 1942, vol. I.

Whatever the author's merits may be in other subjects-I am inclined to think problems of they are considerable—it must be said that he remained a perfect stranger to the the present spirit of Plato's philosophy, and hence has come to the strangest misunderstandings. First he makes the enormous mistake of representing Plato as a man striving after power as such, and thus he makes out of the author of the Republic essentially a τυραννικός άνήρ, such as Plato himself deemed the most miserable of men.

the political day

O. Apelt, Platon. Der Staat, neu übersetzt und erlautert, Leipzig<sup>6</sup> 1923, p. XVII: Der platonische Staat is nicht gewesen, er ist nicht, und doch: er wird immer sein; nicht als Leitstern für die Politik, wohl aber als ein Antrieb zu sittlicher Erhebung. Und als solchen wollte Platon ihn schliesslich auch nur betrachtet wissen.

Secondly he makes the scarcely smaller mistake of seeing no essential difference between Plato and Aristotle a. May the critical notes of Aristotle, given under our nr. 310d and e, speak for themselves: Ar. deemed that Plato made his guardians unhappy, and hence his whole community; nor did he assure the happiness of his labourers and traders by making them live σωφρόνως .....

A good interpretation of the Republic is given by R. L. Nettleship, Lectures

on the Republic of Plato. London 1898, new edition 1937.

An interesting experiment in confronting Plato with the political problems of the present day has been made by R. H. S. Crossman in Plato to day, London 1937. Cf. J. Moreau, Platon et la crise de la civilisation contemporaine (Proceedings of

the tenth international Congress of Philosophy, Amsterdam 1949, Fasc. II, pp. 1084-87).

### 7-THE CRISIS IN PLATO'S PHILOSOPHY: THEAETETUS AND PARMENIDES

affinity of classical **Parmenides** 

313—Plato's theory of Ideas, as we learned to know it till now, Platonism showed a deep spiritual affinity with Parmenides' notion of ov, being eternal and absolute, without change and motion. Socr. in the Theaet. expresses his deep respect for Parm., and shrinks from contesting his doctrine.

Pl., Th. 183 e-184 a:

Μέλισσον μὲν καὶ τοὺς ἄλλους, οἱ εν έστὸς λέγουσι τὸ πᾶν, αἰσχυνόμενος μή φορτικώς σκοπώμεν, ήττον αἰσχύνομαι ή ἕνα ὄντα Παρμενίδην. Παρμενίδης δέ μοι φαίνεται, τὸ τοῦ 'Ομήρου ,,αἰδοῖός τέ μοι' εἶναι ἄμα ,,δεινός τε." συμπροσέμειξα γὰρ δὴ τῷ ἀνδρὶ πάνυ νέος πάνυ πρεσβύτη, καί μοι ἐφάνη βάθος τι έχειν παντάπασι γενναΐον. φοβοῦμαι οὖν μὴ οὔτε τὰ λεγόμενα συνιῶμεν, τί τε διανοούμενος εἶπε πολύ πλέον λειπώμεθα.

Parm.' doctrine refuted

314-Yet this doctrine is refuted, first in the Parm., then, more by Plato in explicitly, in the Soph. (a conclusive argument why we cannot accept the Parm. the dating of the Parm. as being earlier than the Theaet., a thesis defendsophistes ed by A. Diès b and accepted by F. M. Cornford c, recently resumed by D. H. Th. Vollenhoven d).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> In Holland W. J. W. Koster defended Plato against Popper in De Gids, CX (1947), p. 100-110. H. Meyer gave a summary of Popper's work in the same number of this review, p. 87-99.

In the Introd. to his edition of the Parm., Paris 1923, p. xii ff.

e Plato's Theory of knowledge, London 1935, p. 1.

d Mélanges philosophiques (Philosophical Essays), Amsterdam 1948, pp. 1-16.

#### a. Pl., Parm. 162 a:

"Εστιν άρα, ώς ἔοικε, τὸ ἓν οὐκ ὄν.

"So it appears that the one, which is not, is".

### b. Pl., Soph. 241 c-242 a:

The Eleatic stranger asks:

Έξεις οὖν συγγνώμην καὶ καθάπερ νῦν εἶπες ἀγαπήσεις ἐάν πη καὶ κατὰ βραχὺ παρασπασώμεθα ¹ οὕτως ἰσχυροῦ λόγου;

ΘΕΑΙ. Πῶς γὰρ οὐχ ἕξω;

ΞΕ. Τόδε τοίνυν έτι μᾶλλον παραιτοῦμαί σε.

ΘΕΑΙ. Τὸ ποῖον;

ΕΕ. Μή με οίον πατραλοίαν ύπολάβης γίγνεσθαί τινα.

ΘΕΑΙ. Τί δή;

ΞΕ. Τὸν τοῦ πατρὸς Παρμενίδου λόγον ἀναγκαῖον ἡμῖν ἀμυνομένοις ἔσται βασανίζειν, καὶ βιάζεσθαι τό τε μὴ ὂν ὡς ἔστι κατά τι καὶ τὸ ὂν αὖ πάλιν ὡς οὐκ ἔστι πη.

ΘΕΑΙ. Φαίνεται τὸ τοιοῦτον διαμαχετέον ἐν τοῖς λόγοις.

ΞΕ. Πῶς γὰρ οὐ φαίνεται καὶ τὸ λεγόμενον δὴ τοῦτο τυφλῷ; τούτων γὰρ μήτ' ἐλεγχθέντων μήτε ὁμολογηθέντων σχολῆ ποτέ τις οἶός τε ἔσται περὶ e λόγων ψευδῶν λέγων ἢ δόξης, εἴτε εἰδώλων εἴτε εἰκόνων εἴτε μιμημάτων εἴτε φαντασμάτων αὐτῶν, ἢ καὶ περὶ τεχνῶν τῶν ὅσαι περὶ ταῦτά εἰσι, μὴ καταγέλαστος εἶναι τὰ ἐναντία ἀναγκαζόμενος αὐτῷ λέγειν.

ΘΕΑΙ. 'Αληθέστατα.

ΞΕ. Διὰ ταῦτα μέντοι τολμητέον ἐπιτίθεσθαι τῷ πατρικῷ λόγῳ νῦν, ἢ τὸ παράπαν ἐατέον, εἰ τοῦτό τις εἴργει δρᾶν ὄχνος.

ΘΕΑΙ. 'Αλλ' ήμᾶς τοῦτό γε μηδὲν μηδαμῆ εἴρξη.

### 315—a. Pl., Soph. 246 b.

the εἰδῶν φίλοι

24Id

The position of the elden place as opposed to the materialists is described as follows:

Τοιγαροῦν οἱ πρὸς αὐτοὺς ἀμφισβητοῦντες μάλα εὐλαβῶς ἄνωθεν ἐξ ἀοράτου ποθὲν ἀμύνονται, νοητὰ ἄττα καὶ ἀσώματα εἴδη βιαζόμενοι τὴν ἀληθινὴν οὐσίαν εἶναι.

### **b**. Ib. 248 a-b:

Πρός δη τούς έτέρους ἴωμεν, τούς τῶν εἰδῶν φίλους τού δ' ήμῖν καὶ τὰ παρὰ τούτων ἀφερμήνευε.

<sup>1</sup> κατὰ βραχύ παρασπασώμεθα - make a little breach. De Vogel, Greek Philosophy I

MEAL TOUT FOTOL

ΕΕ. Γένεσιν, την δε οὐσίαν χωρίς που διελόμενοι λέγετε; ή γάρ;

ΘΕΑΙ. Ναί.

ΕΕ. Καὶ σώματι μὲν ἡμᾶς γενέσει δι' αἰσθήσεως κοινωνεῖν, διὰ λογισμοῦ δὲ ψυχῆ πρὸς τὴν ὄντως οὐσίαν, ἣν ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ ὡσαύτως ἔχειν φατέ, γένεσιν δὲ ἄλλοτε ἄλλως.

ΘΕΑΙ. Φαμέν γάρ οὖν.

c. These philosophers will not concede that ποιεῖν and πάσχειν belong to being. Thus, as knowing and being known are the one a ποίημα, the other a πάθος, the fatal consequence is that being cannot be known.

Ib. 248 e-249 b:

Τὴν οὐσίαν δὴ κατὰ λόγον τοῦτον γιγνωσκομένην ὑπὸ τῆς γνώσεως, καθ' ὅσον γιγνώσκεται, κατὰ τοσοῦτον κινεῖσθαι διὰ τὸ πάσχειν, δ δή φαμεν οὐκ ἂν γενέσθαι περὶ τὸ ἡρεμοῦν.

ΘΕΑΙ. 'Ορθῶς.

ΕΕ. Τί δὲ πρὸς Διός; ὡς ἀληθῶς κίνησιν καὶ ζωὴν καὶ ψυχὴν καὶ φρόνησιν ἢ ῥαδίως πεισθησόμεθα τῷ παντελῶς ὄντι μὴ παρεῖναι, μηδὲ ζῆν αὐτὸ μηδὲ 249a φρονεῖν, ἀλλὰ σεμνὸν καὶ ἄγιον, νοῦν οὐκ ἔχον, ἀκίνητον ἑστὸς εἶναι;

ΘΕΑΙ. Δεινόν μεντάν, ὧ ξένε, λόγον συγχωροῖμεν.

movement introduced in the realm of being ΞΕ. 'Αλλά νοῦν μὲν ἔχειν, ζωὴν δὲ μὴ φῶμεν;

ΘΕΑΙ. Καὶ πῶς:

ΕΕ. 'Αλλά ταῦτα μὲν ἀμφότερα ἐνόντ' αὐτῷ λέγομεν, οὐ μὴν ἐν ψυχῆ γε φήσομεν αὐτὸ ἔχειν αὐτά;

ΘΕΑΙ. Καὶ τίν' ἂν ἕτερον ἔχοι τρόπον;

ΕΕ. 'Αλλὰ δῆτα νοῦν μὲν καὶ ζωὴν καὶ ψυχήν, ἀκίνητον μέντοι τὸ παράπαν ἔμψυγον ὂν ἑστάναι:

b ΘΕΑΙ. Πάντα έμοιγε άλογα ταῦτ' είναι φαίνεται.

ΞΕ. Καὶ τὸ κινούμενον δὴ καὶ κίνησιν συγχωρητέον ώς ὄντα.

According to an obsolete hypothesis, first made by Schleiermacher, the friends of the Ideas were the Megarians. As it is highly improbable that the Megarians admitted a plurality of Ideas, this interpretation will not be true (see v. Wilamowitz, Platon II, p. 246; De Vogel, Keerpunt p. 199 ff.); nor has that of Burnet and Taylor been more fortunate. Stating the parmenidean character of Platonism in the preceding period, we needs must find a piece of earlier Platonism in the doctrine of the είδῶν φίλοι. At the same time we acknowledge a remarkable alteration in the theory of Ideas, as soon as the main-thesis of Parm. has been refuted. The views of later Platonism are prepared in the Theaet., by the analysis of perception.

soul as the cause of motion in the doctrine of the soul, then in that of diaeresis.

#### Pl., Phaedr. 245 c-246 a:

Ψυγή πᾶσα ἀθάνατος. Τὸ γὰρ αὐτοκίνητον ἀθάνατον τὸ δ' ἄλλο κινοῦν καὶ ὑπ' ἄλλου κινούμενον, παῦλαν ἔχον κινήσεως, παῦλαν ἔχει ζωῆς. Μόνον δή τὸ αύτὸ κινοῦν, ἄτε οὐκ ἀπολεῖπον ἑαυτό, οὔποτε λήγει κινούμενον, ἀλλὰ καὶ τοῖς ἄλλοις ὅσα κινεῖται τοῦτο πηγή καὶ ἀρχή κινήσεως. ᾿Αρχή δὲ ἀγένητον : ἐξ ἀρχῆς γὰρ ἀνάγκη πᾶν τὸ γιγνόμενον γίγνεσθαι, αὐτὴν δὲ μηδ' ἐξ ἑνός : εί γὰρ ἔκ του ἀρχὴ γίγνοιτο, οὐκ ἂν ἐξ ἀρχῆς γίγνοιτο. Ἐπειδὴ δὲ ἀγένητόν έστιν, καὶ ἀδιάφθορον αὐτὸ ἀνάγκη εἶναι ἀρχῆς γὰρ δὴ ἀπολομένης, οὔτε αὐτή ποτε ἔκ του, οὕτε ἄλλο ἐξ ἐκείνης γενήσεται, εἴπερ ἐξ ἀρχῆς δεῖ τὰ πάντα γίγνεσθαι. Οὕτω δὴ κινήσεως μὲν ἀρχὴ τὸ αὐτὸ αὑτὸ κινοῦν τοῦτο δὲ οὕτὸ ἀπόλλυσθαι ούτε γίγνεσθαι δυνατόν, ἢ πάντα τε οὐρανὸν πᾶσάν τε γένεσιν συμπεσούσαν στήναι, καὶ μήποτε αὖθις ἔχειν ὅθεν κινηθέντα γενήσεται. ᾿Αθανάτου δὲ πεφασμένου τοῦ ὑφ' ἑαυτοῦ κινουμένου, ψυχῆς οὐσίαν τε καὶ λόγον τοῦτον αὐτόν τις λέγων οὐκ αἰσχυνεῖται. Πᾶν γὰρ σῶμα, ῷ μὲν ἔξωθεν τὸ κινεῖσθαι, άψυχον . ῷ δὲ ἔνδοθεν αὐτῷ ἐξ αύτοῦ, ἔμψυχον, ὡς ταύτης οὔσης φύσεως ψυγῆς. Εἰ δ' ἔστι τοῦτο ούτως ἔχον, μὴ ἄλλο τι εἶναι τὸ αὐτὸ ἑαυτὸ κινοῦν ἢ ψυχήν, ἐξ ἀνάγκης ἀγένητόν τε καὶ ἀθάνατον ψυχὴ ἂν εἴη.

246a

Robin rightly remarks that Plato in his Phaedr. is seeking the intermediate stages between the ideal World and that of sensible objects. "Platon est en quête d'un équivalent philosophique de ce qu'est mythiquement le démonisme; d'où l'importance que prend à ses yeux le problème de l'amour" (Platon, p. 127. Cf. p. 117: the visible heaven is such an intermediate stage).

#### **b**. Ib. 265 d, e.

the method of diaeresis,

Socr. is speaking here about two methods, the "synoptic" method, uniting the first spoken many scattered objects under one Idea, and that of diaeresis, dividing the Idea of in the Phaedr. so that it becomes a specified "form". In the words of Plato:

Είς μίαν τε ίδέαν συνορῶντα ἄγειν τὰ πολλαχῆ διεσπαρμένα, ἵνα ἕκαστον όριζόμενος δηλον ποιη περί οδ αν άει διδάσκειν έθέλη. —

Τὸ πάλιν κατ' εἴδη δύνασθαι διατέμνειν κατ' ἄρθρα ἢ πέφυκεν, καὶ μὴ ἐπιγειρεῖν καταγνύναι μέρος μηδέν, κακοῦ μαγείρου τρόπφ χρώμενον.

Robin (o.c. p. 95) rightly qualified the last as a method of ontological synthesis.

317—Theaetetus has defined knowledge as αἴσθησις. Socr. first points the Theaet. out the essential identity of this thesis with that of Protagoras, that man is the measure of all things (See our nr. 171b), then with that of Heraclitus that nothing is and that, out of a process of moving and mixture, all things are always becoming (our nr. 171c).

First part

### Pl., Theaet. 157 a7-b8:

nothing is. all things are

"Ωστε έξ ἀπάντων τούτων, ὅπερ έξ ἀρχῆς ἐλέγομεν, οὐδὲν εἶναι ἐν αὐτὸ becoming

καθ' αὐτό, ἀλλά τινι ¹ ἀεὶ γίγνεσθαι, τὸ δ' εἶναι πανταχόθεν ἐξαιρετέον, οὐχ 157b ὅτι ἡμεῖς πολλὰ καὶ ἄρτι ἡναγκάσμεθα ὑπὸ συνηθείας καὶ ἀνεπιστημοσύνης χρῆσθαι αὐτῷ. Τὸ δ' οὐ δεῖ, ὡς ὁ τῶν σοφῶν λόγος, οὕτε τι συγχωρεῖν οὕτε του οὕτ' ἐμοῦ οὕτε τόδε οὕτ' ἐκεῖνο οὕτε ἄλλο οὐδὲν ὄνομα ὅτι ἂν ἱστῆ, ἀλλὰ κατὰ φύσιν φθέγγεσθαι γιγνόμενα καὶ ποιούμενα καὶ ἀπολλύμενα καὶ ἀλλοιούμενα : ὡς ἐάν τί τις στήση τῷ λόγῳ, εὐέλεγκτος ὁ τοῦτο ποιῶν.

"Do these things please you, Theaetetus?" Socr. asks. Th. hesitates. Then Socr. asks again:

### **b.** Ib 157 d<sup>7-11</sup>:

Λέγε τοίνυν πάλιν εἴ σοι ἀρέσκει τὸ μή τι εἶναι, ἀλλὰ γίγνεσθαι ἀεὶ ἀγαθὸν καὶ καλὸν καὶ πάντα ἀ ἄρτι διῆμεν.

ΘΕΑΙ. 'Αλλ' ἔμοιγε, ἐπειδὴ σοῦ ἀκούω οὕτω διεξιόντος, θαυμασίως φαίνεται ώς ἔχειν λόγον καὶ ὑποληπτέον ἦπερ διελήλυθας.

#### difficulties

#### c. Socr. replies, 157 e-158 a:

Μή τοίνυν ἀπολίπωμεν ὅσον ἐλλεῖπον αὐτοῦ. λείπεται δὲ ἐνυπνίων τε πέρι καὶ νόσων τῶν τε ἄλλων καὶ μανίας, ὅσα τε παρακούειν ἡ παρορᾶν ἡ τι ἄλλο παραισθάνεσθαι λέγεται. οἰσθα γάρ που ὅτι ἐν πᾶσι τούτοις ὁμολογουμένως ἐλέγχεσθαι δοκεῖ δν ἄρτι διῆμεν λόγον, ὡς παντὸς μᾶλλον ἡμῖν ψευδεῖς αἰσθήσεις ἐν αὐτοῖς γιγνομένας, καὶ πολλοῦ δεῖ τὰ φαινόμενα ἑκάστῳ ταῦτα καὶ εἰναι, ἀλλὰ πᾶν τοὐναντίον οὐδὲν ὧν φαίνεται εἶναι.

What then is the criterium of true perception? And why one man is deemed more clever than another? (our nr. 171d).—We saw the answer of Prot. (nr. 171e): all perception is true, but not all perceiving subjects are of the same value. Evidently the superiority of those who are wiser does not lie in mere perception.

## Prot.' thesis refuted

### d. Ib. 171 bc:

"Όταν τῷ τἀναντία λέγοντι συγχωρῆ ἀληθῆ αὐτὸν δοξάζειν, τότε καὶ ὁ Πρωταγόρας αὐτὸς συγχωρήσεται μήτε κύνα μήτε τὸν ἐπιτυχόντα ἄνθρωπον μέτρον εἶναι μηδὲ περὶ ἑνὸς οὕ ἀν μὴ μάθη. Οὐχ οὕτως;

ΘΕΟ. Ούτως.

#### the intermezzo

318—In the intermezzo (173c-177c) Plato draws the portrait of the philosopher who does not know the way to the market-place, nor whether any of his fellow-citizens are of high or low birth, or have inherited some blame from their ancestors; who falls in pits, looking to the stars, like Thales, and is laughed at by Thracian servant-girls. But as soon as more important subjects are spoken of—the nature of man in general and justice or unjustice itself—then the tables are turned.

<sup>1</sup> tive - with relation to a (knowing) subject.

**PLATO** 220

#### Pl., Theaet. 175 d7-176 b3:

Ούτος δή έκατέρου τρόπος, ὧ Θεόδωρε, ὁ μὲν τῷ ὄντι ἐν ἐλευθερία τε καὶ σχολή τεθραμμένου, δν δή φιλόσοφον καλεῖς. ὧ ἀνεμέσητον εὐήθει δοκεῖν καὶ οὐδεγὶ εἶναι ὅταν εἰς δουλικὰ ἐμπέση διακονήματα, οἶον στρωματόδεσμον μή ἐπισταμένου συσκευάσασθαι 1 μηδὲ ὄψον ἡδῦναι ἡ θῶπας λόγους · ὁ δ' αὖ τὰ μὲν τοιαὖτα πάντα δυναμένου τορῶς τε καὶ ὀξέως διακονεῖν, ἀναβάλλεσθαι δὲ οὐκ ἐπισταμένου ἐπιδέζια ἐλευθερίως 2 οὐδέ γ' ἀρμονίαν λόγων λαβόντος όρθως ύμνησαι θεών τε καὶ ἀνδρών εὐδαιμόνων βίον ἀληθη.

176a

ΘΕΟ. Εί πάντας, ὧ Σώκρατες, πείθοις ἃ λέγεις ὥσπερ ἐμέ, πλείων ἂν εἰρήνη καὶ κακὰ ἐλάττω κατ' ἀνθρώπους εἴη.

ΣΩ. 'Αλλ' οὔτ' ἀπολέσθαι τὰ κακὰ δυνατόν, ὧ Θεόδωρε — ὑπεναντίον γάρ τι τῶ ἀγαθῶ ἀεὶ εἶναι ἀνάγκη — οὐτ' ἐν θεοῖς αὐτὰ ἱδρῦσθαι, τὴν δὲ θνητὴν φύσιν καὶ τόνδε τὸν τόπον περιπολεῖ ἐξ ἀνάγκης. Διὸ καὶ πειρᾶσθαι χρὴ ἐνθένδε έκεῖσε φεύγειν ὅτι τάχιστα. Φυγή δὲ ὁμοίωσις θεῷ κατὰ τὸ δυνατόν • ὁμοίωσις b δὲ δίκαιον καὶ ὅσιον μετὰ φρονήσεως γενέσθαι.

### 319—a. Pl., Theaet. 184 b8-11, 184 c5-185 e2:

Εἰ οὐν τίς σε ὧδ' ἐρωτώη · ,,Τῷ τὰ λευκὰ καὶ μέλανα ὁρᾶ ἄνθρωπος καὶ of the thesis τῶ τὰ ὀξέα καὶ βαρέα ἀκούει;" εἴποις ἂν, οἶμαι, ,,"Ομμασί τε καὶ ώσίν."

that knowledge = αίσθησις

184c

definitive

refutation

ΘΕΑΙ. "Εγωγε. --

Socr. asks again: 'Απόκρισις ποτέρα ὀρθοτέρα, ῷ ὁρῶμεν τοῦτο εἶναι όφθαλμούς. ἢ δι' οὖ όρῶμεν, καὶ ὧ ἀκούομεν ὧτα, ἢ δι' οὖ ἀκούομεν;

ΘΕΑΙ. Δι' ὧν ἕκαστα αἰσθανόμεθα, ἔμοιγε δοκεῖ, ὧ Σώκρατες, μᾶλλον ที่ ๐ไ๊๘.

 $\Sigma\Omega$ . Δεινόν γάρ που,  $\tilde{\omega}$  παῖ, εἰ πολλοί τινες ἐν ἡμῖν ώσπερ ἐν δουρείοις dίπποις αἰσθήσεις ἐγκάθηνται, ἀλλὰ μὴ εἰς μίαν τινὰ ἰδέαν, εἴτε ψυγὴν εἴτε the soul perότι δεῖ χαλεῖν, πάντα ταῦτα συντείνει, ἢ διὰ τούτων οἶον ὀργάνων αἰσθανόμεθα means of the δσα αίσθητά.

ΘΕΑΙ. 'Αλλά μοι δοχεῖ οὕτω μᾶλλον ἢ ἐχείνως.

ΣΩ. Τοῦδέ τοι ἔνεκα αὐτά σοι διακριβοῦμαι, εἴ τινι ἡμῶν αὐτῶν τῷ αὐτῷ διὰ μὲν ὀφθαλμῶν ἐφικνούμεθα λευκῶν τε καὶ μελάνων 3, διὰ δὲ τῶν ἄλλων έτέρων αὖ τινῶν, καὶ ἕξεις ἐρωτώμενος πάντα τὰ τοιαῦτα εἰς τὸ σῶμα ἀνα- e

στρωματόδεσμον—συσκευάσασθαι - "if he cannot tie up bedclothes into a neat bundle" (Cornford).

2 ἀναβάλλεσθαι—ἐλευθερίως - "has not learnt to wear his cloak like a gentleman" (Cornford).

<sup>\*</sup> τοῦδέ τοι ἔνεκα—λευκῶν τε καὶ μελάνων - "My object in being so precise is to know whether there is some part of ourselves, the same in all cases, with which we apprehend black or white through the eyes". (Cornford).

φέρειν; ἴσως δὲ βέλτιον σὲ λέγειν αὐτὰ ἀποκρινόμενον μᾶλλον ἢ ἐμὲ ὑπὲρ σοῦ πολυπραγμονεῖν. Καί μοι λέγε · θερμὰ καὶ σκληρὰ καὶ κοῦφα καὶ γλυκέα δι' ὧν αἰσθάνη, ἄρα οὐ τοῦ σώματος ἕκαστα τίθης; ἢ ἄλλου τινός;

ΘΕΑΙ. Οὐδενὸς ἄλλου.

185a ΣΩ. <sup>3</sup>Η καὶ ἐθελήσεις ὁμολογεῖν ἀ δι' ἐτέρας δυνάμεως αἰσθάνη, ἀδύνατον εἶναι δι' ἄλλης ταῦτ' αἰσθέσθαι, οἶον ὰ δι' ἀκοῆς, δι' ὄψεως, ἢ ὰ δι' ὄψεως, δι' ἀκοῆς;

ΘΕΑΙ. Πῶς γὰρ οὐκ ἐθελήσω;

ΣΩ. Εἴ τι ἄρα περὶ ἀμφοτέρων διανοῆ, οὐκ ἂν διά γε τοῦ ἐτέρου ὀργάνου, οὐδ' αὖ διὰ τοῦ ἐτέρου περὶ ἀμφοτέρων αἰσθάνοι' ἄν.

ΘΕΑΙ. Οὐ γὰρ οὖν.

 $\Sigma\Omega$ . Περί δή φωνής καὶ περὶ χρόας πρῶτον μὲν αὐτὸ τοῦτο περὶ ἀμφοτέρων ή διανοή, ὅτι ἀμφοτέρω ἐστόν;

ΘΕΑΙ. "Εγωγε.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐκοῦν καὶ ὅτι ἑκάτερον ἑκατέρου μὲν ἕτερον, ἑαυτῷ δὲ ταὐτόν; ΘΕΑΙ. Τί μήν;

ΣΩ. Καὶ ὅτι ἀμφοτέρω δύο, ἐκάτερον δέ ἕν;

ΘΕΑΙ. Καὶ τοῦτο.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐκοῦν καὶ εἴτε ἀνομοίω εἴτε ὁμοίω ἀλλήλοιν, δυνατὸς εἴ ἐπισκέψασθαι; ΘΕΑΙ. Ἰσως.

ΣΩ. Ταῦτα δὴ πάντα διὰ τίνος περὶ αὐτοῖν διανοῆ; οὔτε γὰρ δι' ἀκοῆς οὔτε δι' ὄψεως οἶόν τε τὸ κοινὸν λαμβάνειν περὶ αὐτῶν. "Ετι δὲ καὶ τόδε τεκμήριον περὶ οὔ λέγομεν εἰ γὰρ δυνατὸν εἴη ἀμφοτέρω σκέψασθαι ἄρ' ἐστὸν ἁλμυρὼ ἢ οὔ, οἶσθ' ὅτι ἔξεις εἰπεῖν ῷ ἐπισκέψη, καὶ τοῦτο οὔτε ὄψις οὔτε ἀκοὴ φαίνεται, c ἀλλά τι ἄλλο.

ΘΕΑΙ. Τί δ' οὐ μέλλει, ή γε διὰ τῆς γλώττης δύναμις;

"being" not ΣΩ. Καλῶς λέγεις. Ἡ δὲ δὴ διὰ τίνος δύναμις τό τ' ἐπὶ πᾶσι κοινὸν καὶ perceived through the τὸ ἐπὶ τούτοις δηλοῖ σοι, ῷ τὸ ,,ἔστιν'' ἐπονομάζεις καὶ τὸ ,,οὐκ ἔστι'' καὶ ἀ senses νυνδὴ ἡρωτῶμεν περὶ αὐτῶν; τούτοις πᾶσι ποῖα ἀποδώσεις ὄργανα δι' ὧν αἰσθάνεται ἡμῶν τὸ αἰσθανόμενον ἕκαστα;

nor many other general notions

b

ΦΕΑΙ. Οὐσίαν λέγεις και τὸ μὴ εἶναι, και ὁμοιότητα και ἀνομοιότητα,
 καὶ τὸ ταὐτόν τε καὶ τὸ ἔτερον, ἔτι δὲ ἕν τε καὶ τὸν ἄλλον ἀριθμὸν περὶ αὐτῶν.
 Δῆλον δὲ ὅτι καὶ ἄρτιόν τε καὶ περιττὸν ἐρωτᾶς, καὶ τᾶλλα ὅσα τούτοις ἕπεται,
 διὰ τίνος ποτὲ τῶν τοῦ σώματος τῆ ψυχῆ αἰσθανόμεθα.

 $\Sigma\Omega.$  Ύπέρευ,  $\delta$  Θεαίτητε, ἀκολουθεῖς, καὶ ἔστιν  $\delta$  ἐρωτ $\delta$  αὐτ $\delta$  ταῦτα.

ΘΕΑΙ. 'Αλλὰ μὰ Δία, ὧ Σώκρατες, ἔγωγε οὐκ ἂν ἔχοιμι εἰπεῖν, πλὴν γ' ὅτι μοι δοκεῖ τὴν ἀρχὴν οὐδ' εἶναι τοιοῦτον οὐδὲν τούτοις ὅργανον ἴδιον ὥσπερ ἐκείνοις, ἀλλ' αὐτὴ δι' αὐτῆς ἡ ψυχὴ τὰ κοινά μοι φαίνεται περὶ πάντων ἐπισκοπεῖν.

#### **b**. Ib. 186 $c^7$ - $d^5$ :

ΣΩ. Οζόν τε οὖν ἀληθείας τυχεῖν, ῷ μηδὲ οὐσίας;

ΘΕΑΙ. 'Αδύνατον.

ΣΩ. Οδ δὲ ἀληθείας τις ἀτυχήσει, ποτὲ τούτου ἐπιστήμων ἔσται;

ΘΕΑΙ. Καὶ πῶς ἄν, ὧ Σώμρατες;

ΣΩ. Έν μὲν ἄρα τοῖς παθήμασιν οὐκ ἕνι ἐπιστήμη, ἐν δὲ τῷ περὶ ἐκείνων impressions. συλλογισμῷ · οὐσίας γὰρ καὶ ἀληθείας ἐνταῦθα μέν, ὡς ἔοικε, δυνατὸν ἄψασθαι, έχει δὲ άδύνατον.

knowledge not in the but in reflexion upon them

#### **320—a.** Ib. 186 e<sup>11</sup>-187 a<sup>8</sup>:

Καὶ μάλιστά γε νῦν καταφανέστατον γέγονεν ἄλλο ὂν αἰσθήσεως ἐπιστήμη. in search of a ΣΩ. 'Αλλ' ού τι μὲν δὴ τούτου γε ἕνεκα ἠρχόμεθα διαλεγόμενοι, ἵνα εὕρω- definition μεν τί ποτ' οὐκ ἔστ' ἐπιστήμη, ἀλλὰ τί ἔστιν. "Ομως δὲ τοσοῦτόν γε προβεβήκαμεν, ώστε μὴ ζητεῖν αὐτὴν ἐν αἰσθήσει τὸ παράπαν ἀλλ' ἐν ἐκείνω τῷ ονόματι, ότι ποτ' έχει ή ψυχή, όταν αὐτὴ καθ' αὐτὴν πραγματεύηται περὶ τὰ ὄντα.

ΘΕΑΙ. 'Αλλά μὴν τοῦτό γε καλεῖται, ὧ Σώκρατες, ὡς ἐγῷμαι, δοξάζειν.

#### Ib. 187 b<sup>2-6</sup>: b.

Socr. asks: Καὶ λέ γε αὖθις τί ποτ' ἐστὶν ἐπιστήμη.

ΘΕΑΙ. Δόξαν μὲν πᾶσαν εἶπεῖν, ὧ Σώκρατες, ἀδύνατον, ἐπειδὴ καὶ ψευδής knowledge έστι δόξα κινδυνεύει δὲ ἡ ἀληθὴς δόξα ἐπιστήμη εἶναι, καί μοι τοῦτο ἀποκεκρίσθω.

is άληθής

#### **321**—a. Ib. 187 d:

 $\Sigma\Omega$ . Θράττει μέ πως νῦν τε καὶ ἄλλοτε δὴ πολλάκις, ὥστ' ἐν ἀπορία πολλῆ πρός έμαυτὸν καὶ πρὸς ἄλλον γεγονέναι, οὐκ ἔχοντα εἰπεῖν τί ποτ' ἐστὶ τοῦτο τὸ πάθος παρ' ἡμῖν καὶ τίνα τρόπον ἐγγιγνόμενον.

how to explain the possibility of ψευδής δόξα

ΘΕΑΙ. Τὸ ποῖον δή;

ΣΩ. Τὸ δοξάζειν τινὰ ψευδῆ. σκοπῶ δὴ καὶ νῦν ἔτι διστάζων, πότερον έάσωμεν αὐτὸ ἢ ἐπισκεψώμεθα ἄλλον τρόπον ἢ ὀλίγον πρότερον.

#### b. Ib. 188 a-e:

ΣΩ. Οὐκοῦν τόδε γ' ἔσθ' ἡμῖν περὶ πάντα καὶ καθ' ἔκαστον, ἤτοι εἰδέναι ή μη είδέναι; μανθάνειν γάρ καὶ ἐπιλανθάνεσθαι μεταξύ τούτων ὡς ὄντα χαίρειν λέγω ἐν τῷ παρόντι · νῦν γὰρ ἡμῖν πρὸς λόγον ἐστὶν οὐδέν.

ΘΕΑΙ. 'Αλλά μήν, ὧ Σώκρατες, ἄλλο γ' οὐδὲν λείπεται περὶ ἕκαστον πλην είδεναι η μη είδεναι.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐκοῦν ήδη ἀνάγκη τὸν δοξάζοντα δοξάζειν ἡ ὧν τι οἶδεν ἡ μὴ οἶδεν; ΘΕΑΙ. ᾿Ανάγκη.

188b ΣΩ. Καὶ μὴν εἰδότα γε μὴ εἰδέναι τὸ αὐτὸ ἢ μὴ εἰδότα εἰδέναι ἀδύνατον.
ΘΕΑΙ. Πῶς δ' ού;

- ψ. δ. ΣΩ. ᾿Αρ' οὖν ὁ τὰ ψευδη δοξάζων, ὰ οἶδε, ταῦτα οἴεται οὐ ταῦτα εἶναι that one ἀλλὰ ἔτερα ἄττα ὧν οἶδε, καὶ ἀμφότερα εἰδὼς ἀγνοεῖ αὖ ἀμφότερα; thing is an- ΘΕΑΙ. ᾿Αλλ᾽ ἀδύνατον, ὧ Σώκρατες.
  - $\Sigma\Omega$ . 'Αλλ' ἄρα, ἀ μὴ οἶδεν, ἡγεῖται αὐτὰ εἶναι ἕτερα ἄττα ὧν μὴ οἶδε, καὶ τοῦτ' ἔστι τῷ μήτε Θεαίτητον μήτε Σωκράτη εἰδότι εἰς τὴν διάνοιαν λαβεῖν ὡς ὁ Σωκράτης Θεαίτητος ἢ ὁ Θεαίτητος Σωκράτης;
  - c ΘΕΑΙ. Καὶ πῶς ἄν;
    - $\Sigma\Omega$ . 'Αλλ' οὐ μήν, ἄ γέ τις οἶδεν, οἴεταί που â μὴ οἶδεν αὐτὰ εἶναι, οὐδ' αὖ â μὴ οἶδεν â οἴδεν.

ΘΕΑΙ. Τέρας γὰρ ἔσται.

 $\Sigma\Omega$ . Πῶς οὖν ἄν τις ἔτι ψευδῆ δοξάσειεν; ἐκτὸς γὰρ τούτων ἀδύνατόν που δοξάζειν, ἐπείπερ πάντ' ἢ ἴσμεν ἢ οὐκ ἴσμεν, ἐν δὲ τούτοις οὐδαμοῦ φαίνεται δυνατὸν ψευδῆ δοξάσαι.

ΘΕΑΙ. 'Αληθέστατα.

 $\Sigma\Omega$ . Αρ' οὖν οὐ ταύτη σκεπτέον δ ζητοῦμεν, κατὰ τὸ εἰδέναι καὶ μὴ εἰδέναι d ἰόντας, ἀλλὰ κατὰ τὸ εἶναι καὶ μὴ;

ΘΕΑΙ. Πῶς λέγεις;

ψ. δ.  $\Sigma \Omega$ . Μὴ ἀπλοῦν ἢ ὅτι ὁ τὰ μὴ ὄντα περὶ ὁτουοῦν δοξάζων οὐκ ἔσθ' ὡς οὐ what is not ψευδῆ δοξάσει, κὰν ὁπωσοῦν ἄλλως τὰ τῆς διανοίας ἔχη.

ΘΕΑΙ. Είκός γ' αὖ, ὧ Σώκρατες.

ΣΩ. Πῶς οὖν; τί ἐροῦμεν, ὧ Θεαίτητε, ἐάν τις ἡμᾶς ἀνακρίνη. ,,Δυνατὸν δὲ ὁτφοῦν ὁ λέγεται, καί τις ἀνθρώπων τὸ μὴ ὅν δοξάσει, εἴτε περὶ τῶν ὅντων του εἴτε αὐτὸ καθ' αὑτό"; καὶ ἡμεῖς δή, ὡς ἔοικεν, πρὸς ταῦτα φήσομεν · e ,,"Όταν γε μὴ ἀληθῆ οἴηται οἰόμενος" · ἢ πῶς ἐροῦμεν; ΘΕΑΙ. Οὕτως.

But this way also turns out to be impossible. For thinking is always thinking έν τι, that is an ὄν.

ψ. δ. as mistaking one thing for another

- c. A third way is tried by Socrates. Ib. 189 b12-c5; d7-9:
- ΣΩ. 'Αλλοδοξίαν τινὰ οὖσαν ψευδῆ φαμεν εἶναι δόξαν, ὅταν τίς <τι> τῶν ὅντων ἄλλο αὖ τῶν ὅντων ἀνταλλαξάμενος τῆ διανοία φῆ εἶναι. Οὕτω γὰρ ὂν μὲν ἀεὶ δοξάζει, ἔτερον δὲ ἀνθ' ἑτέρου, καὶ ἁμαρτάνων οὖ ἐσκόπει δικαίως ἀν καλοῖτο ψευδῆ δοξάζων.

ΘΕΑΙ. 'Ορθότατά μοι νῦν δοκεῖς εἰρηκέναι. —

έκεϊνο τη διανοία τίθεσθαι. ΣΩ. "Εστιν άρα κατά την σην δόξαν έτερόν τι ώς έτερον καί μη ώς

ΘΕΑΙ. "Εστι <sub>(</sub>ιέντοι. ---

ΘΕΑΙ. Κάγώ.

322—Ib. 191 a-b:

in the following way; Theact. 189 e-190 a: But Socr. is not content with this answer. He defines thinking

with itself the soul, discourse of

ούδε φωνή, άλλα σιγή πρός αύτόν · συ δε τί; δοξάζειν λέγειν καλώ και την δόξαν λόγον είρημένον, ού μέντοι πρός άλλον οτ αγωγέ τοΩ". Είπτων αιθεμεν αιθεμεν αιθεμέν και μη και μη και ήτο το στ οό φάσκουσα. "Οταν 3έ όρισασα, είτε βραδύτερον είτε και όξύτερον έπάξασα, τι η διαλέγεσθαι, αύτη έαυτην έρωτωσα και άποκρινομένη, και φάσκουσα και carried on μή είδώς σοι άποφαίνομαι. Τοϋτο γάρ μοι ίνδάλλεται διανοουμένη ούκ άλλο  $\Lambda$ ος νο κονώς ανώ τη  $\Lambda$ ος γε κατάν  $\Lambda$ ος γε κατάν  $\Lambda$ ος γε  $\Lambda$ 

Now the third way turns out to be impossible, 190 b-d:

σεαυτόν ώς παντάπασιν άρα τὰ περιττά άρτια έστιν ή τι άλλο τοιούτον. σκόπει εἴ ποτ κέπεχείρησας σεαυτόν πεθίσει ός παντός μάλλον το τέπερον το τοι καλόν αἰσχρόν ἐστιν ἢ τὸ άδικον δίκαιον. Ἡ καί, τὸ πάντων κεφάλαιον, νοκιμυγήσκου δή εί πώποτ' είπες πρός σεαυτόν ότι παντός μάλλον

ΣΩ. "Αλλον δέ τινα οίει ύγιαίνοντα ἢ μαινόμενον τολμήσαι σπουδή πρός 1900 ΘΕΥΙ΄ , Υνλθή γέγεις.

.vwrdosor λέγω γάρ αὐτό τῆδε, μηδένα δοξάζειν ώς τό αἰσχρόν καλόν ἢ άλλο τι τῶν đn way given ύς το ξιτερον έτερον έστιν. Έατέον δε και σοί το ήμα [περί τορέτερου] . the third ναιβοράζος ίπα νώ ιοπίε Κχυψ κτ νύοφιμό τονειφιστικός έφα και λολάσειεν ΣΩ. Οὐκοῦν εί το λέγειν πρός έαυτον δοξάζειν έστίν, ούδείς άμφότερά γε ΘΕΑΙ. Μά Δε ούκ έγωγε.

made that has been the mistake

ΘΕΑΙ. Αρα λέγεις δ και έγω τότε ύπώπτευσα, ήνίκ' αὐτό έφαμεν τοιοϋτον 191b άδύνατον δοξάσαι ά μη οίδεν είναι αύτα καὶ ψευσθήναι· άλλά πη δυνατόν. ΣΩ. Ο φήσω ήμας δρθως δμολογήσαι, ήνίκα ώμολογήσαμεν α τις οίδεν,

ofov Asyets. γιγνώσκω, φήθην είναι Σωκράτη δν οίδα; γίγνεται γάρ δή έν τῷ τοιούτφ είναι, δτι ένίοτ' έγω γιγνώσκων Σωκράτη, πόρρωθεν δέ όρων άλλον δυ

the block of 323—Socr. now tries to explain the possibility of  $\psi$ .  $\delta$ . by the image wax in the mind of a block of wax, representing the memory.

- a. Ib. 191 c-e:
- ΣΩ. Θὲς δή μοι λόγου ἕνεκα ἐν ταῖς ψυχαῖς ἡμῶν ἐνὸν κήρινον ἐκμαγεῖον, τῷ μὲν μεῖζον, τῷ δ᾽ ἔλαττον, καὶ τῷ μὲν καθαρωτέρου κηροῦ, τῷ δὲ κοπρω-δεστέρου, καὶ σκληροτέρου, ἐνίοις δὲ ὑγροτέρου, ἔστι δ᾽ οἶς μετρίως ἔχοντος. ΘΕΑΙ. Τίθημι.
- $\Sigma\Omega$ . Δῶρον τοίνυν αὐτὸ φῶμεν εἶναι τῆς τῶν Μουσῶν μητρὸς Μνημοσύνης, καὶ εἰς τοῦτο ὅτι ἀν βουληθῶμεν μνημονεῦσαι ὧν ἀν ἴδωμεν ἢ ἀκούσωμεν ἢ αὐτοὶ ἐννοήσωμεν, ὑπέχοντας αὐτὸ ταῖς αἰσθήσεσι καὶ ἐννοίαις, ἀποτυποῦσθαι, ὥσπερ δακτυλίων σημεῖα ἐνσημαινομένους  $^1$ · καὶ ὁ μὲν ἀν ἐκμαγῆ, μνημονεύειν τε καὶ ἐπίστασθαι ἕως ἀν ἐνῆ τὸ εἴδωλον αὐτοῦ · δ δ' ἀν ἐξαλειφθῆ ἢ μὴ οἴόν τε γένηται ἐκμαγῆναι, ἐπιλελῆσθαί τε καὶ μὴ ἐπίστασθαι.

ΘΕΑΙ. "Εστω ούτως.

Now in three cases error will be possible, always with objects both known and perceived, never with objects that are neither known nor perceived.

I—You see two persons known to you approaching at a distance and con-

found the image of the one with that of the other.

2—You know two persons and see one of them approaching at a distance; you mistake the other for him.

3—You see a person approaching unknown to you, and mistake for him another known to you.

Thus  $\psi$ .  $\delta$ . is the wrong connection of a remembrance and a perception.

**b.** This might seem to others a good solution of the problem, but Socrates is not satisfied. Ib. 195 c-d:

Οὐ δυσχεραίνω μόνον, ἀλλὰ καὶ δέδοικα ὅτι ἀποκρινοῦμαι ἄν τις ἔρηταί με · <sup>\*</sup>Ω Σώκρατες, ηὕρηκας δὴ ψευδῆ δόξαν, ὅτι οὕτε ἐν ταῖς αἰσθήσεσίν ἐστι πρὸς ἀλλήλας οὕτ' ἐν ταῖς διανοίαις, ἀλλ' ἐν τῆ συνάψει αἰσθήσεως πρὸς διάνοιαν; φήσω δὲ ἐγὼ οἶμαι καλλωπιζόμενος ὡς τι ηὑρηκότων ἡμῶν καλόν.

this explana- 324—Yet this definition of  $\psi.\delta$ . appears to be insufficient, as there are many tion appears cases of error about things that cannot be perceived, such as arithmetical mistakes. Now Socr. by means of another image tries to explain the phenomenon that a person may know and not know at the same time.

difference between "having" and "possessing"

a. Ib. 197 b-d:

ΣΩ. Οὐ τοίνυν μοι ταὐτὸν φαίνεται τὸ κεκτῆσθαι τῷ ἔχειν. Οἶον <εἰ> ἰμάτιον

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ώσπερ — ἐνσημαινομένους - "as we might stamp the impression of a seal-ring" (Cornford).

PLATO 235

πριάμενός τις καὶ ἐγκρατὴς ὧν μὴ φοροῖ, ἔχειν μὲν οὐκ ἂν αὐτὸν αὐτό, κεκτῆσθαί γε μὴν φαῖμεν.

ΘΕΑΙ. 'Ορθῶς γε.

ΣΩ. "Όρα δὴ καὶ ἐπιστήμην εἰ δυνατὸν οὕτω κεκτημένον μὴ ἔχειν, ἀλλ' ισπερ εἴ τις ὅρνιθας ἀγρίας, περιστερὰς ἤ τι ἄλλο, θηρεύσας οἴκοι κατασκευασάμενος περιστερεῶνα τρέφοι, τρόπον μὲν γὰρ ἄν πού τινα φαῖμεν αὐτὸν αὐτὰς ἀεὶ ἔχειν, ὅτι δὴ κέκτηται. Ἦ γάρ;

٠.

ΘΕΑΙ. Ναί.

ΣΩ. Τρόπον δέ γ' ἄλλον οὐδεμίαν ἔχειν, ἀλλὰ δύναμιν μὲν αὐτῷ περὶ αὐτὰς παραγεγονέναι, ἐπειδὴ ἐν οἰκείῳ περιβόλῳ ὑποχειρίους ἐποιήσατο, λαβεῖν καὶ σχεῖν ἐπειδὰν βούληται, θηρευσαμένῳ ἡν ἄν ἀεὶ ἐθέλῃ, καὶ πάλιν ἀφιέναι, καὶ d τοῦτο ἐξεῖναι ποιεῖν ὁποσάκις ἄν δοκῆ αὐτῷ. —

the aviarv

### **b**. Ib. 197 d-e:

ΣΩ. Πάλιν δή, ὥσπερ ἐν τοῖς πρόσθεν κήρινόν τι ἐν ταῖς ψυχαῖς κατεσκευάζομεν οὐκ οἶδ' ὅτι πλάσμα, νῦν αὕ ἐν ἑκάστη ψυχῆ ποιήσωμεν περιστερεῶνά τινα παντοδαπῶν ὀρνίθων, τὰς μὲν κατ' ἀγέλας οὕσας χωρὶς τῶν ἄλλων, τὰς δὲ κατ' ὀλίγας, ἐνίας δὲ μόνας διὰ πασῶν ὅπη ἄν τύχωσι πετομένας.

ΘΕΑΙ. Πεποιήσθω δή. 'Αλλὰ τί τοὐντεῦθεν;

197e

ΣΩ. Παιδίων μὲν ὅντων φάναι χρὴ εἶναι τοῦτο τὸ ἀγγεῖον κενόν, ἀντὶ δὲ τῶν ὀρνίθων ἐπιστήμας νοῆσαι ' ἢν δ' ἂν ἐπιστήμην κτησάμενος καθείρξη εἰς τὸν περίβολον, φάναι αὐτὸν μεμαθηκέναι ἢ ηὑρηκέναι τὸ πρᾶγμα οὖ ἦν αὕτη ἡ ἐπιστήμη, καὶ τὸ ἐπίστασθαι τοῦτ' εἶναι.

### c. Ib. 198 d; 199 a-b:

ΣΩ. Οὐκοῦν ἡμεῖς ἀπεικάζοντες τῆ τῶν περιστερῶν κτήσει τε καὶ θήρα ἐροῦμεν ὅτι διττὴ ἦν ἡ θήρα, ἡ μὲν πρὶν ἐκτῆσθαι τοῦ κεκτῆσθαι ἔνεκα, ἡ δὲ κεκτημένω τοῦ λαβεῖν καὶ ἔχειν ἐν ταῖς χερσὶν ἀ πάλαι ἐκέκτητο. Οὕτως δὲ καὶ ὧν πάλαι ἐπιστῆμαι ἦσαν αὐτῷ μαθόντι καὶ ἡπίστατο αὐτά, πάλιν ἔστι καταμανθάνειν ταὐτὰ ταῦτα ἀναλαμβάνοντα τὴν ἐπιστήμην ἑκάστου καὶ ἴσχοντα, ἡν ἐκέκτητο μὲν πάλαι, πρόχειρον δ' οὐκ εἶχε τῆ διανοία;

ΘΕΑΙ. 'Αληθή. —

ΣΩ. Βούλει οὖν λέγωμεν ὅτι τῶν μὲν ὀνομάτων οὐδὲν ἡμῖν μέλει, ὅπη τις χαίρει ἔλκων τὸ ἐπίστασθαι καὶ μανθάνειν, ἐπειδὴ δὲ ὡρισάμεθα ἔτερον μέν τι τὸ κεκτῆσθαι τὴν ἐπιστήμην, ἔτερον δὲ τὸ ἔχειν, ὁ μέν τις ἔκτηται μὴ κεκτῆσθαι ἀδύνατόν φαμεν εἶναι, ὥστε οὐδέποτε συμβαίνει ὅ τις οἶδεν μὴ εἰδέναι, ψευδῆ μέντοι δόξαν οἷόν τ' εἶναι περὶ αὐτοῦ λαβεῖν; μὴ γὰρ ἔχειν τὴν ἐπιστήμην τούτου οἶόν τε, ἀλλ' ἐτέραν ἀντ' ἐκείνης, ὅταν θηρεύων τινά πού ποτ' ἐπιστήμην διαπετομένων ἀνθ' ἑτέρας ἑτέραν ἁμαρτὼν λάβη, τότε ἄρα τὰ

ψ. δ. explained

199b

**ἔνδεκα δώδεκα ὠήθη εἶναι, τὴν τῶν ἕνδεκα ἐπιστήμην ἀντὶ τῆς τῶν δώδεκα** λαβών την ἐν ἑαυτῷ οἶον φάτταν ἀντὶ περιστερᾶς.

To this way of representing knowledge cp. Meno 81b-d and Rep. VII 518b-d (our nr. 297).

new difficul-325—Socr. remarks: if things are so, knowledge would lead to ignorance, and ties ignorance to knowledge. Theaet. proposes to let pieces of ignorance too flutter about in the aviary. Socr. praises this as a good idea, but requires a new investigation, the question how it is possible to mistake the one thing for the other remaining unsolved.

#### again: what is knowledge?

Pl., Theaet. 200 d:

τὸ δ' ἐστὶν ἀδύνατον γνῶναι πρὶν ἄν τις ἐπιστήμην ἱκανῶς λάβη τί ποτ' ἐστίν.

The definition of knowledge as άληθης δόξα cannot be right, true opinion being also the result of persuasion, not of teaching.

### true belief with an account

Ib. 201 c-d: (Socrates said: True opinion and knowledge seem addition of to be different the one from the other).

> ΘΕΑΙ. "Ο γε έγώ, ὧ Σώκρατες, εἰπόντος του ἀκούσας ἐπελελήσμην, νῦν δ' έννοῶ ' ἔφη δὲ τὴν μὲν μετὰ λόγου ἀληθῆ δόξαν ἐπιστήμην εἶναι, τὴν δὲ άλογον έκτὸς ἐπιστήμης · καὶ ὧν μὲν μή ἐστι λόγος, οὐκ ἐπιστητὰ εἶναι, οὑτωσὶ καὶ ὀνομάζων, ἃ δ' ἔχει, ἐπιστητά.

ΣΩ. Ή καλῶς λέγεις.

Now, what is this  $\lambda \delta \gamma o \varsigma$ ? Is it the analysis of a thing into its constituting elements? Then only composites can be explained, στοιχεῖα being unaccountable. But a syllable differs from its composing letters; so the composite is as unaccountable as the composing elements.

There are three possible meanings of the term λόγος: (1) the expression of a thought in words; (2) the summing up of elementary parts; (3) the mentioning of the specific difference.

#### "true belief together with knowledge of a difference"

Ib. 210  $a^{3-6}$ :  $a^{7}$ - $b^{3}$ :

 $\Sigma\Omega$ . Οὐκοῦν ἐρωτηθείς, ὡς ἔοικε, τί ἐστιν ἐπιστήμη, ἀποκρινεῖται ὅτι δόξα όρθη μετά ἐπιστήμης διαφορότητος. Λόγου γὰρ πρόσληψις τοῦτ' ἄν εἴη κατ' έκεῖνον.

ΘΕΑΙ. "Εοικεν.

Socr. replies: This is defining knowledge by knowledge.

Καὶ παντάπασί γε εὔηθες, ζητούντων ἡμῶν ἐπιστήμην, δόξαν φάναι ὀρθὴν είναι μετ' ἐπιστήμης είτε διαφορότητος είτε ότουοῦν. Οὐτε άρα αίσθησις, ὧ

PLATO 237

Θεαίτητε, ούτε δόξα άληθής ούτε μετ' άληθοῦς δόξης λόγος προσγιγνόμενος ἐπιστήμη ἂν εἴη.

ΘΕΑΙ. Ούκ ξοικεν.

The discourse is to be continued.

326—I—The doctrine of the anamnesis, exposed in the Meno (see our nr. 297) corresponds with the so-called majeutic art in Theaet. 149a-151b (our nr. 209a): man has to draw knowledge from his own mind.

theory of knowledge in other dialogues

2—The anamnesis on the other hand corresponds with the eros in the Symb.: the ascent from the many and concrete objects to the Beautiful that is one (see our nr. 273).

3-In Phaedr, 240b-d the reduction of the many objects to a unity is called a ύπόμνημα, i.e. a means of rousing something higher in us.

#### Pl., Phaedr. 249 b-d:

Δεῖ γὰρ ἄνθρωπον ξυνιέναι κατ' εἶδος λεγόμενον, ἐκ πολλῶν ἰὸν αἰσθήσεων είς εν λογισμῶ ξυναιρούμενον. Τοῦτο δ' ἐστίν ἀνάμνησις ἐκείνων ἄ ποτ' εἶδεν 2490 ήμων ή ψυγή, συμπορευθεῖσα θεω καὶ ύπεριδοῦσα ἀ νῦν εἶναί φαμεν καὶ ἀνακύψασα εἰς τὸ ὂν ὄντως. Διὸ δὴ δικαίως μόνη πτεροῦται ἡ τοῦ φιλοσόφου διάνοια · πρὸς γὰρ ἐχείνοις ἀεί ἐστι μνήμη χατὰ δύναμιν, πρὸς οἶσπερ θεὸς ὧν θεϊός έστιν. Τοῖς δὲ δὴ τοιούτοις ἀνὴρ ὑπομνήμασιν ὀρθῶς χρώμενος, τελέους άεὶ τελετάς τελούμενος, τέλεος όντως μόνος γίγνεται εξιστάμενος δε τῶν άνθρωπίνων σπουδασμάτων καὶ πρὸς τῷ θείω γιγνόμενος, νουθετεῖται μὲν d ύπὸ τῶν πολλῶν ὡς παρακινῶν 1, ἐνθουσιάζων δὲ λέληθε τοὺς πολλούς.

In Rep. VII also Plato called the dialectician συνοπτικός (537c7), being the man who sees a unity in multiplicity. See our nr. 302.

#### Cf. Tim. 83 c:

τις ῶν δυνατὸς εἰς πολλὰ μὲν καὶ ἀνόμοια βλέπειν, ὁρᾶν δ' ἐν αὐτοῖς εν γένος ἐνὸν ἄξιον ἐπωνυμίας πᾶσιν.

4-But the Phaedr. also speaks of a way back: πάλιν κατ' είδη δύνασθαι διατέμνειν κατ' ἄρθρα ή πέφυκεν. (265e, our nr. 316b).

Cf. Rep. 511 b-e: taking the ἀνυπόθετον as his starting-point, the philosopher ought to descend again, that is he must divide the one Idea into a specified form (see our nr. 294).

This is the diaeresis, that is largely applied in the later dialogues Soph. and a new con-Polit. Pl. now tries to define things no longer by their intelligible essence (Idea), ception of but by relations in being. Understanding is not only remembering the Idea, but knowledge also trying to find the relations that exist in the intelligible world a.

This conception of knowledge is prepared in the Parm., where the necessity prepared in of relations between the Ideas is proved. This principle is applied in the Soph. the Parme-

ώς παρακινών - intr. "as an excentric person".

See the excellent exposition of L. Robin, Platon, Ch. IV.

the Theaet. the Soph.

The Soph. continues directly the problems that have been put in the Theaet.: continued in (1) the determination of the highest genera, being those xourá we cannot grasp with perception (Th. 185cd, see our nr. 319a), (2) the question of ψευδής δόξα, which is answered in the Soph.

Thus surely the Soph. is a sequel and a completion of the Theaet. But this completion is possible only after the Eleatic ov has been criticized in the Parm. —

the Parm. First part

327—The old Parmenides raises three objections against the theory of Ideas.

I—Participation is impossible without division of the Idea.

μέθεξις implies division

#### Pl., Parm. 131 a-c:

Πότερον οὖν δοκεῖ σοι ὅλον τὸ εἶδος ἐν ἑκάστῳ εἶναι τῶν πολλῶν ἐν ὄν ή πῶς;

Τί γὰρ κωλύει, φάναι τὸν Σωκράτη, ὧ Παρμενίδη, εν εἶναι;

131b "Εν άρα ὂν καὶ ταὐτὸν ἐν πολλοῖς χωρὶς οὖσιν ὅλον ἄμα ἐνέσται, καὶ οὕτως αὐτὸ αύτοῦ χωρὶς ἂν εἴη.

Οὐκ ἄν, εἴ γε, φάναι, οἶον [εἰ] ἡμέρα εἴη, <ἡ> μία καὶ ἡ αὐτὴ οὖσα πολλαχοῦ άμα ἐστὶ καὶ οὐδέν τι μᾶλλον αὐτὴ αὑτῆς χωρίς ἐστιν, εἰ οὕτω καὶ ἕκαστον τῶν είδων εν έν πασιν άμα ταύτον είη.

'Ηδέως γε, φάναι, ὧ Σώκρατες, ε̂ν ταὐτὸν ἄμα πολλαχοῦ ποιεῖς, οἶον εἰ ίστίω καταπετάσας πολλούς άνθρώπους φαίης εν έπι πολλοῖς είναι όλον : ἢ οὐ τὸ τοιοῦτον ἡγῆ λέγειν;

"Ισως, φάναι.

Ή οὖν ὅλον ἐφ' ἑκάστω τὸ ἱστίον εἴη ἄν, ἢ μέρος αὐτοῦ ἄλλο ἐπ' ἄλλω;

Μεριστὰ ἄρα, φάναι, ὧ Σώκρατες, ἔστιν αὐτὰ τὰ εἴδη, καὶ τὰ μετέχοντα αὐτῶν μέρους ἂν μετέχοι, καὶ οὐκέτι ἐν ἑκάστῳ ὅλον, ἀλλὰ μέρος ἑκάστου ἂν εἴη. Φαίνεται ούτω γε.

 ${
m ^3H}$  οὖν ἐθελήσεις, ὧ  $\Sigma$ ώκρατες, φάναι τὸ εੇν εἶδος ἡμῖν τ ${
m \~\eta}$  ἀληθεία μερίζεσθαι, καὶ ἔτι ἐν ἔσται;

Οὐδαμῶς, εἰπεῖν.

Ideas no νοήματα ἐν τῆ ψυχῆ

- b. The explanation that the Ideas are mere thoughts in a mind is rejected. Ib. 132b-c; s. our nr. 271a.
- 2—If participation is explained as likeness, a regress ad infinitum is involved.

#### the third man

#### c. Ib. 132 d-133 a:

Τὸ δὲ ὅμοιον τῷ ὁμοίῳ ἄρ' οὐ μεγάλη ἀνάγκη ἑνὸς τοῦ αὐτοῦ [εἴδους] 132e μετέχειν;

'Ανάγκη.

Οδ δ' αν τὰ ὅμοια μετέχοντα ὅμοια ἢ, οὐκ ἐκεῖνο ἔσται αὐτὸ τὸ εἶδος; Παντάπασι μὲν οὖν.

Οὐκ ἄρα οἶόν τέ τι τῷ εἴδει ὅμοιον εἶναι, οὐδὲ τὸ εἴδος ἄλλῳ : εἰ δὲ μή, παρὰ τὸ εἶδος ἀεὶ ἄλλο ἀναφανήσεται εἶδος, καὶ ἂν ἐκεῖνό τῳ ὅμοιον ἢ, ἕτερον αὖ, καὶ οὐδέποτε παύσεται ἀεὶ καινὸν εἶδος γιγνόμενον, ἐὰν τὸ εἶδος τῷ ἑαυτοῦ μετέχοντι ὅμοιον γίγνηται.

133a

'Αληθέστατα λέγεις.

Οὐκ ἄρα ὁμοιότητι τἆλλα τῶν εἰδῶν μεταλαμβάνει, ἀλλά τι ἄλλο δεῖ ζητεῖν ὁ μεταλαμβάνει.

Έοικεν.

It is clear that Plato did not feel himself refuted by this argument, for in the *Tim.* again he speaks of the Forms as paradeigmata of things. To consult: F. M. Cornford, *Pl. and Parm.*, p. 93 ff., and, most of all, the excellent pages of H. Cherniss in *Aristotle's Criticism of Plato and the Academy*, I, Baltimore 1944, p. 296-299.

3—Separate Forms have their οὐσία πρὸς αὐτάς, just like phenomena (τὰ παρ' ἡμῖν) exist in relation to each other, not with the Forms. Two fatal consequences follow:

d. Man cannot have any knowledge of the ideal World. Pl., Parm. 134 a-c:

human knowledge of the Ideas impossible

'Η δὲ παρ' ἡμῖν ἐπιστήμη οὐ τῆς παρ' ἡμῖν ἄν ἀληθείας εἴη, καὶ αὖ ἑκάστη ἡ παρ' ἡμῖν ἐπιστήμη τῶν παρ' ἡμῖν ὅντων ἑκάστου ἄν ἐπιστήμη συμβαίνοι εἶναι;

134b

'Ανάγκη.

'Αλλὰ μήν αὐτά γε τὰ εἴδη, ὡς ὁμολογεῖς, οὕτε ἔχομεν οὕτε παρ' ἡμῖν οἶόν τε εἶναι.

Οὐ γὰρ οὖν.

Γιγνώσκεται δέ γέ που ὔπ' αὐτοῦ τοῦ εἴδους τοῦ τῆς ἐπιστήμης αὐτὰ τὰ γένη ὰ ἔστιν ἕκαστα;

Ναί.

"Ο γε ήμεῖς οὐκ ἔχομεν.

Οὐ γάρ.

Οὐκ ἄρα ὑπό γε ἡμῶν γιγνώσκεται τῶν εἰδῶν οὐδέν, ἐπειδὴ αὐτῆς ἐπιστήμης οὐ μετέχομεν.

Ούκ ἔοικεν.

Αγνωστον άρα ήμῖν ἐστι καὶ αὐτὸ τὸ καλὸν δ ἔστι καὶ τὸ ἀγαθὸν καὶ πάντα  $\mathring{a}$  δὴ  $\mathring{\omega}_{\varsigma}$  ἰδέας αὐτὰς οὕσας ὑπολαμβάνομεν.

Κινδυνεύει.

#### divine providence impossible

e. God cannot rule over nor have any knowledge of human things. Ib. 134 c-e:

"Όρα δη έτι τούτου δεινότερον τόδε.

Τὸ ποῖον:

Φαίης ἄν που, εἴπερ ἔστιν αὐτό τι γένος ἐπιστήμης, πολὐ αὐτὸ ἀκριβέστερον εἴναι ἢ τὴν παρ' ἡμῖν ἐπιστήμην, καὶ κάλλος καὶ τἄλλα πάντα οὕτω.

Nai.

Ούχοῦν εἴπερ τι ἄλλο αὐτῆς ἐπιστήμης μετέχει, οὐχ ἄν τινα μᾶλλον ἢ θεὸν φαίης ἔχειν τὴν ἀχριβεστάτην ἐπιστήμην;

'Ανάγκη.

134d <sup>\*</sup>Αρ' οὖν οἶός τε αὖ ἔσται ὁ θεὸς τὰ παρ' ἡμῖν γιγνώσκειν αὐτὴν ἐπιστήμην ἔχων;

Τί γὰρ ού;

"Οτι, ἔφη ὁ Παρμενίδης, ὡμολόγηται ἡμῖν, ὧ Σώκρατες, μήτε ἐκεῖνα τὰ εἴδη πρὸς τὰ παρ' ἡμῖν τὴν δύναμιν ἔχειν ἡν ἔχει, μήτε τὰ παρ' ἡμῖν πρὸς ἐκεῖνα, ἀλλ' αὐτὰ πρὸς αὐτὰ ἑκάτερα.

'Ωμολόγηται γάρ.

Οὐχοῦν εἰ παρὰ τῷ θεῷ αὕτη ἐστὶν ἡ ἀχριβεστάτη δεσποτεία καὶ αὕτη ἡ e ἀχριβεστάτη ἐπιστήμη, οὕτ' ἄν ἡ δεσποτεία ἡ ἐκείνων ἡμῶν ποτὲ ἄν δεσπόσειεν, οὕτ' ἄν ἡ ἐπιστήμη ἡμᾶς γνοίη οὐδέ τι ἄλλο τῶν παρ' ἡμῖν, ἀλλὰ ὁμοίως ἡμεῖς τε ἐκείνων οὐκ ἄρχομεν τῆ παρ' ἡμῖν ἀρχῆ οὐδὲ γιγνώσκομεν τοῦ θείου οὐδὲν τῆ ἡμετέρα ἐπιστήμη, ἐκεῖνοί τε αὖ κατὰ τὸν αὐτὸν λόγον οὕτε δεσπόται ἡμῶν εἰσὶν οὕτε γιγνώσκουσι τὰ ἀνθρώπεια πράγματα θεοὶ ὅντες.

'Αλλὰ μὴ λίαν, ἔφη, <ἦ> θαυμαστὸς ὁ λόγος, εἴ τις τὸν θεόν ἀποστερήσει τοῦ εἰδέναι.

#### Conclusion

#### **328**—a. Ib. 135 b-c:

'Αλλὰ μέντοι, εἶπεν ὁ Παρμενίδης, εἴ γέ τις δή, ὧ Σώκρατες, αὖ μὴ ἐάσει εἴδη τῶν ὄντων εἶναι, εἰς πάντα τὰ νυνδὴ καὶ ἄλλα τοιαῦτα ἀποβλέψας, μηδέ τι ὁριεῖται εἶδος ἑνὸς ἑκάστου, οὐδὲ ὅποι τρέψει τὴν διάνοιαν ἕξει, μὴ ἐῶν ἰδέαν τῶν ὄντων ἑκάστου τὴν αὐτὴν ἀεὶ εἶναι, καὶ οὕτως τὴν τοῦ διαλέγεσθαι δύναμιν παντάπασι διαφθερεῖ. Τοῦ τοιούτου μὲν οὖν μοι δοκεῖς καὶ μᾶλλον ἠσθῆσθαι.

'Αληθη λέγεις, φάναι.

Only, a strong dialectical training is required: the method of Zeno ought to be applied, not only to what is seen, but also to what is intelligible. Then, the consequences must be considered, not only if the hypothesis is taken in the positive form, but also if it is taken in the negative.

**PLATO** 24I

#### Ib. 135 e-136 a:

Χρή δὲ καὶ τόδε ἔτι πρὸς τούτω ποιεῖν, μὴ μόνον εἰ ἔστιν ἕκαστον ὑποτιθέμενον σχοπεῖν τὰ συμβαίνοντα ἐχ τῆς ὑποθέσεως, ἀλλὰ καὶ εἰ μὴ ἔστι τὸ αὐτὸ τοῦτο ὑποτίθεσθαι, εἰ βούλει μᾶλλον γυμνασθῆναι.

329—Thus the discourse of the second part is divided into two sections: composition of the second Ι. εί ἕν ἐστι, ΙΙ. εί εν μή ἐστιν. part

In both cases the consequences must be considered, (A) as to the one itself,

(B) as to the other things.

So we will get four logoi. But, each of these being developped in two senses-(a) the one being taken in the absolute, (b) in the relative sense, or inversely we are getting eight logoi.

In Antiquity they were called hypotheses.

We cite: I Aa and b; I Ba and b; II Aa and b; II Ba and b (four antinomies). The corollary on "becoming in time" (I Ac), added by Plato after his first antinomy as a transition between the thesis and antithesis of I A, is taken by some writers as a separated "logos". Thus J. Wahl in his Etude and A. Diès in his edition of the Parm. count nine logoi.

330—In the thesis (a) of I A the notion of  $\varepsilon_{\nu}$  is taken in the absolute sense. I Aa. No communication with other ideas is then possible. Being itself consequently cannot be predicated of the Ev a.

The antithesis takes the žv directly as čv. Thus it includes a duality, and with this I Ab the principle of number is given. Knowledge and perception of the ev are possible.

This antithesis is developped in a highly sophistical way, in such a measure that even the earnest sense of the whole second part of our dialogue has been doubted of. However, in the following deductions more and more a reasonable sense is being disclosed. The notion of Ev is purified of the material conception in the first antinomy; multiplicity is possible as a participation of the one that is. So in the thesis of the second antinomy (I Ba). Here the thesis of the historical Parm. is already overcome, the "other things" being thought as not absolutely separated from the one.

**331**—According to b the one is, according to a it is not. Now, as these two I Ac states cannot exist at the same time, a transition between them is necessary.

#### Ib. 156 c-e:

Πότ' οὖν μεταβάλλει; οὔτε γὰρ ἑστὸς ὂν οὔτε κινούμενον μεταβάλλει, οὔτε έν χρόνω ὄν. - Οὐ γὰρ οὖν. - Αρ' οὖν ἔστι τὸ ἄτοπον τοῦτο, ἐν ῷ τότ' ἂν είη, ὅτε μεταβάλλει; — Τὸ ποῖον δή; — Τὸ ἐξαίφνης. Τὸ γὰρ ἐξαίφνης τοιοῦτόν the "moτι ἔοικε σημαίνειν, ὡς ἐξ ἐκείνου μεταβάλλον εἰς ἑκάτερον. Οὐ γὰρ ἔκ γε τοῦ έστάναι έστῶτος ἔτι μεταβάλλει, οὐδ' ἐκ τῆς κινήσεως κινουμένης ἔτι μεταβάλλει · άλλὰ ἡ ἐξαίφνης αὕτη φύσις ἄτοπός τις ἐγκάθηται μεταξύ τῆς κινήσεώς τε και στάσεως, ἐν χρόνω οὐδενὶ οὖσα, καὶ εἰς ταύτην δὴ καὶ ἐκ ταύτης 156e

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> See De Vogel, Keerpunt, p. 150 f.; Burnet, Gr. Phil., 264 f.; Cornford, Plato and Parm., p. 115-135; J. Wahl, Etude sur le Parm., p. 114-129. And for the next "hypotheses" the following pages in the same works.

De Vogel, Greek Philosophy I

τό τε κινούμενον μεταβάλλει ἐπὶ τὸ ἑστάναι καὶ τὸ ἑστὸς ἐπὶ τὸ κινεῖσθαι. — Κινδυνεύει.

The "transition" being not in time, this "timeless moment" has been rightly explained by Natorp and by N. Hartmann as the continuity of thinking itself a.

**1 Ba 332—a.** Pl., Parm. 157 b-c:

Οὐκοῦν ἐπείπερ ἄλλα τοῦ ἑνός ἐστιν, οὕτε τὸ ἕν ἐστι τἆλλα · οὐ γὰρ ἂν ἄλλα τοῦ ἑνὸς ἢν. — 'Ορθῶς. — Οὐδὲ μὴν στέρεταί γε παντάπασι τοῦ ἑνὸς τἄλλα, ἀλλὰ μετέχει πη. — Πῆ δή; — "Ότι που τὰ ἄλλα τοῦ ἑνὸς μόρια ἔχοντα ἄλλα ἐστίν · εἰ γὰρ μόρια μὴ ἔχοι, παντελῶς ἂν εν εἴη. — 'Ορθῶς. — Μόρια δέ γε, φαμέν, τούτου ἐστὶν δ ἂν ὅλον ἢ. — Φαμὲν γάρ. — 'Αλλὰ μὴν τό γε ὅλον εν ἐχ πολλῶν ἀνάγχη εἶναι, οὖ ἔσται μόρια τὰ μόρια · ἕχαστον γὰρ τῶν μορίων οὐ πολλῶν μόριον χρὴ εἶναι, ἀλλὰ ὅλου.

# reality of the "many"

#### **b**. Ib. 158 b-d:

Έπεὶ δέ γε πλείω ένός ἐστι τά τε τοῦ ένὸς μορίου καὶ τὰ τοῦ ένὸς ὅλου μετέχοντα, οὐκ ἀνάγκη ήδη πλήθει ἄπειρα εἶναι αὐτά γε ἐκεῖνα τὰ μεταλαμβάνοντα τοῦ ἐνός; —  $\Pi$  $\tilde{\omega}$ ς; —  $\tilde{\alpha}$  $\tilde{\Omega}$ δε ἴδωμεν. "Αλλο τι οὐχ ἐν ὄντα οὐδὲ μετέχοντα 158c τοῦ ἐνὸς τότε, ὅτε μεταλαμβάνει αὐτοῦ, μεταλαμβάνει; — Δῆλα δή. — Οὐκοῦν πλήθη ὄντα, ἐν οἶς τὸ εν οὐκ ἔνι; — Πλήθη μέντοι. — Τί οὖν; εἰ ἐθέλοιμεν τῆ διανοία των τοιούτων ἀφελεῖν ὡς οἶοί τέ ἐσμεν ὅτι ὀλίγιστον, οὐκ ἀνάγκη καὶ τὸ ἀφαιρεθὲν ἐκεῖνο, εἴπερ τοῦ ἑνὸς μὴ μετέχοι, πλῆθος εἶναι καὶ οὐχ ἕν; — 'Ανάγκη. — Οὐκοῦν οὕτως ἀεὶ σκοποῦντες αὐτὴν καθ' αὑτὴν τὴν ἑτέραν φύσιν τοῦ εἴδους ὅσον ἂν αὐτῆς ἀεὶ ὁρῶμεν ἄπειρον ἔσται πλήθει; — Παντάπασι d μὲν οὖν. — Καὶ μὴν ἐπειδάν γε εν ἔκαστον μόριον μόριον γένηται, πέρας ἤδη έχει πρός άλληλα καὶ πρός τὸ ὅλον, καὶ τὸ ὅλον πρὸς τὰ μόρια. — Κομιδῆ μὲν οὖν. — Τοῖς ἄλλοις δὴ τοῦ ένὸς συμβαίνει ἐκ μὲν τοῦ ένὸς καὶ ἐξ ἑαυτῶν κοινωνησάντων, ώς ἔοικεν, ἔτερόν τι γίγνεσθαι ἐν αὐτοῖς, δ δὴ πέρας παρέσχε πρὸς άλληλα · ή δὲ αὐτῶν φύσις καθ' ἑαυτὰ ἀπειρίαν. — Φαίνεται. — Οὕτω δὴ τὰ άλλα τοῦ ένὸς καὶ ὅλα καὶ κατὰ μόρια ἄπειρά τέ ἐστι καὶ πέρατος μετέχει. — Πάνυ γε.

333—The formal refutation of Parmenides' thesis—the being of non-being—follows from the thesis of the third antinomy.

#### the ἒν μὴ ὄν a positive

a. Ib. 160 b-d:

subject Τίς οὖν ἂν εἴη αὕτη ἡ ὑπόθεσις, εἰ εν μὴ ἔστιν; ἄρά τι διαφέρει τῆσδε, εἰ μὴ εκν μὴ ἔστιν; — Διαφέρει μέντοι. — Διαφέρει μόνον, ἢ καὶ πᾶν τοὐναντίον ἐστὶν 160c εἰπεῖν εἰ μὴ εν μὴ ἔστι τοῦ εἰ εν μὴ ἔστιν; — Πᾶν τοὐναντίον. — Τί δ' εἴ τις

a Natorp, Pl. Id., p. 263; N. Hartmann, Platos Logik des Seins, p. 351-360.

λέγοι εί μέγεθος μὴ ἔστιν ἢ σμικρότης μὴ ἔστιν ἢ ἄλλο τι τῶν τοιούτων, ἄρα έφ' έκάστου ἂν δηλοῖ ὅτι ἔτερόν τι λέγοι τὸ μὴ ὅν: — Πάνυ γε. — Οὐκοῦν καὶ νῦν δηλοῖ ὅτι ἔτερον λέγει τῶν ἄλλων τὸ μὴ ὄν, ὅταν εἴπη ἐν εἰ μὴ ἔστι, καὶ ζσμεν δ λέγει; — "Ισμεν. — Πρῶτον μὲν ἄρα γνωστόν τι λέγει, ἔπειτα ἔτερον τῶν ἄλλων, ὅταν εἴπη ἕν, εἴτε τὸ εἶναι αὐτῷ προσθεὶς εἴτε τὸ μὴ εἶναι · οὐδὲν <γάρ> ήττον γιγνώσκεται, τί τὸ λεγόμενον μὴ είναι, καὶ ὅτι διάφορον τῶν άλλων. "Η ού; -- 'Ανάγκη. --

### Ib. 160 d<sup>4</sup>-161 a<sup>2</sup>; 161 a<sup>6-7</sup>; b<sup>4</sup>-e<sup>2</sup>;

determination of the עם לא עש

Πρῶτον μὲν οὖν αὐτῷ τοῦτο ὑπάρχειν δεῖ, ὡς ἔοικεν, εἶναι αὐτοῦ ἐπιστήμην. ἢ μηδὲ ὅτι λέγεται γιγνώσκεσθαι, ὅταν τις εἴπη εν εἰ μὴ ἔστιν. — ᾿Αληθῆ. — Οὐχοῦν καὶ τὰ ἄλλα ἔτερα αὐτοῦ εἶναι, ἢ μηδὲ ἐκεῖνο ἔτερον τῶν ἄλλων λέγεσθαι; — Πάνυ γε. — Καὶ ἐτεροιότης ἄρα ἐστὶν αὐτῷ πρὸς τῆ ἐπιστήμη. Οὐ γὰρ τὴν τῶν ἄλλων ἐτεροιότητα λέγει, ὅταν τὸ ἐν ἔτερον τῶν ἄλλων λέγη. άλλά την έκείνου. — Φαίνεται. — Καὶ μην τοῦ γε έκείνου καὶ τοῦ τινός καὶ τούτου καὶ τούτω καὶ τούτων καὶ πάντων τῶν τοιούτων μετέγει τὸ μὴ ὂν ἕν : οὐ γὰρ ἂν τὸ εν ἐλέγετο οὐδ' ἂν τοῦ ένὸς ἔτερα, οὐδ' ἐκείνω ἄν τι ἦν οὐδ' ἐκείνου, ούδ' άν τι έλέγετο, εί μήτε τοῦ τινὸς αὐτῶ μετῆν μήτε τῶν άλλων τούτων.— 'Ορθῶς. — Εἶναι μὲν δὴ τῷ ένὶ οὐχ οῖόν τε, εἴπερ γε μὴ ἔστι, μετέχειν δὲ πολλών οὐδὲν κωλύει, άλλὰ καὶ ἀνάγκη, εἴπερ τό γε εν ἐκεῖνο καὶ μὴ ἄλλο μὴ έστιν. -

Καὶ ἀνομοιότης ἄρα ἐστὶν αὐτῷ πρὸς τὰ ἄλλα τὰ γὰρ ἄλλα τοῦ ἑνὸς έτερα ὄντα έτεροῖα καὶ εἴη ἄν. — Ναί. —

Εί δὲ δὴ τῶν ἄλλων ἀνομοιότης ἔστιν αὐτῷ, ἄρ' οὐκ ἀνάγκη ἑαυτοῦ ὁμοιό- b τητα αὐτῷ εἶναι; —  $\Pi$ ῶς; — Eἰ ένὸς ἀνομοιότης ἔστι τῷ ένὶ, οὐκ ἄν που περὶ τοῦ τοιούτου ὁ λόγος εἴη οἴου τοῦ ένός, οὐδ' ἂν ἡ ὑπόθεσις εἴη περὶ ένός, ἀλλὰ περὶ ἄλλου ἢ ἑνός. — Πάνυ γε. — Οὐ δεῖ δέ γε. — Οὐ δῆτα. — Δεῖ ἄρα ὁμοιότητα τῷ ἐνὶ αὐτοῦ ἐαυτῷ εἶναι. —  $\Delta$ εῖ.

Καὶ μὴν οὐδ' αὖ ἴσον γ' ἐστὶ τοῖς ἄλλοις ' εἰ γὰρ εἴη ἴσον, εἴη τε ἂν ἤδη καὶ δμοιον ἂν εἴη αὐτοῖς κατὰ τὴν ἰσότητα. Ταῦτα δ' ἀμφότερα ἀδύνατα, εἴπερ μὴ έστιν έν. — 'Αδύνατα. — 'Επειδή δὲ οὐκ έστι τοῖς ἄλλοις ἴσον, ἄρα οὐκ ἀνάγκη καὶ τάλλα ἐκείνω μὴ ἴσα εἶναι; — ᾿Ανάγκη. — Τὰ δὲ μὴ ἴσα οὐκ ἄνισα; — Ναί. — Τὰ δὲ ἄνισα οὐ τῷ ἀνίσῳ ἄνισα; — Πῶς δ' οὕ; — Καὶ ἀνισότητος δὴ μετέχει τὸ ἔν, πρὸς ἣν τἆλλα αὐτῷ ἐστιν ἄνισα; — Μετέχει. — ᾿Αλλὰ μέντοι d άνισότητός γε ἐστὶ μέγεθός τε καὶ σμικρότης. — "Εστι γάρ. — "Εστιν ἄρα καὶ μέγεθός τε καὶ σμικρότης τῷ τοιούτῳ ἐνί; — Κινδυνεύει. — Μέγεθος μὴν καὶ σμικρότης ἀεὶ ἀφέστατον ἀλλήλοιν. — Πάνυ γε. — Μεταξύ ἄρα τι αὐτοῖν άεί ἐστιν. — "Εστιν. — "Εχεις οὖν τι άλλο εἰπεῖν μεταξύ αὐτοῖν ἢ ἰσότητα; Οὐκ, ἀλλὰ τοῦτο. — "Οτω ἄρα ἔστι μέγεθος καὶ σμικρότης, ἔστι καὶ ἰσότης

e αὐτῷ μεταξύ τούτοιν οὖσα. — Φαίνεται. — Τῷ δὴ ἑνὶ μὴ ὄντι, ὡς ἔοικε, καὶ ἰσότητος ἂν μετείη καὶ μεγέθους καὶ σμικρότητος. — "Εοικεν.

#### the one nonbeing is

Ib. 161 e<sup>3</sup>-162 b<sup>8</sup>:

Καὶ μὴν καὶ οὐσίας γε δεῖ αὐτὸ μετέχειν πη. —  $\Pi$ ῶς δή; — "Εχειν αὐτὸ δεῖ ούτως ώς λέγομεν · εἰ γὰρ μὴ ούτως ἔχει, οὐκ ἂν ἀληθῆ λέγοιμεν ἡμεῖς λέγοντες τὸ εν μὴ είναι εἰ δε ἀληθῆ, δῆλον ὅτι ὄντα αὐτὰ λέγομεν. Ἡ οὐχ οὕτως;— Ούτω μὲν οὖν. — Ἐπειδὴ δέ φαμεν ἀληθῆ λέγειν, ἀνάγκη ἡμῖν φάναι καὶ ὄντα λέγειν. — 'Ανάγκη. — "Εστιν άρα, ώς ἔοικε, τὸ εν οὐκ ὄν : εἰ γὰρ μὴ ἔσται μὴ ὄν, ἄλλά πη τοῦ εἶναι ἀνήσει πρὸς τὸ μὴ εἶναι, εὐθὺς ἔσται ὄν. — Παντάπασι μὲν οὖν. — Δεῖ ἄρα αὐτὸ δεσμὸν ἔχειν τοῦ μὴ εἶναι τὸ εἶναι μὴ ὄν, εἰ μέλλει μή είναι, όμοίως ώσπερ τὸ ὂν τὸ μή ὂν ἔχειν μή εἶναι, ἵνα τελέως αὖ είναι ἢ · οὕτως γὰρ ἂν τό τε ὂν μάλιστ' ἂν εἴη καὶ τὸ μὴ ὂν οὐκ ἂν εἴη, μετέχοντα τὸ μὲν ὂν οὐσίας τοῦ εἶναι ὄν, μὴ οὐσίας δὲ τοῦ εἶναι μὴ ὄν, εἰ μέλλει  ${f b}$  τελέως εΐναι, τὸ δὲ μὴ ὂν μὴ οὐσίας μὲν τοῦ μὴ εΐναι μὴ ὄν, οὐσίας δὲ τοῦ είναι μὴ ὄν, εἰ καὶ τὸ μὴ ὂν αὖ τελέως μὴ ἔσται. — ᾿Αληθέστατα. — Οὐκοῦν έπείπερ τῷ τε ὄντι τοῦ μὴ εἶναι καὶ τῷ μὴ ὄντι τοῦ εἶναι μέτεστι, καὶ τῷ ένί, ἐπειδὴ οὐκ ἔστι, τοῦ εἶναι ἀνάγκη μετεῖναι εἰς τὸ μὴ εἶναι.— ᾿Ανάγκη.— Καὶ οὐσία δὴ φαίνεται τῷ ἑνί, εἰ μὴ ἔστιν. — Φαίνεται. — Καὶ μὴ οὐσία ἄρα, εἴπερ μὴ ἔστιν. — Πῶς δ' οὕ;

334—The consequences of the negative hypothesis for the "other II Ba things", the μη ὄν being taken in the relative sense. Pl. here is speaking clearly of phenomenal being.

Ib. 164 b-165 c:

"Αλλα μέν που δεῖ αὐτὰ εἶναι εἰ γὰρ μηδὲ ἄλλα ἐστίν, οὐκ ἂν περὶ τῶν ἄλλων λέγοιτο. — Οὕτω. — Εἰ δὲ περὶ τῶν ἄλλων ὁ λόγος, τά γε ἄλλα ετερά ἐστιν. "Η οὐκ ἐπὶ τῷ αὐτῷ καλεῖς τό τε ἄλλο καὶ τὸ ἕτερον; — 164c "Έγωγε. — "Ετερον δέ γέ πού φαμεν τὸ ἔτερον εἶναι ἑτέρου, καὶ τὸ ἄλλο δὴ

άλλο είναι άλλου; — Ναί. — Καὶ τοῖς άλλοις άρα, εἰ μέλλει άλλα είναι, ἔστι τι οὖ ἄλλα ἔσται. — 'Ανάγκη. — Τί δὴ οὖν ἂν εἴη; τοῦ μὲν γὰρ ένὸς οὐκ ἔσται άλλα, μὴ ὄντος γε. — Οὐ γάρ. — 'Αλλήλων ἄρα ἐστί · τοῦτο γὰρ αὐτοῖς ἔτι λείπεται, ἢ μηδενὸς εἶναι ἄλλοις. — 'Ορθῶς. — Κατὰ πλήθη ἄρα ἕκαστα a descrip- ἀλλήλων ἄλλα ἐστί · κατὰ εν γὰρ οὐκ ἂν οἶά τε εἴη, μὴ ὄντος ἑνός. ᾿Αλλ᾽

being

phenomenal ἕκαστος, ως ἔοικεν, ὁ ὄγκος αὐτῶν ἄπειρός ἐστι πλήθει, κἂν τὸ σμικρότατον δοκοῦν εἶναι λάβη τις, ὥσπερ ὄναρ ἐν ὕπνφ φαίνεται ἐξαίφνης ἀντὶ ἑνὸς δόξαντος είναι πολλά καὶ άντὶ σμικροτάτου παμμέγεθες πρὸς τὰ κερματιζόμενα έξ αὐτοῦ. — 'Ορθότατα. — Τοιούτων δὴ ὄγκων ἄλλα ἀλλήλων ἂν εἴη τἆλλα, εἰ ἐνὸς μὴ ὄντος ἄλλα ἐστίν. — Κομιδῆ μὲν οὖν. — Οὐκοῦν πολλοὶ ὅγκοι

έσονται, εἶς ἕκαστος φαινόμενος, ὢν δὲ οὔ, εἴπερ εν μὴ ἔσται; — Οὕτω. — Καὶ ἀριθμός δὲ εἶναι αὐτῶν δόζει, εἴπερ καὶ εν ἕκαστον, πολλῶν ὄντων. — e Πάνυ γε. — Καὶ τὰ μὲν δὴ ἄρτια, τὰ δὲ περιττὰ ἐν αὐτοῖς ὄντα οὐκ ἀληθῶς φαίνεται, εἴπερ εν μὴ ἔσται. — Οὐ γὰρ οὖν. — Καὶ μὴν καὶ σμικρότατόν γε, φαμέν, δόξει ἐν αὐτοῖς ἐνεῖναι · φαίνεται δὲ τοῦτο πολλὰ καὶ μεγάλα πρὸς έκαστον τῶν πολλῶν ὡς σμικρῶν ὄντων. — Πῶς δ' οὔ; — Καὶ ἴσος μὴν τοῖς πολλοῖς καὶ σμικροῖς ἔκαστος ὄγκος δοξασθήσεται εἶναι · οὐ γὰρ ἂν μετέβαινεν έκ μείζονος εἰς ἔλαττον φαινόμενος, πρὶν εἰς τὸ μεταξύ δόξειεν ἐλθεῖν, τοῦτο δ' εἴη ἂν φάντασμα ἰσότητος. — Εἰκός. — Οὐκοῦν καὶ πρὸς ἄλλον ὅγκον πέρας έχων, αὐτός γε πρὸς αὐτὸν οὔτε ἀρχὴν οὔτε πέρας οὔτε μέσον ἔχων; — Πῆ δή; — "Ότι ἀεὶ αὐτῶν ὅταν τίς τι λάβη τῆ διανοία ὡς τι τούτων ὄν, πρό τε τῆς άρχῆς ἄλλη ἀεὶ φαίνεται ἀρχή, μετά τε τὴν τελευτὴν ἑτέρα ὑπολειπομένη b τελευτή, ἔν τε τῷ μέσῳ ἄλλα μεσαίτερα τοῦ μέσου, σμικρότερα δέ, διὰ τὸ μὴ δύνασθαι ένὸς αὐτῶν έκάστου λαμβάνεσθαι, ἄτε οὐκ ὄντος τοῦ ένός. — 'Αληθέστατα. — Θρύπτεσθαι δή οἶμαι κερματιζόμενον ἀνάγκη πᾶν τὸ ὄν, δ ἄν τις λάβη τῆ διανοία · όγκος γάρ που ἄνευ ένὸς ἀεὶ λαμβάνοιτ' ἄν. — Πάνυ μέν οὖν. — Οὐκοῦν τό γε τοιοῦτον πόρρωθεν μέν ὁρῶντι καὶ ἀμβλύ εν φαίνεσθαι ἀνάγκη, ἐγγύθεν δὲ καὶ ὀξύ νοοῦντι πλήθει ἄπειρον εν ἕκαστον φανῆναι, εἴπερ στέρεται τοῦ ένὸς μὴ ὄντος;— ᾿Αναγκαιότατον μὲν οὖν.

335—The antitheses, II Ab and Bb, by taking the non-being of the one in the absolute sense, mark frontier-positions of thinking, as a counterpart to I Ab.

the antitheses

Ib. 166 b<sup>7</sup>-c<sup>2</sup> (conclusion of the last antithesis):

II Bb

The ἄλλα being neither ἕν nor πολλά (for this presupposes the one) nor seeming such (because they have not the least communion with μὴ ὄντα), nothing can be predicated nor believed of it.

Οὐχοῦν καὶ συλλήβδην εἰ εἴποιμεν, εν εἰ μὴ ἔστιν, οὐδέν ἐστιν, ὀρθῶς ἂν εἴποιμεν; — Παντάπασι μὲν οὖν.

336—The dialogue ends rather abruptly. Plato leaves it to the reader to draw conclusions his conclusions. J. Wahl in his Etude sur le Parm. p. 200, adding a slight correction to the conclusions of A. Diès and L. Robin—the last having said "que l'éléatisme est trop étroit et la théorie des Idées trop vague"—formulates them as follows: "— nous préférerions dire: "que l'éléatisme et la théorie des idées sont tous deux trop étroits" et insister sur la place de ce que nous appellerions volontiers l'héraclitéisme des idées dans le platonisme futur, réglé d'ailleurs par les nombres."

F. M. Cornford (in *Pl. and Parm.* p. 245): "It must not be overlooked that, particularly in *Hyp*. II, he has restored, in a modified form, the Pythagorean "evolution" from the One, through the Union of Limit and Unlimited in numbers

and geometrical figures, to sensible things with their limiting form and unlimited matter. He has thus laid down, in outline, the foundations of the ontology which underlies all the later dialogues. Also he has indicated what he will, or what he will not, accept from his great forerunner, Parmenides."

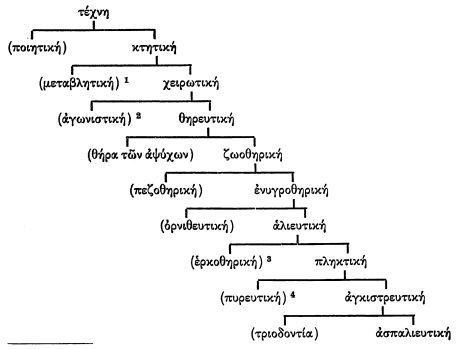
See also the excellent pages of L. Robin, Platon, 137-140; and my work, Keer-

punt, 160-162.

A neoplatonic interpretation is given by M. Wundt, *Platons Parm.*, Stuttgart-Berlin 1935 °; a mathematical approach by A. Speiser, *Ein Parmenideskommentar*, Leipzig 1937.

#### 8-THE LATER PLATONISM: SOPH., POLIT., PHIL., TIM.

diaeresis. the art of angling 337—An example of determining a notion by diaeresis. The art of angling (ἀσπαλιευτική). Pl., Soph. 219 a-221 c.



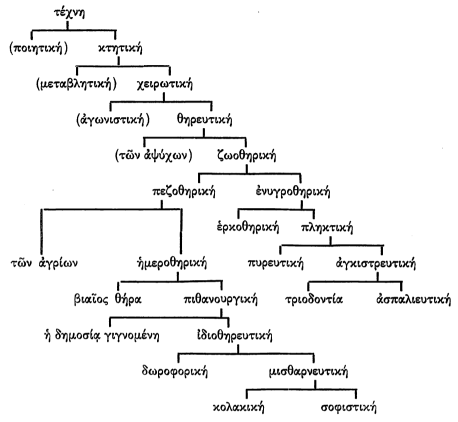
<sup>1</sup> μεταβλητική - by barter; χειρωτική - by subduing.

² ἀγωνιστική - by combat; θηρευτική - by hunting.

έρκοθηρική - with nets; πληκτική - by spearing.
 πυρευτική - by torchlight; ἀγκιστρευτική - with hooks.

A critical review of it is given by me in Keerpunt, p. 250-258.

338—The same method applied to sophistry (σοφιστική) Ib., 221 c-223 b. sophistry



Thus the sophist turns out to be a man-hunter, eager for gain. Three other schemes of division follow. In a fifth scheme Pl. starts from the view that the sophist is ἀντιλογικός. However, as it is impossible to contradict in all things on the ground of knowledge, an apparent knowledge must be admitted. Therefore Pl. starts from the notion of μιμητική. And this notion presupposes non-being. Hence the question of the possibility of the being of non-being.

Now as a simple fact this follows from the existence of lying and deceit. Thus, not so much the *being* of non-being is the problem of this dialogue, as—much more—the *determination* of the  $\mu h$   $\delta v$ .

339—We saw that Pl., in his discussion with the είδῶν φίλοι (see our nr. 315 c), came to the conclusion that "the perfectly real" (παντελῶς ὄν) must have movement and life, soul and understanding, and therefore that κίνησις must belong to the realm of being. But στάσις also must belong to it, thinking being impossible without identity. So being turns out to be both ἀκίνητα καὶ κεκινημένα.

ὄν must be assumed as a third kind next to mo-

tion and rest

a. Ib. 250 a-c:

ΕΕ. Εἶεν δή, κίνησιν καὶ στάσιν ἄρ' οὐκ ἐναντιώτατα λέγει; ἀλλήλοις;

ΘΕΑΙ. Πῶς γὰρ οὔ;

ΕΕ. Καὶ μὴν εἶναί γε ὁμοίως φὴς ἀμφότερα αὐτὰ καὶ ἑκάτερον;

250b ΘΕΑΙ. Φημὶ γάρ οὖν.

ΞΕ. ᾿Αρα κινεῖσθαι λέγων ἀμφότερα καὶ ἑκάτερον, ὅταν εἶναι συγχωρῆς;ΘΕΑΙ. Οὐδαμῶς.

ΕΕ. 'Αλλ' έστάναι σημαίνεις λέγων αὐτὰ ἀμφότερα εἶναι;

ΘΕΑΙ. Καὶ πῶς;

ΕΕ. Τρίτον άρα τι παρὰ ταῦτα τὸ ὂν ἐν τῆ ψυχῆ τιθείς, ὡς ὑπ' ἐκείνου τήν τε στάσιν καὶ τὴν κίνησιν περιεχομένην, συλλαβὼν καὶ ἀπιδὼν αὐτῶν πρὸς τὴν τῆς οὐσίας κοινωνίαν, οὕτως εἶναι προσεῖπας ἀμφότερα;

ΘΕΑΙ. Κινδυνεύομεν ώς άληθῶς τρίτον ἀπομαντεύεσθαί τι τὸ ὄν, ὅταν κίνησιν καὶ στάσιν εἶναι λέγωμεν.

ΕΕ. Οὐκ ἄρα κίνησις καὶ στάσις ἐστὶ συναμφότερον τὸ ὂν ἀλλ' ἔτερον δή τι τούτων.

ΘΕΑΙ. "Εοικεν.

ΕΕ. Κατά τὴν αύτοῦ φύσιν ἄρα τὸ ὂν ούτε ἔστηκεν ούτε κινεῖται.

ΘΕΑΙ. Σχεδόν.

how then to define being?

**b**. Ib. 250 c-d:

ΕΕ. Ποῖ δὴ χρὴ τὴν διάνοιαν ἔτι τρέπειν τὸν βουλόμενον ἐναργές τι περὶ αὐτοῦ παρ' ἑαυτῷ βεβαιώσασθαι;

ΘΕΑΙ. Ποῖ γάρ;

250d

ΞΕ. Οἴμαι μὲν οὐδαμόσε ἔτι ῥάδιον. εἰ γάρ τι μὴ κινεῖται, πῶς οὐχ ἔστηκεν; ἢ τὸ μηδαμῶς ἑστὸς πῶς οὐκ αὖ κινεῖται; τὸ δὲ ὂν ἡμῖν νῦν ἐκτὸς τούτων ἀμφοτέρων ἀναπέφανται. Ἦ δυνατὸν οὖν τοῦτο;

ΘΕΑΙ. Πάντων μεν οὖν άδυνατώτατον.

the χοινωνία τῶν γενῶν

340—Pl. now turns off in another direction. In which sense may we call a thing by many names? (251a) The view of those who deny the possibility of predication is rejected by him as a naïvety (see our nr. 252b). To all who ever spoke about being he then puts the following question.

three possibilities a. Ib. 251 d-e:

Πότερον μήτε την οὐσίαν κινήσει καὶ στάσει προσάπτωμεν μήτε ἄλλο ἄλλω μηδὲν μηδενί, ἀλλ' ὡς ἄμεικτα ὅντα καὶ ἀδύνατον μεταλαμβάνειν ἀλλήλων οὕτως αὐτὰ ἐν τοῖς παρ' ἡμῖν λόγοις τιθῶμεν; ἢ πάντα εἰς ταὐτὸν συναγάγωμεν

γειμορήφ ιωθούσομοστιρούν νώ τοπ 17 ώς δυνατα έπικοινωνεϊν άλλήλοις; ή τα μέν, τα δέ μή; τούτων, ῶ Θεαίτητε,

at all χοιλισλία ou .1

Moreover they needs must contradict themselves. who choose for this possibility by no means can explain the world. In the first case being could neither move nor be in rest, and those

**b**. 1b. 252 c-d:

c. tb. 252d:

.ιωτνού 3 ου ί ί έδ εχοντες, έντός ύποφθεγγόμενον ώσπερ τόν άτοπου Εύρυκλέα 1 περιφέροντες λεγζόντων, άλλά το λεγόμενον οίχοθεν τον πολέμιον καί έναντιωσόμενον εξε-εξένωτ παι και μή συνάπτειν έν τοῖς λόγοις οὐκ ἄλλων δέονται τῶν εξε-ဥာဒာသရหည် မထိ ၃၁၀၀ခ်ာဒီ ဥ၁၀၁ရပယ္၊ ໂဘκ ်ဝာပီသ ဗြာာမႏု့ ထိုဘာ ໂဘκ ်မထင်လည် မထိဘႏု ထိုဘာ ໂဘκ "ερίσωχ,, ώτ και περιγογιακίντα άναγκάζονται χρήσθαι και τώτ .ΈΞ

ΘΕΑΙ. Κομιδή λέγεις δμοιόν τε καὶ άληθές.

IIB of all with 2. KOLVWYLOK

ΘΕΑΙ. Τούτο μέν οίός τε κάγω διαλύειν. ΕΕ. Τί δ', αν πάντα άλλήλοις εωμεν δύναμιν έχειν επικοινωνίας;

१५७॥ अह

ΕΕ. Άλλα μην τούτό γέ που ταϊς μεγίσταις άνάγκαις άδύνατον, κίνησίν αὐτή κινοῖτο, εἴπερ ἐπιγιγνοίσθην ἐπ' ἀλλήλοιν. ΘΕΑΙ. "Οτι κίνησίς τε αύτή παντάπασιν ίσταιτ' ἄν και στάσις αὖ πάλιν

τε ζοτασθαι καί στάσιν κινεζοθαι;

**d**. Ib. 252 e<sup>9</sup>-253 a<sup>3</sup>; 253 a<sup>8</sup>-e<sup>3</sup>:

ΞΕ. Τό τρίτον δή μόνον λοιπόν. ΘΕΑΙ. Πῶς γὰρ ού;

ΘEAI. Ναέ.

others with some 3. of some

Suvapuortet. πεπονθότ΄ ἄν εἴη. καὶ γάρ ἐκείνων τὰ μὲν ἀναρμοστεῖ που πρός ἄλληλα, τὰ δὲ ΕΕ. "Οτε δή τὰ μεν έθέλει τοῦτο δρᾶν, τὰ δ' ού, σχεδόν οἴον τὰ γράμματα

ΕΕ. Πας ούν οίδεν όποῖα όποίοις δυνατά κοινωνεϊν, ἢ τέχνης δεῖ τῷ 253a ΘΕΑΙ. Πῶς δ' ού; —

(ότύα ρώνακί νάφδ ιτνολές

OEAI. Téxyyc.

ΘΕΑΙ. Της γραμματικής. ΞΕ. Ποίας;

TEOPONYSER - EULYCLES Was a ventriloquist (see Aristoph., Wasps 1017-1020).

b ΞΕ. Τί δέ; περὶ τοὺς τῶν ὀξέων καὶ βαρέων φθόγγους ἄρ' οὐχ οὕτως; ὁ μὲν τοὺς συγκεραννυμένους τε καὶ μὴ τέχνην ἔχων γιγνώσκειν μουσικός, ὁ δὲ μὴ συνιεὶς ἄμουσος;

ΘΕΑΙ. Ούτως.

ΞΕ. Καὶ κατὰ τῶν ἄλλων δὴ τεχνῶν καὶ ἀτεχνιῶν τοιαῦτα εὑρήσομεν ἕτερα. ΘΕΑΙ. Πῶς δ' οὕ;

ΕΕ. Τί δ'; ἐπειδὴ καὶ τὰ γένη πρὸς ἄλληλα κατὰ ταὐτὰ μείξεως ἔχειν ὑμολογήκαμεν, ἄρ' οὐ μετ' ἐπιστήμης τινὸς ἀναγκαῖον διὰ τῶν λόγων πορεύεσθαι τὸν ὀρθῶς μέλλοντα δείξειν ποῖα ποίοις συμφωνεῖ τῶν γενῶν καὶ ποῖα ἄλληλα c οὐ δέχεται; καὶ δὴ καὶ διὰ πάντων εἰ συνέχοντ' ἄττ' αὕτ' ἐστιν, ὥστε συμμείγνυσθαι δυνατὰ εἶναι, καὶ πάλιν ἐν ταῖς διαιρέσεσιν, εἰ δι' ὅλων ἕτερα τῆς διαιρέσεως αἴτια;

ΘΕΑΙ. Πῶς γὰρ οὐκ ἐπιστήμης δεῖ, καὶ σχεδόν γε ἴσως τῆς μεγίστης; ΞΕ. Τίν' οὖν αὖ νῦν προσεροῦμεν, ὧ Θεαίτητε, ταύτην; ἢ πρὸς Διὸς ἐλάa new θομεν εἰς τὴν τῶν ἐλευθέρων ἐμπεσόντες ἐπιστήμην ¹, καὶ κινδυνεύομεν ζηlefinition of philosophy τοῦντες τὸν σοφιστὴν πρότερον ἀνηυρηκέναι τὸν φιλόσοφον;

ΘΕΑΙ. Πῶς λέγεις;

d ΞΕ. Τὸ κατὰ γένη διαιρεῖσθαι καὶ μήτε ταὐτὸν εἶδος ἔτερον ἡγήσασθαι μήτε ἕτερον ὂν ταὐτὸν μῶν οὐ τῆς διαλεκτικῆς φήσομεν ἐπιστήμης εἶναι; ΘΕΑΙ. Ναί, φήσομεν.

ΞΕ. Οὐκοῦν ὅ γε τοῦτο δυνατὸς δρᾶν μίαν ἰδέαν διὰ πολλῶν, ἑνὸς ἑκάστου κειμένου χωρίς, πάντη διατεταμένην ἱκανῶς διαισθάνεται, καὶ πολλὰς ἑτέρας ἀλλήλων ὑπὸ μιᾶς ἔξωθεν περιεχομένας, καὶ μίαν αὖ δι' ὅλων πολλῶν ἐν ἑνὶ συνημμένην, καὶ πολλὰς χωρὶς πάντη διωρισμένας · τοῦτο δ' ἔστιν, ἢ τε κοινω- e νεῖν ἕκαστα δύναται καὶ ὅπη μή, διακρίνειν κατὰ γένος ἐπίστασθαι.

ΘΕΑΙ. Παντάπασι μὲν οὖν.

# the five most important "kinds"

#### **341**—Ib. 254 d-255 e:

ΕΕ. Μέγιστα μὴν τῶν γενῶν ἀ νυνδὴ διῆμεν τό τε ὂν αὐτὸ καὶ στάσις καὶ κίνησις.

ΘΕΑΙ. Πολύ γε.

ΞΕ. Καὶ μὴν τώ γε δύο φαμέν αὐτοῖν ἀμείκτω πρὸς ἀλλήλω.

ΘΕΑΙ. Σφόδρα γε.

ΕΕ. Τὸ δέ γε ὂν μεικτὸν ἀμφοῖν ἐστὸν γὰρ ἄμφω που.

ΘΕΑΙ. Πῶς δ' ού;

ΕΕ. Τρία δή γίγνεται ταῦτα.

ΘΕΑΙ. Τί μήν;

<sup>1</sup> εἰς τὴν — ἐπιστήμην - see Theaet. 175de (our nr. **301**).

ΕΕ. Οὐκοῦν αὐτῶν ἕκαστον τοῖν μὲν δυοῖν ἕτερόν ἐστιν, αὐτὸ δ' ἑαυτῷ ταὐτόν.

ΘΕΑΙ. Ούτως.

254e

ΕΕ. Τί ποτ' αὖ νῦν οὕτως εἰρήκαμεν τό τε ταὐτὸν καὶ θάτερον; πότερα δύο γένη τινὲ αὐτώ, τῶν μὲν τριῶν ἄλλω, συμμειγνυμένω μὴν ἐκείνοις ἐξ ἀνάγκης ἀεί, καὶ περὶ πέντε ἀλλ' οὐ περὶ τριῶν ὡς ὄντων αὐτῶν σκεπτέον, ἢ τό τε ταὐτὸν τοῦτο καὶ θάτερον ὡς ἐκείνων τι προσαγορεύοντες λανθάνομεν ἡμᾶς 255a αὐτούς;

b

ΘΕΑΙ. Ίσως.

ΞΕ. 'Αλλ' οὔ τι μὴν κίνησίς γε καὶ στάσις οὔθ' ἔτερον οὔτε ταὐτόν ἐστι.

ΘΕΑΙ. Πῶς;

ΕΕ. "Οτιπερ ἂν κοινῆ προσείπωμεν κίνησιν καὶ στάσιν, τοῦτο οὐδέτερον αύτοῖν οἶόν τε εἶναι.

ΘΕΑΙ. Τί δή;

ΕΕ. Κίνησίς τε στήσεται καὶ στάσις αὖ κινηθήσεται περὶ γὰρ ἀμφότερα θάτερον όποτερονοῦν γιγνόμενον αὐτοῖν ἀναγκάσει μεταβάλλειν αὖ θάτερον ἐπὶ τοὐναντίον τῆς αύτοῦ φύσεως, ἄτε μετασχὸν τοῦ ἐναντίου.

ΘΕΑΙ. Κομιδη γε.

ΕΕ. Μετέχετον μὴν ἄμφω ταὐτοῦ καὶ θατέρου.

ΘΕΑΙ. Ναί.

ΕΕ. Μὴ τοίνυν λέγωμεν κίνησίν γ' εἶναι ταὐτὸν ἢ θάτερον, μηδ' αὖ στάσιν.

ΘΕΑΙ. Μή γάρ.

ΕΕ. 'Αλλ' ἄρα τὸ ὂν καὶ τὸ ταὐτὸν ώς ἕν τι διανοητέον ἡμῖν;

ΘΕΑΙ. Ίσως.

ΕΕ. 'Αλλ' εί τὸ ὂν καὶ τὸ ταὐτὸν μηδὲν διάφορον σημαίνετον, κίνησιν αὖ πάλιν καὶ στάσιν ἀμφότερα εἶναι λέγοντες ἀμφότερα οὕτως αὐτὰ ταὐτὸν ὡς όντα προσεροῦμεν.

ΘΕΑΙ. 'Αλλά μὴν τοῦτό γε ἀδύνατον.

ΕΕ. 'Αδύνατον άρα ταὐτὸν καὶ τὸ ὂν εν εἶναι.

ΘΕΑΙ. Σχεδόν.

ΕΕ. Τέταρτον δή πρός τοῖς τρισίν εἴδεσιν εἶδος τὸ ταὐτὸν τιθῶμεν;

ΘΕΑΙ. Πάνυ μέν οὖν.

ΕΕ. Τί δέ; τὸ θάτερον ἄρα ἡμῖν λεκτέον πέμπτον; ἢ τοῦτο καὶ τὸ ὂν ὡς δύ' άττα ὀνόματα ἐφ' ἐνὶ γένει διανοεῖσθαι δεῖ;

ΘΕΑΙ. Τάχ' ἄν.

ΕΕ. 'Αλλ' οἶμαί σε συγχωρεῖν τῶν ὄντων τὰ μὲν αὐτὰ καθ' αὑτά, τὰ δὲ πρὸς ἄλλα ἀεὶ λέγεσθαι.

ΘΕΑΙ. Τί δ' ού;

ΕΕ. Τὸ δέ γ' ἕτερον ἀεὶ πρὸς ἕτερον ' ἢ γάρ;

d

ΘΕΑΙ. Ούτως.

ΕΕ. Οὐκ ἄν, εἴ γε τὸ ὂν καὶ τὸ θάτερον μὴ πάμπολυ διεφερέτην · ἀλλ' εἴπερ θάτερον ἀμφοῖν μετεῖχε τοῖν εἰδοῖν ὥσπερ τὸ ὄν, ἦν ἄν ποτέ τι καὶ τῶν ἑτέρων ἕτερον οὐ πρὸς ἔτερον · νῦν δὲ ἀτεχνῶς ἡμῖν ὅτιπερ ἂν ἕτερον ἦ, συμβέβηκεν ἐξ ἀνάγκης ἑτέρου τοῦτο αὐτὸ ὅπερ ἐστὶν εἶναι.

ΘΕΑΙ. Λέγεις καθάπερ έχει.

ΕΕ. Πέμπτον δή την θατέρου φύσιν λεκτέον ἐν τοῖς εἴδεσιν οὖσαν, ἐν οἶς ε προαιρούμεθα.

ΘΕΑΙ. Ναί.

ΞΕ. Καὶ διὰ πάντων γε αὐτὴν αὐτῶν φήσομεν εἶναι διεληλυθυῖαν : εν ἕκαστον γὰρ ἔτερον εἶναι τῶν ἄλλων οὐ διὰ τὴν αὐτοῦ φύσιν, ἀλλὰ διὰ τὸ μετέχειν τῆς ἰδέας τῆς θατέρου.

ΘΕΑΙ. Κομιδη μέν οὖν.

#### the μή ὄν defined as ἕτερον

**342**—Ib. 256 d-257 b; 257 c-258 e:

ΕΕ. 'Αδεῶς ἄρα τὴν κίνησιν ἕτερον εἶναι τοῦ ὅντος διαμαχόμενοι λέγομεν; ΘΕΑΙ. 'Αδεέστατα μὲν οὖν.

ΞΕ. Οὐκοῦν δὴ σαφῶς ἡ κίνησις ὄντως οὐκ ὄν ἐστι καὶ ὄν, ἐπείπερ τοῦ ὅντος μετέχει;

ΘΕΑΙ. Σαφέστατά γε.

ΕΕ. "Εστιν άρα ἐξ ἀνάγκης τὸ μὴ ὂν ἐπί τε κινήσεως εἶναι καὶ κατὰ πάντα τὰ γένη 1. Κατὰ πάντα γὰρ ἡ θατέρου φύσις ἔτερον ἀπεργαζομένη τοῦ ὄντος 256e ἔκαστον οὐκ ὂν ποιεῖ, καὶ σύμπαντα δὴ κατὰ ταὐτὰ οὕτως οὐκ ὂντα ὀρθῶς ἐροῦμεν, καὶ πάλιν, ὅτι μετέχει τοῦ ὄντος, εἶναί τε καὶ ὄντα.

ΘΕΑΙ. Κινδυνεύει.

ΞΕ. Περὶ ἕκαστον ἄρα τῶν εἰδῶν πολὸ μέν ἐστι τὸ ὄν, ἄπειρον δὲ πλήθει τὸ μὴ ὄν.

ΘΕΑΙ. "Εοικεν.

257α ΕΕ. Οὐκοῦν καὶ τὸ ὂν αὐτὸ τῶν ἄλλων ἕτερον εἶναι λεκτέον.

ΘΕΑΙ. 'Ανάγκη.

ΕΕ. Καὶ τὸ ὂν ἄρ' ἡμῖν, ὅσαπέρ ἐστι τὰ ἄλλα, κατὰ τοσαῦτα οὐκ ἔστιν ἐκεῖνα γὰρ οὐκ ὂν εν μὲν αὐτό ἐστιν, ἀπέραντα δὲ τὸν ἀριθμὸν τἆλλα οὐκ ἔστιν αὖ.

ΘΕΑΙ. Σχεδόν ούτως.

ΕΕ. Οὐκοῦν δὴ καὶ ταῦτα οὐ δυσχεραντέον, ἐπείπερ ἔχει κοινωνίαν ἀλλήλοις ἡ τῶν γενῶν φύσις. Εἰ δέ τις ταῦτα μὴ συγχωρεῖ, πείσας ἡμῶν τοὺς ἔμπροσθεν λόγους οὕτω πειθέτω τὰ μετὰ ταῦτα.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Εστιν ἄρα ἐξ ἀνάγκης — κατὰ πάντα τὰ γένη - "Thus non-being needs must be (exist), not only in the case of motion but of all the other kinds".

h

С

d

ΘΕΑΙ. Δικαιότατα εἴρηκας.

ΕΕ. Ίδωμεν δή καὶ τόδε.

ΘΕΑΙ. Τὸ ποῖον;

 $\Xi E$ . Όπόταν τὸ μὴ ὂν λέγωμεν, ὡς ἔοικεν, οὐκ ἐναντίον τι λέγομεν τοῦ ὅντος ἀλλ' ἔτερον μόνον. —

ΕΕ. Τόδε δὲ διανοηθῶμεν, εἰ καὶ σοὶ συνδοκεῖ.

ΘΕΑΙ. Τὸ ποῖον;

ΕΕ. 'Η θατέρου μοι φύσις φαίνεται κατακεκερματίσθαι καθάπερ ἐπιστήμη.

ΘΕΑΙ. Πῶς:

ΞΕ. Μία μέν ἐστί που καὶ ἐκείνη, τὸ δ' ἐπί τῳ γιγνόμενον μέρος αὐτῆς ἕκαστον ἀφορισθὲν ἐπωνυμίαν ἴσχει τινὰ ἑαυτῆς ἰδίαν · διὸ πολλαὶ τέχναι τ' εἰσὶ λεγόμεναι καὶ ἐπιστῆμαι.

ΘΕΑΙ. Πάνυ μὲν οὖν.

ΕΕ. Οὐκοῦν καὶ τὰ τῆς θατέρου φύσεως μόρια μιᾶς οὕσης ταὐτὸν πέπονθε τοῦτο.

ΘΕΑΙ. Τάχ' ἄν ' ἀλλ' ὅπη δὴ λέγωμεν;

ΕΕ. "Εστι τῷ καλῷ τι θατέρου μόριον ἀντιτιθέμενον;

ΘΕΑΙ. "Εστιν.

ΕΕ. Τοῦτ' οὖν ἀνώνυμον ἐροῦμεν ή τιν' ἔχον ἐπωνυμίαν;

ΘΕΑΙ. Έχον ' δ γὰρ μὴ καλὸν ἐκάστοτε φθεγγόμεθα, τοῦτο οὐκ ἄλλου τινὸς ἔτερόν ἐστιν ἢ τῆς τοῦ καλοῦ φύσεως.

ΞΕ. "Ιθι νῦν τόδε μοι λέγε.

ΘΕΑΙ. Τὸ ποῖον;

ΕΕ. "Αλλο τι τῶν ὄντων τινὸς ἑνὸς γένους ἀφορισθὲν καὶ πρός τι τῶν ὅντων αὖ πάλιν ἀντιτεθὲν οὕτω συμβέβηκεν εἶναι τὸ μὴ καλόν;

ΘΕΑΙ. Οὕτως.

ΕΕ. "Οντος δὴ πρὸς ὂν ἀντίθεσις, ὡς ἔοικ', εἶναί τις συμβαίνει τὸ μὴ καλόν. ΘΕΑΙ. 'Ορθότατα.

ΕΕ. Τί οὖν; κατὰ τοῦτον τὸν λόγον ἄρα μᾶλλον μὲν τὸ καλὸν ἡμῖν ἐστι τῶν ὅντων, ἦττον δὲ τὸ μὴ καλόν;

ΘΕΑΙ. Οὐδέν.

ΞΕ. 'Ομοίως ἄρα τὸ μὴ μέγα καὶ τὸ μέγα αὐτὸ εἶναι λεκτέον;

258a

ΘΕΑΙ. 'Ομοίως.

ΕΕ. Οὐκοῦν καὶ τὸ μὴ δίκαιον τῷ δικαίῳ κατὰ ταὐτὰ θετέον πρὸς τὸ μηδέν τι μᾶλλον εἶναι θάτερον θατέρου;

ΘΕΑΙ. Τί μήν;

ΞΕ. Καὶ τἄλλα δὴ ταύτη λέξομεν, ἐπείπερ ἡ θατέρου φύσις ἐφάνη τῶν ὅντων οὖσα, ἐκείνης δὲ οὔσης ἀνάγκη δὴ καὶ τὰ μόρια αὐτῆς μηδενὸς ἦττον ὅντα τιθέναι.

ΘΕΑΙ. Πῶς γὰρ οὕ;

ΕΕ. Οὐκοῦν, ὡς ἔοικεν, ἡ τῆς θατέρου μορίου φύσεως καὶ τῆς τοῦ ὄντος b πρὸς ἄλληλα ἀντικειμένων ἀντίθεσις οὐδὲν ἦττον, εἰ θέμις εἰπεῖν, αὐτοῦ τοῦ όντος οὐσία ἐστίν $^1$ , οὐκ ἐναντίον ἐκείν $\phi$  σημαίνουσα ἀλλὰ τοσοῦτον μόνον, έτερον ἐκείνου.

ΘΕΑΙ. Σαφέστατά γε.

ΕΕ. Τίν' οὖν αὐτὴν προσείπωμεν;

ΘΕΑΙ. Δήλον ότι τὸ μὴ ὄν, ὁ διὰ τὸν σοφιστὴν ἐζητοῦμεν, αὐτό ἐστι τοῦτο.

ΕΕ. Πότερον οὖν, ὥσπερ εἶπες, ἔστιν οὐδενὸς τῶν ἄλλων οὐσίας ἐλλειπόμενον, καὶ δεῖ θαρροῦντα ἤδη λέγειν ὅτι τὸ μὴ ὂν βεβαίως ἐστὶ τὴν αύτοῦ φύσιν c έχον, ώσπερ τὸ μέγα ἦν μέγα καὶ τὸ καλὸν ἦν καλὸν καὶ τὸ μὴ μέγα <μὴ μέγα> καὶ τὸ μὴ καλὸν <μὴ καλόν>, οὕτω δὲ καὶ τὸ μὴ ὄν κατὰ ταὐτὸν ἦν τε καὶ ἔστι μὴ ὄν, ἐνάριθμον τῶν πολλῶν ὄντων εἶδος ἔν; "Η τινα ἔτι πρὸς αὐτό, δ Θεαίτητε, ἀπιστίαν ἔχομεν;

ΘΕΑΙ. Οὐδεμίαν.

more than a mere refutation of Parm. has been

ΕΕ. Οἶσθ' οὖν ὅτι Παρμενίδη μακροτέρως τῆς ἀπορρήσεως ἠπιστήκαμεν; ΘΕΑΙ. Τί δή:

reached

ΕΕ. Πλεῖον ἢ 'κεῖνος ἀπεῖπε σκοπεῖν, ἡμεῖς εἰς τὸ πρόσθεν ἔτι ζητήσαντες άπεδείξαμεν αὐτῷ.

ΘΕΑΙ. Πῶς;

d ΕΕ. "Οτι δ μέν πού φησιν ---

> Ού γὰρ μή ποτε 2 τοῦτο δαμῆ, εἶναι μὴ ἐόντα, άλλὰ σύ τῆσδ' ἀφ' ὁδοῦ διζήσιος εἶργε νόημα.

ΘΕΑΙ. Λέγει γὰρ οὖν οὕτως.

ΕΕ. Ήμεῖς δέ γε οὐ μόνον τὰ μὴ ὄντα ὡς ἔστιν ἀπεδείξαμεν, ἀλλὰ καὶ τὸ εἶδος δ τυγχάνει ὂν τοῦ μὴ ὄντος ἀπεφηνάμεθα τὴν γὰρ θατέρου φύσιν άποδείξαντες οὖσάν τε καὶ κατακεκερματισμένην ἐπὶ πάντα τὰ ὅντα πρὸς e άλληλα, τὸ πρὸς τὸ ὂν ἕκαστον μόριον αὐτῆς ἀντιτιθέμενον ἐτολμήσαμεν είπεῖν ώς αὐτὸ τοῦτό ἐστιν ὄντως τὸ μὴ ὄν.

ΘΕΑΙ. Καὶ παντάπασί γε, ὧ ξένε, ἀληθέστατά μοι δοκοῦμεν εἰρηκέναι.

Diels translates:

<sup>1</sup> Οὐχοῦν, ὡς ἔοικεν, — οὐσία ἐστίν - "So it seems, when a part of the nature of the Different and a part of the nature of the Existent are set in contrast to one another, the contrast is, if it be permissable to say so, as much a reality as Existence itself."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> οὐ γὰρ μή ποτε — - "Never this will be reached (realized) by force, that non-beings might be". Parm., D. 28 B 7.

<sup>&</sup>quot;Denn unmöglich kann das Vorhandensein von Nichtseiendem zwingend erwiesen werden." So Burnet: "For this shall never be proved, that the things that are not are." The same interpretation is given by Cornford, Pl. and Parm.

343—Ib. 263 b4-13: d1-4:

ψευδής λόγος defined

The λόγος being defined as a σύνθεσις έχ δημάτων καὶ ὀνομάτων, two examples are given: Θεαίτητος κάθηται, — Θεαίτητος πέτεται. The stranger concludes:

Λέγει δὲ αὐτῶν ὁ μὲν ἀληθὴς τὰ ὄντα ὡς ἔστιν περὶ σοῦ. ΘΕΑΙ. Τί μήν: ΕΕ. 'Ο δὲ δὴ ψευδὴς ἔτερα τῶν ὄντων. ΘΕΑΙ. Ναί. ΕΕ. Τὰ μὴ ὄντ' ἄρα ὡς όντα λέγει. ΘΕΑΙ. Σχεδόν. ΕΕ. "Οντων δέ γε όντα έτερα περί σοῦ. Πολλά μὲν γάρ ἔφαμεν ὄντα περὶ ἕκαστον εἶναι που, πολλά δὲ οὐκ ὄντα. ΘΕΑΙ. Κομιδῆ μέν οὖν. ---

Περὶ δὴ σοῦ λεγόμενα, <λεγόμενα>\* μέντοι θάτερα ὡς τὰ αὐτὰ καὶ μὴ όντα ώς όντα, παντάπασιν [ώς] ἔοικεν ἡ τοιαύτη σύνθεσις ἔκ τε ἡημάτων γιγνομένη και δνομάτων όντως τε και άληθῶς γίγνεσθαι λόγος ψευδής 1.

#### **344**—a. Pl., *Phil*. 15 d-16 a:

the difference between phil. the Phil.

ΣΩ. Φαμέν που ταὐτὸν εν καὶ πολλὰ ὑπὸ λόγων γιγνόμενα περιτρέχειν and eristic in πάντη καθ' έκαστον τῶν λεγομένων ἀεί 2, καὶ πάλαι καὶ νῦν. Καὶ τοῦτο οὔτε μή παύσηταί ποτε ούτε ήρξατο νῦν, ἀλλ' ἔστι τὸ τοιοῦτον, ὡς ἐμοὶ φαίνεται. τῶν λόγων αὐτῶν ἀθάνατόν τι καὶ ἀγήρων πάθος ἐν ἡμῖν · ὁ δὲ πρῶτον αὐτοῦ γευσάμενος έκάστοτε τῶν νέων, ἡσθεὶς ὥς τινα σοφίας ηύρηκὼς θησαυρόν, 15e ύφ' ήδονης ένθουσια τε καὶ πάντα κινεῖ λόγον ἄσμενος, τοτὲ μὲν ἐπὶ θάτερα κυκλών καὶ συμφύρων εἰς έν, τοτὲ δὲ πάλιν ἀνειλίττων καὶ διαμερίζων, εἰς άπορίαν αύτον μέν πρώτον και μάλιστα καταβάλλων, δεύτερον δ' άεὶ τὸν έχόμενον, άντε νεώτερος άντε πρεσβύτερος άντε ῆλιξ ὢν τυγχάνη, φειδόμενος ούτε πατρός ούτε μητρός ούτε άλλου των άκουόντων ούδενός, όλίγου δὲ καὶ Ι6a τῶν ἄλλων ζώων, οὐ μόνον <sup>3</sup> τῶν ἀνθρώπων, ἐπεὶ βαρβάρων γε οὐδενὸς ἂν φείσαιτο, είπερ μόνον έρμηνέα ποθέν έχοι.

b. Ib. 16 c5-17 a5 (Socr. describes the true method):

Θεῶν μὲν εἰς ἀνθρώπους δόσις, ὡς γε καταφαίνεται ἐμοί, ποθὲν ἐκ θεῶν

Now, thought or judgment having been defined as a logos of the soul with

itself, by this definition at the same time ψευδής δόξα has been defined.

ταύτὸν ἐν καὶ πολλά — τῶν λεγομένων ἀεί - "that the one and many become identified by thought, and that now, as in time past, they run about together, in and out of every word which is uttered" (Jowett).

δὶ του δὲ — οὐ μόνον — - "no human being who has ears is safe from him, hardly even his dog" (Jowett).

<sup>1 &</sup>quot;So what is stated about you, but so that what is different is stated as the same, or what is not as what is,—a combination of verbs and names answering to that description finally seems to be really and truly a false statement."

<sup>\* &</sup>lt; λεγόμενα > Badham.

intermediate stages between unity and infinity

seeking the ἐρρίφη διά τινος Προμηθέως ἄμα φανοτάτω τινὶ πυρί· καὶ οἱ μὲν παλαιοί, κρείττονες ήμῶν καὶ ἐγγυτέρω θεῶν οἰκοῦντες, ταύτην φήμην παρέδοσαν, ώς ἐξ ἑνὸς μὲν καὶ πολλῶν ὄντων τῶν ἀεὶ λεγομένων εἶναι, πέρας δὲ καὶ άπειρίαν ἐν αύτοῖς σύμφυτον ἐγόντων. Δεῖν οὖν ἡμᾶς τούτων οὕτω διακε-16d κοσμημένων ἀεὶ μίαν ίδέαν περὶ παντὸς ἐκάστοτε θεμένους ζητεῖν — εὑρήσειν γάρ ἐνοῦσαν — ἐὰν οὖν μεταλάβωμεν, μετὰ μίαν δύο, εἴ πως εἰσί, σκοπεῖν, εἰ δὲ μή, τρεῖς ἤ τινα ἄλλον ἀριθμόν, καὶ τῶν εν ἐκείνων ἕκαστον πάλιν ὡσαύτως, μέχριπερ αν το κατ' άρχας εν μη ότι εν και πολλά και άπειρά έστι μόνον ίδη τις, άλλα και όπόσα την δε τοῦ ἀπείρου ίδεαν πρός τὸ πληθος μή προσφέρειν πρὶν ἄν τις τὸν ἀριθμὸν αὐτοῦ πάντα κατίδη τὸν μεταξύ τοῦ ἀπείρου τε καὶ τοῦ ἐνός, τότε δ' ἤδη τὸ ἐν ἕκαστον τῶν πάντων εἰς τὸ ἄπειρον μεθέντα χαίρειν έᾶν. Οἱ μὲν οὖν θεοί, ὅπερ εἶπον, οὕτως ἡμῖν παρέδοσαν σκοπεῖν καὶ μανθάνειν καὶ διδάσκειν άλλήλους · οἱ δὲ νῦν τῶν ἀνθρώπων σοφοὶ εν μέν, ὅπως αν τύχωσι, [καὶ πολλά] θᾶττον καὶ βραδύτερον ποιοῦσι τοῦ δέοντος, μετὰ δὲ τὸ ἐν ἄπειρα εὐθύς, τὰ δὲ μέσα αὐτούς ἐκφεύγει, οἶς διακεχώρισται τό τε διαλεκτικῶς πάλιν καὶ τὸ ἐριστικῶς ἡμᾶς ποιεῖσθαι πρὸς ἀλλήλους τοὺς λόγους.

the true method applied to grammar

Ib. 17 b-e (Socr. illustrates this by two examples):

ΣΩ. Φωνή μεν ήμιν έστί που μία διὰ τοῦ στόματος ἰοῦσα, καὶ ἄπειρος αὖ πλήθει, πάντων τε καὶ ἑκάστου.

ΠΡΩ. Τί μήν;

ΣΩ. Καὶ οὐδὲν ἐτέρω γε τούτων ἐσμέν πω σοφοί, οὔτε ὅτι τὸ ἄπειρον αὐτῆς ἴσμεν οὔθ' ὅτι τὸ ἕν · ἀλλ' ὅτι πόσα τ' ἐστὶ καὶ ὁποῖα, τοῦτ' ἔστι τὸ γραμματικόν έκαστον ποιοῦν ἡμῶν.

ΠΡΩ. 'Αληθέστατα.

ΣΩ. Καὶ μὴν καὶ τὸ μουσικὸν ὁ τυγχάνει ποιοῦν, τοῦτ' ἔστι ταὐτόν.

ΠΡΩ. Πῶς:

and to music

Σ $\Omega$ . Φωνή μέν που κατ' ἐκείνην τὴν τέχνην ἐστὶ μία ἐν αὐτῆ.

 $\Pi$ PΩ.  $\Pi$ ω̃ς δ' οδ'; 17C

Σ $\Omega$ . Δύο δὲ θῶμεν βαρύ καὶ ὀξύ, καὶ τρίτον ὁμότονον.  $^{\circ}$ Η πῶς;

ΠΡΩ. Ούτως.

ΣΩ. 'Αλλ' οὔπω σοφὸς ἂν εἴης τὴν μουσικὴν εἰδὼς ταῦτα μόνα, μὴ δὲ είδως ώς γ' έπος είπεῖν είς ταῦτα οὐδενὸς ἄξιος έση.

ΠΡΩ. Οὐ γὰρ οὖν.

ΣΩ. 'Αλλ', ὧ φίλε, ἐπειδὰν λάβης τὰ διαστήματα ὁπόσα ἐστὶ τὸν ἀριθμὸν τῆς φωνῆς ὀξύτητός τε πέρι καὶ βαρύτητος, καὶ ὁποῖα, καὶ τοὺς ὅρους τῶν d διαστημάτων, καὶ τὰ ἐκ τούτων ὅσα συστήματα γέγονεν — â κατιδόντες οἰ πρόσθεν παρέδοσαν ήμιν τοῖς ἐπομένοις ἐκείνοις καλεῖν αὐτὰ άρμονίας, ἔν τε ταῖς κινήσεσιν αὖ τοῦ σώματος ἔτερα τοιαῦτα ἐνόντα πάθη γιγνόμενα, ἀ δή δι' ἀριθμῶν μετρηθέντα δεῖν αὖ φασι ρυθμούς καὶ μέτρα ἐπονομάζειν, καὶ άμα έννοεῖν ώς οὕτω δεῖ περὶ παντὸς ένὸς καὶ πολλῶν σκοπεῖν — ὅταν γὰρ αὐτά τε λάβης οὕτω. τότε ἐγένου σοφός, ὅταν τε ἄλλο τῶν εν ὁτιοῦν ταύτη σκοπούμενος έλης, ούτως έμφρων περί τοῦτο γέγονας τὸ δ' ἄπειρόν σε έκάστων καὶ ἐν ἑκάστοις πλῆθος ἄπειρον ἑκάστοτε ποιεῖ τοῦ φρονεῖν¹ καὶ οὐκ ἐλλόγιμον ούδ' ἐνάριθμον, ἄτ' ούκ εἰς ἀριθμὸν οὐδένα ἐν οὐδενὶ πώποτε ἀπιδόντα.

#### Ib. 18 a-b. Socr. adds:

specification a matter of

ώσπερ γὰρ εν ότιοῦν εἴ τίς ποτε λάβοι, τοῦτον, ώς φαμεν, οὐκ ἐπ' ἀπείρου counting and ούσιν δεῖ βλέπειν εὐθὺς ἀλλ' ἐπί τινα ἀριθμόν, οὕτω καὶ τὸ ἐναντίον ὅταν τις τὸ ἄπειρον ἀναγκασθῆ πρῶτον λαμβάνειν. μὴ ἐπὶ τὸ ἐν εὐθύς, ἀλλ' [ἐπ'] άριθμὸν αὖ τινα πλῆθος ἔκαστον ἔγοντά τι κατανοεῖν, τελευτᾶν τε ἐκ πάντων είς έν.

345—Cf. the theory of a double μετρητική in Pl., Polit. 284 e-285 c: ΞΕ. Δηλον ότι διαιροίμεν αν την μετρητικήν, καθάπερ έρρήθη, ταύτη δίχα both quantiτέμνοντες, εν μεν τιθέντες αὐτῆς μόριον συμπάσας τέχνας ὁπόσαι τὸν ἀριθμὸν qualitative καὶ μήκη καὶ βάθη καὶ πλάτη καὶ παγύτητας πρὸς τοὐναντίον μετροῦσιν, τὸ δὲ ἔτερον, ὁπόσαι πρὸς τὸ μέτριον καὶ τὸ πρέπον καὶ τὸν καιρὸν καὶ τὸ δέον καὶ πάνθ' ὁπόσα εἰς τὸ μέσον ἀπωκίσθη τῶν ἐσγάτων.

a double μετοητική: tative and

ΝΕ. ΣΩ. Καὶ μέγα γε ἐκάτερον τμῆμα εἶπες, καὶ πολύ διαφέρον ἀλλήλοιν. ΕΕ. "Ο γαρ ένίστε, ὧ Σώμρατες, οἰόμενοι δή τι σοφὸν φράζειν πολλοὶ τῶν 285a κομψῶν λέγουσιν, ὡς ἄρα μετρητική περὶ πάντ' ἐστὶ τὰ γιγνόμενα, τοῦτ' αὐτὸ μετρητική τὸ νῦν λεχθὲν ὂν τυγχάνει. Μετρήσεως μὲν γὰρ δή τινα τρόπον πάνθ' ὁπόσα έντεχνα μετείληφεν · διά δὲ τὸ μή κατ' εἴδη συνειθίσθαι σκοπεῖν διαιρουμένους ταῦτά τε τοσοῦτον διαφέροντα συμβάλλουσιν εὐθύς εἰς ταὐτὸν ὅμοια νομίσαντες, καὶ τοὐναντίον αὖ τούτου δρῶσιν ἕτερα οὐ κατὰ μέρη διαιροῦντες, δέον, όταν μὲν τὴν τῶν πολλῶν τις πρότερον αἴσθηται κοινωνίαν, μὴ προαφ- b ίστασθαι πρὶν ἂν ἐν αὐτῆ τὰς διαφορὰς ἴδη πάσας ὁπόσαιπερ ἐν εἴδεσι κεῖνται, τὰς δὲ αỗ παντοδαπὰς ἀνομοιότητας, ὅταν ἐν πλήθεσιν ὀφθῶσιν, μὴ δυνατὸν είναι δυσωπούμενον παύεσθαι πρίν ᾶν σύμπαντα τὰ οἰκεῖα ἐντὸς μιᾶς ὁμοιότητος ἔρξας γένους τινὸς οὐσία περιβάληται. Ταῦτα μὲν οὖν ἰκανῶς περί τε τούτων καὶ περὶ τῶν ἐλλείψεων καὶ ὑπερβολῶν εἰρήσθω · φυλάττωμεν δὲ μόνον ὅτι δύο γένη περὶ αὐτὰ ἐξηύρηται τῆς μετρητικῆς, καὶ ἄ φαμεν αὕτ' c είναι μεμνώμεθα.

art

<sup>1</sup> Constr. σε— ἄπειρον ποιεῖ — τοῦ φρονεῖν— "creates in you a state of infinite ignorance, and makes you obscure and not in the number of famous men, because you never looked for any definite number in anything."

De Vogel, Greek Philosophy I

This theory corresponds with the meta-mathematical view of being Aristotle attributed to Pl., and which seems to have been proper to later Platonism. See our next paragraph.

the four principles in the Phil.

**346**—Pl., *Phil*. 23 c-e:

 $\Sigma\Omega$ . Πάντα τὰ νῦν ὅντα ἐν τῷ παντὶ διχῆ διαλάβωμεν, μᾶλλον δ', εἰ βούλει, τριχῆ.

ΠΡΩ. Καθ' ὅτι, φράζοις ἄν.

ΣΩ. Λάβωμεν ἄττα τῶν νυνδη λόγων.

ΠΡΩ. Ποῖα;

 $\Sigma\Omega$ . Τὸν θεὸν ἐλέγομέν που τὸ μὲν ἄπειρον δεῖξαι τῶν ὄντων, τὸ δὲ πέρας;  $\Pi P\Omega$ . Πάνυ μὲν οὖν.

ΣΩ. Τούτω δὴ τῶν εἰδῶν τὰ δύο τιθώμεθα, τὸ δὲ τρίτον ἐξ ἀμφοῖν τούτοιν d ἔν τι συμμισγόμενον. Εἰμὶ δ', ὡς ἔοικεν, ἐγὼ γελοῖός τις ἱκανῶς \* κατ' εἴδη διιστὰς καὶ συναριθμούμενος.

ΠΡΩ. Τί φής, ώγαθέ;

ΣΩ. Τετάρτου μοι γένους αὖ προσδεῖν φαίνεται.

ΠΡΩ. Λέγε τίνος.

 $\Sigma\Omega$ . Τῆς συμμείξεως τούτων πρὸς ἄλληλα τὴν αἰτίαν ὅρα, καὶ τίθει μοι πρὸς τρισὶν ἐκείνοις τέταρτον τοῦτο.

ΠΡΩ. Μῶν οὖν σοι καὶ πέμπτου προσδεήσει διάκρισίν τινος δυναμένου; e ΣΩ. Τάχ' ἄν · οὐ μὴν οἶμαί γε ἐν τῷ νῦν · ἄν δέ τι δέῃ, συγγνώσῃ πού μοι σὐ μεταδιώκοντι πέμπτον τι ὄν. \*\*

ΠΡΩ. Τί μήν;

the péras 347—a. Ib. 24 a-d:

24a ΣΩ. Λέγω τοίνυν τὰ δύο ἄ προτίθεμαι ταῦτ' εἶναι ἄπερ νυνδή, τὸ μὲν ἄπειρον, τὸ δὲ πέρας ἔχον · ὅτι δὲ τρόπον τινὰ τὸ ἄπειρον πολλά ἐστι, πειράσομαι φράζειν. Τὸ δὲ πέρας ἔχον ἡμᾶς περιμενέτω.

ΠΡΩ. Μένει.

ΣΩ. Σκέψαι δή. Χαλεπόν μὲν γὰρ καὶ ἀμφισβητήσιμον ὁ κελεύω σε σκοπεῖν, ὅμως δὲ σκόπει. Θερμοτέρου καὶ ψυχροτέρου πέρι πρῶτον ὅρα πέρας εἴ ποτέ τι νοήσαις ἄν, ἢ τὸ μᾶλλόν τε καὶ ἢττον ἐν αὐτοῖς οἰκοῦν<τε> τοῖς γένεσιν, b ἕωσπερ ἄν ἐνοικῆτον, τέλος οὐκ ἄν ἐπιτρεψαίτην γίγνεσθαι · γενομένης γὰρ τελευτῆς καὶ αὐτὼ τετελευτήκατον.

\*\* The mss have βίου. τι ὄν is a conjecture of Schleiermacher, adopted by Diès.

<sup>\*</sup> The mss have ἰκανὸς or ἰκανῶς. Diès reads ἰκανῶς and translates: ,, Je suis, apparemment, bien ridicule, à pousser ainsi jusqu'au bout mes divisions en espèces et mes énumérations."

ΠΡΩ. 'Αληθέστατα λέγεις.

 $\Sigma\Omega$ . 'Αεὶ δέ γε, φαμέν, ἔν τε τῷ θερμοτέρ $\varphi$  καὶ ψυχροτέρ $\varphi$  τὸ μᾶλλόν τε καὶ ἦττον ἔνι.

ΠΡΩ. Καὶ μάλα.

 $\Sigma\Omega$ . 'Αεὶ τοίνυν ὁ λόγος ἡμῖν σημαίνει τούτω μὴ τέλος ἔχειν ' ἀτελῆ δ' ὅντε δήπου παντάπασιν ἀπείρω γίγνεσθον.

ΠΡΩ. Καὶ σφόδρα γε, ὧ Σώκρατες.

ΣΩ. 'Αλλ' εὖ γε, ὧ φίλε Πρώταρχε, ὑπέλαβες καὶ ἀνέμνησας ὅτι καὶ τὸ σφόδρα τοῦτο, ὁ σὸ νῦν ἐφθέγξω, καὶ τό γε ἠρέμα τὴν αὐτὴν δύναμιν ἔχετον c τῷ μᾶλλόν τε καὶ ἤττον ˙ ὅπου γὰρ ἂν ἐνῆτον, οὐκ ἐᾶτον εἶναι ποσὸν ἔκαστον, ἀλλ' ἀεὶ σφοδρότερον ἡσυχαιτέρου καὶ τοὐναντίον ἑκάσταις πράξεσιν ἐμποιοῦντε τὸ πλέον καὶ τὸ ἔλαττον ἀπεργάζεσθον, τὸ δὲ ποσὸν ἀφανίζετον. "Ο γὰρ ἐλέχθη νυνδή, μὴ ἀφανίσαντε τὸ ποσόν, ἀλλ' ἐάσαντε αὐτό τε καὶ τὸ μέτριον ἐν τῆ τοῦ μᾶλλον καὶ ἤττον καὶ σφόδρα καὶ ἠρέμα ἔδρα ἐγγενέσθαι, αὐτὰ ἔρρει ταῦτα d ἐκ τῆς αὐτῶν χώρας ἐν ἢ ἐνῆν. Οὐ γὰρ ἔτι θερμότερον οὐδὲ ψυχρότερον εἴτην ἄν λαβόντε τὸ ποσόν ˙ προχωρεῖ γὰρ καὶ οὐ μένει τό τε θερμότερον ἀεὶ καὶ τὸ ψυχρότερον ὡσαὐτως, τὸ δὲ ποσὸν ἔστη καὶ προῖὸν ἐπαύσατο. Κατὰ δὴ τοῦτον τὸν λόγον ἄπειρον γίγνοιτ' ἄν τὸ θερμότερον καὶ τοὐναντίον ἄμα.

 $\Pi P \Omega$ . Φαίνεται γοῦν, & Σώχρατες έστι δ', ὅπερ εἶπες, οὐ ῥάδια ταῦτα συνέπεσθαι.

### b. Ib., 24 e4-25 b4:

the apeiron

Νῦν μέντοι ἄθρει τῆς τοῦ ἀπείρου φύσεως εἰ τοῦτο δεξόμεθα σημεῖον, ἵνα μὴ πάντ' ἐπεξιόντες μηκύνωμεν.

ΠΡΩ. Τὸ ποῖον δὴ λέγεις;

ΣΩ. 'Οπόσ' ἄν ἡμῖν φαίνηται μᾶλλόν τε καὶ ἦττον γιγνόμενα καὶ τὸ σφόδρα καὶ ἠρέμα δεχόμενα καὶ τὸ λίαν καὶ ὅσα τοιαῦτα πάντα, εἰς τὸ τοῦ ἀπείρου 25 γένος ὡς εἰς εν δεῖ πάντα ταῦτα τιθέναι, κατὰ τὸν ἔμπροσθεν λόγον δν ἔφαμεν ὅσα διέσπασται καὶ διέσχισται συναγαγόντας χρῆναι κατὰ δύναμιν μίαν ἐπισημαίνεσθαί τινα φύσιν, εἰ μέμνησαι.

ΠΡΩ. Μέμνημαι.

ΣΩ. Οὐκοῦν τὰ μὴ δεχόμενα ταῦτα, τούτων δὲ τὰ ἐναντία πάντα δεχόμενα, πρῶτον μὲν τὸ ἴσον καὶ ἰσότητα, μετὰ δὲ τὸ ἴσον τὸ διπλάσιον καὶ πᾶν ὅτιπερ ἄν πρὸς ἀριθμὸν ἀριθμὸς ἢ μέτρον ἢ πρὸς μέτρον, ταῦτα σύμπαντα εἰς τὸ πέρας b ἀπολογιζόμενοι καλῶς ἄν δοκοῖμεν δρᾶν τοῦτο. \*Η πῶς σὺ φής;

ΠΡΩ. Κάλλιστά γε, ὧ Σώκρατες.

### c. Ib., 25b<sup>5</sup>-26b<sup>7</sup>:

the third

ΣΩ. Εἶεν · τὸ δὲ τρίτον τὸ μεικτὸν ἐκ τούτοιν ἀμφοῖν τίνα ἰδέαν φήσομεν ἔχειν;

ΠΡΩ. Σύ καὶ ἐμοὶ φράσεις, ὡς οἶμαι.

 $\Sigma\Omega$ . Θεός μὲν οὖν, ἄνπερ γε ἐμαῖς εὐχαῖς ἐπήχοος γίγνηταί τις θεῶν.

ΠΡΩ. Εύχου δή καὶ σκόπει.

 $\Sigma\Omega$ . Σκοπῶ · καί μοι δοκεῖ τις, ὧ Πρώταρχε, αὐτῶν φίλος ἡμῖν νυνδὴ γεγονέναι.

ΠΡΩ. Πῶς λέγεις τοῦτο καὶ τίνι τεκμηρίφ χρῆ;

 $\Sigma\Omega$ . Φράσω δῆλον ὅτι · σύ δέ μοι συνακολούθησον τῷ λόγῳ.

ΠΡΩ. Λέγε μόνον.

 $\Sigma\Omega$ . Θερμότερον ἐφθεγγόμεθα νυνδή πού τι καὶ ψυχρότερον. <sup>\*</sup>Η γάρ;  $\Pi$ Ρ $\Omega$ . Ναί.

ΣΩ. Πρόσθες δὴ ξηρότερον καὶ ὑγρότερον αὐτοῖς καὶ πλέον καὶ ἔλαττον καὶ θᾶττον καὶ βραδύτερον καὶ μεῖζον καὶ σμικρότερον καὶ ὁπόσα ἐν τῷ πρόσθεν τῆς τὸ μᾶλλόν τε καὶ ἦττον δεχομένης ἐτίθεμεν εἰς ἐν φύσεως.

d ΠΡΩ. Τῆς τοῦ ἀπείρου λέγεις;

 $\Sigma\Omega.$  Ναί. Συμμείγνυ δέ γε εἰς αὐτὴν τὸ μετὰ ταῦτα τὴν αὖ τοῦ πέρατος γένναν. ΠΡΩ. Ποίαν;

ΣΩ. "Ην καὶ νυνδή, δέον ἡμᾶς καθάπερ τὴν τοῦ ἀπείρου συνηγάγομεν εἰς ε̈ν, οὕτω καὶ τὴν τοῦ περατοειδοῦς συναγαγεῖν, οὐ συνηγάγομεν. 'Αλλ' ἴσως καὶ νῦν ταὐτὸν δράσασι\* τούτων ἀμφοτέρων συναγομένων καταφανὴς κἀκείνη γενήσεται.

ΠΡΩ. Ποίαν καὶ πῶς λέγεις;

ΣΩ. Τὴν τοῦ ἴσου καὶ διπλασίου, καὶ ὁπόση παύει πρὸς ἄλληλα τἀναντία e διαφόρως ἔγοντα, σύμμετρα δὲ καὶ σύμφωνα ἐνθεῖσα ἀριθμὸν ἀπεργάζεται.

ΠΡΩ. Μανθάνω · φαίνη γάρ μοι λέγειν μειγνῦσι \*\* ταῦτα γενέσεις τινὰς ἐφ' ἑκάστων αὐτῶν συμβαίνειν.

ΣΩ. 'Ορθῶς γὰρ φαίνομαι.

ΠΡΩ. Λέγε τοίνυν.

 $\Sigma\Omega$ .  ${}^{3}$ Αρα οὐκ ἐν μὲν νόσοις ἡ τούτων ὀρθὴ κοινωνία τὴν ὑγιείας φύσιν ἐγέννησεν;

26α ΠΡΩ. Παντάπασι μέν οδν.

ΣΩ. Έν δὲ ὀξεῖ καὶ βαρεῖ καὶ ταχεῖ καὶ βραδεῖ, ἀπείροις οὖσιν, ἄρ' οὐ ταὐτὰ ἐγγιγνόμενα \*\*\* ταῦτα ἄμα πέρας τε ἀπηργάσατο καὶ μουσικὴν σύμπασαν τελεώτατα συνεστήσατο;

ΠΡΩ. Κάλλιστά γε.

 $\Sigma\Omega.$  Καὶ μὴν ἔν γε χειμῶσι καὶ πνίγεσιν ἐγγενόμενα \*\*\*\* τὸ μὲν πολύ

<sup>\*</sup> δράσει Mss; δράσει <εί> Vahlen, Burnet; δράσασι Badham, Diès.

<sup>\*\*</sup> μιγνύς Mss; μιγνύσι Klitsch, followed by Diès. Burnet has μειγνύς.

<sup>\*\*\*</sup> ἐγγιγνόμενα secl. Burnet, who read a full stop after ταῦτα.

<sup>\*\*\*\*</sup> ἐγγενομένη Burnet.

λίαν καὶ ἄπειρον ἀφείλετο, τὸ δὲ ἔμμετρον καὶ ἄμα σύμμετρον ἀπηργάσατο.

ΠΡΩ. Τί μήν;

ΣΩ. Οὐκοῦν ἐκ τούτων ὧραί τε καὶ ὅσα καλὰ πάντα ἡμῖν γέγονε, τῶν τε b άπείρων καὶ τῶν πέρας ἐγόντων συμμειγθέντων;

 $\Pi$ PΩ. Πῶς δ' οὕ;

ΣΩ. Καὶ ἄλλα γε δὴ μυρία ἐπιλείπω λέγων, οἶον μεθ' ὑγιείας κάλλος καὶ ίσγύν, καὶ ἐν ψυγαῖς αὖ πάμπολλα ἕτερα καὶ πάγκαλα.

Socrates concludes this passage (26 d):

γένεσις άλλα τρίτον φάθι με λέγειν, εν τοῦτο τιθέντα τό τούτων έκγονον άπαν, γένεσιν είς οὐσίαν έχ τῶν μετὰ τοῦ πέρατος ἀπειργασμένων μέτρων.

είς ούσίαν

ΠΡΩ. "Εμαθον.

A comparison to Phaedo 79a-d (see our nr. 266e) will show the difference between the Platonism of that period and later Platonism.

To this important passage see Natorp, Pl. Ideenl. p. 225 s.

Ib., 26 e:

'Αλλά δὴ πρὸς <τοῖς> τρισὶ \* τέταρτόν τι τότε ἔφαμεν είναι γένος σκεπτέον · the fourth κοινή δ' ή σκέψις. "Όρα γάρ εἴ σοι δοκεῖ ἀναγκαῖον εἶναι πάντα τὰ γιγνόμενα διά τινα αἰτίαν γίγνεσθαι.

ΠΡΩ. "Εμοιγε: πῶς γὰρ ἂν χωρὶς τούτου γίγνοιτο;

ΣΩ. Οὐκοῦν ή τοῦ ποιοῦντος φύσις οὐδὲν πλὴν ὀνόματι τῆς αἰτίας διαφέρει, τὸ δὲ ποιοῦν καὶ τὸ αἴτιον ὀρθῶς ἂν εἴη λεγόμενον ἕν;

ΠΡΩ. 'Ορθῶς.

In Phil. 30a-e Socr. determines that vous must be reckoned to the fourth genus.

348—In this dialogue Philebus defends the thesis that pleasure is the the supreme good supreme good for man, Socr. that νοῦς or φρόνησις are far better. At the end neither of these two principles appears to be self-sufficient.

Pl., Phil. 63 a-64 b:

ΠΡΩ. Πῶς οὖν δὴ περὶ αὐτῶν τούτων λέγωμεν; καὶ πῶς ποιῶμεν;

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> "Es ist sehr zu beachten, dass hiermit, zum ersten Mal in dieser Deutlichkeit, das Werden einen ganz positiven Sinn erlangt. Es wird etwas, das fortan ist. Das Werden besagt hier das Hervorgehn, das Entstehen des bestimmten Seins; bestimmt nach Massgabe eines Gesetzes der Bestimmung, und zwar nicht bloss des universalen Gesetzes der Bestimmung des Unbestimmten überhaupt, sondern allemal eines speziellen Gesetzes von notwendig mathematischer Form, welches ein Wieviel, und zwar ein verhältnismässiges Wieviel, eine Massbeziehung für es festsetzt."

<sup>\* &</sup>lt;τοῖς> Badham.

 $\Sigma\Omega$ . Οὐχ ἡμᾶς, ὧ Πρώταρχε, διερωτᾶν χρή, τὰς ἡδονὰς δὲ αὐτὰς καὶ τὰς φρονήσεις διαπυνθανομένους τὸ τοιόνδε ἀλλήλων πέρι.

63b ΠΡΩ. Τὸ ποῖον;

 $\Sigma\Omega$ . ,,  $^{3}\Omega$  φίλαι, εἴτε ἡδονὰς ὑμᾶς χρὴ προσαγορεύειν εἴτε ἄλλφ ὁτφοῦν ὀνόματι, μῶν οὐκ ἂν δέξαισθε οἰκεῖν μετὰ φρονήσεως πάσης ἢ χωρὶς τοῦ φρονεῖν;  $^{3}$  οἶμαι μὲν πρὸς ταῦτα τόδ ἀὐτὰς ἀναγκαιότατον εἶναι λέγειν.

ΠΡΩ. Τὸ ποῖον;

ΣΩ. "Ότι καθάπερ ἔμπροσθεν ἐρρήθη, "Τὸ μόνον καὶ ἔρημον εἰλικρινὲς c εἶναί τι γένος οὕτε πάνυ τι δυνατὸν οὕτ' ἀφέλιμον ταντων γε μὴν ἡγούμεθα γενῶν ἄριστον εν ἀνθ' ἐνὸς συνοικεῖν ἡμῖν τὸ τοῦ γιγνώσκειν τἄλλά τε πάντα καὶ [αὕ τὴν] αὐτὴν ἡμῶν τελέως εἰς δύναμιν ἐκάστην."

ΠΡΩ. ,,Καὶ καλῶς γε εἰρήκατε τὰ νῦν", φήσομεν.

 $\Sigma\Omega$ . 'Ορθῶς. Πάλιν τοίνυν μετὰ τοῦτο τὴν φρόνησιν καὶ τὸν νοῦν ἀνερωτητέον. ,, 'Αρ' ἡδονῶν τι προσδεῖσθε ἐν τῇ συγκράσει;'' φαῖμεν ἂν αὖ τὸν νοῦν τε καὶ τὴν φρόνησιν ἀνερωτῶντες. ,, $\Pi$ οίων'', φαῖεν ἂν ἴσως, ,, $\dot{\eta}$ δονῶν;''

ΠΡΩ. Είκός.

ΔΩ. 'Ο δέ γ' ἡμέτερος λόγος μετὰ τοῦτ' ἐστὶν ὅδε. ,,Πρὸς ταῖς ἀληθέσιν ἐκείναις ἡδοναῖς', φήσομεν, ,,ἄρ' ἔτι προσδεῖσθ' ὑμῖν τὰς μεγίστας ἡδονὰς συνοίκους εἶναι καὶ τὰς σφοδροτάτας;' — ,,Καὶ πῶς, ὧ Σώκρατες'', ἴσως φαῖεν ἄν, ,,αἴ γ' ἐμποδίσματά τε μυρία ἡμῖν ἔχουσι, τὰς ψυχὰς ἐν αἶς οἰκοῦμεν ταράττουσαι διὰ μανικὰς ὡδῖνας\*, καὶ γίγνεσθαί τε ἡμᾶς τὴν ἀρχὴν οὐκ ἐῶσι, ε τά τε γιγνόμενα ἡμῶν τέκνα ὡς τὸ πολύ, δι' ἀμέλειαν λήθην ἐμποιοῦσαι, παντάπασι διαφθείρουσιν; ἀλλ' ἄς τε ἡδονὰς ἀληθεῖς καὶ καθαρὰς [ἀς] εἶπες, σχεδὸν οἰκείας ἡμῖν νόμιζε, καὶ πρὸς ταύταις τὰς μεθ' ὑγιείας καὶ τοῦ σωφρονεῖν, καὶ δὴ καὶ συμπάσης ἀρετῆς ὁπόσαι καθάπερ θεοῦ ὁπαδοὶ γιγνόμεναι αὐτῆ συνακολουθοῦσι πάντη, ταύτας μείγνυ · τὰς δ' ἀεὶ μετ' ἀφροσύνης καὶ τῆς ἄλλης κακίας ἐπομένας πολλή που ἀλογία τῷ νῷ μειγνύναι τὸν βουλόμενον ὅτι καλλίστην ἰδόντα καὶ ἀστασιαστοτάτην μεῖξιν καὶ κρᾶσιν, ἐν ταύτη μαθεῖν πειρᾶσθαι, 64a τί ποτε ἔν τ' ἀνθρώπφ καὶ τῷ παντὶ πέφυκεν ἀγαθὸν καὶ τίνα ἰδέαν αὐτὴν εἶναί ποτε μαντευτέον.'' ᾿Αρ' οὐκ ἐμφρόνως ταῦτα καὶ ἐχόντως ἑαυτὸν τὸν νοῦν φήσομεν ὑπέρ τε αὐτοῦ καὶ μνήμης καὶ δόξης ὀρθῆς ἀποκρίνασθαι τὰ νῦν

ΠΡΩ. Παντάπασι μέν οὖν.

 $\Sigma\Omega$ . 'Αλλά μὴν καὶ τόδε γε ἀναγκαῖον, καὶ οὐκ ἄλλως ἄν ποτε γένοιτο οὐδ'  $\hbar$ ν ἕν.

b ΠΡΩ. Τὸ ποῖον;

ρηθέντα;

 $\Sigma\Omega$ .  $^{3}\Omega$ ι μή μείξομεν άλήθειαν, οὐκ ἄν πότε τοῦτο άληθῶς γίγνοιτο οὐδ  $^{3}$  αν γενόμενον εἴη.

<sup>\*</sup> A correction of Diès. The Mss have μανικάς ήδονάς.

ΠΡΩ. Πῶς γὰρ ἄν;

ΣΩ. Οὐδαμῶς. 'Αλλ' εἴ τινος ἔτι προσδεῖ τῆ συγκράσει ταύτη, λέγετε σὐ καὶ Φίληβος. Ἐμοὶ μὲν γὰρ καθαπερεὶ κόσμος τις ἀσώματος ἄρξων καλῶς έμψύγου σώματος ὁ νῦν λόγος ἀπειργάσθαι φαίνεται 1.

349-We find Plato's changed view of man and the visible world the Timaeus expressed in the Tim. also: the ideal World remained the perfect and eternal Example, but the visible world, made as an image of it, as good as possible, is called, like the heavenly bodies, a "visible god".

### Pl., Tim. 28 c-29 a:

Τὸν μὲν οὖν ποιητὴν καὶ πατέρα τοῦδε τοῦ παντὸς εύρεῖν τε ἔργον καὶ God made τον μεν ουν ποιητην και πατερα τουσε του πανιος ευρειν τε εργον και the world ευρόντα εἰς πάντας ἀδύνατον λέγειν τόδε δ' οὖν πάλιν ἐπισκεπτέον περὶ after the αὐτοῦ, πρὸς πότερον τῶν παραδειγμάτων ὁ τεκταινόμενος αὐτὸν ἀπηργάζετο, πότερον πρός τὸ κατὰ ταὐτὰ καὶ ώσαύτως ἔχον ἢ πρὸς τὸ γεγονός. Εἰ μὲν δή καλός έστιν όδε ό κόσμος ό τε δημιουργός άγαθός, δήλον ώς πρός τὸ ἀίδιον έβλεπεν · εἰ δὲ δ μηδ' εἰπεῖν τινι θέμις, πρὸς γεγονός. Παντὶ δὴ σαφὲς ὅτι πρός τὸ ἀίδιον · ὁ μὲν γὰρ κάλλιστος τῶν γεγονότων, ὁ δ' ἄριστος τῶν αἰτίων.

eternal pattern

### **b**. Ib., 29 d<sup>7</sup>-30 c<sup>1</sup>:

Λέγωμεν δή δι' ήντινα αἰτίαν γένεσιν καὶ τὸ πᾶν τόδε ὁ συνιστὰς συνέστησεν. 'Αγαθός ήν, άγαθῷ δὲ οὐδεὶς περὶ οὐδενὸς οὐδέποτε ἐγγίγνεται φθόνος · τούτου

Being good, he made the world as good as possible.

<sup>a</sup> Platon, p. 165 f.

<sup>1</sup> λόγος probably does not mean here "our words" or "our present argument"; but ,,the inner proportions of the mixed life". L. Robin explains this passage as follows a:

<sup>&</sup>quot;Au moment—où Platon achève de constituer cette vie mixte en laquelle l'homme trouvera son bonheur, il en définit la loi de façon à suggérer, semble-t-il, que cette loi s'étend bien au delà de ce à propos de quoi elle a été établie. La relation qu'elle exprime, ou son logos, est, dit-il (64b), comparable à une sorte d'arrangement incorporel, qui devra, en belle manière, commander à un corps animé". Or le mot que traduit "arrangement", c'est, on l'a déjà vu (cf. p. 158), cosmos. Si donc le principe du bien de l'homme par rapport à sa vie d'ici-bas est un système de relations dont les termes appartiennent à l'ordre de la pensée, autrement dit un monde spirituel, cette conception doit valoir pour le macrocosme comme elle vaut pour le microcosme: le système de relations intelligibles qui est le principe du bien pour ce grand vivant qu'est le monde, serait celui que forment entre elles les Idées. Si enfin, à leur tour, les Idées forment elles-mêmes une sorte de corps qui ait vie, âme, intellect (cf. loc. cit. et p. 154), nous trouverions, pour en commander l'organisation, un autre cosmos d'une intelligibilité encore plus subtile et plus épurée, l'arrangement que constituent les Nombres idéaux et les Grandeurs idéales (cf. p. 97 sq.). Ainsi toute la hiérarchie de l'Être serait fonction du degré d',,exactitude" dans les proportions des mixtes qui, à partir de la Limite et de l'Illimitation, constituent les diverses réalités." Cf. our nr. 373.

δ' ἐκτὸς ὢν πάντα ὅτι μάλιστα ἐβουλήθη γενέσθαι παραπλήσια ἑαυτῷ. Ταύτην δη γενέσεως και κόσμου μάλιστ' ἄν τις άργην κυριωτάτην παρ' ἀνδρῶν φρονί-30α μων ἀποδεγόμενος ὀρθότατα ἀποδέγοιτ' ἄν. Βουληθείς γὰρ ὁ θεὸς ἀγαθὰ μὲν πάντα, φλαύρον δὲ μηδὲν εἶναι κατὰ δύναμιν, οὕτω δὴ πᾶν ὅσον ἡν ὁρατὸν παραλαβών οὐγ ἡσυγίαν ἄγον ἀλλὰ κινούμενον πλημμελῶς καὶ ἀτάκτως, εἰς τάξιν αὐτὸ ήγαγεν ἐκ τῆς ἀταξίας, ἡγησάμενος ἐκεῖνο τούτου πάντως ἄμεινον. Θέμις δ' οὔτ' ἦν οὔτ' ἔστιν τῷ ἀρίστω δρᾶν ἄλλο πλὴν τὸ κάλλιστον · λογισά- μενος οὖν ηὕρισκεν ἐκ τῶν κατὰ φύσιν ὁρατῶν οὐδὲν ἀγόητον τοῦ γοῦν ἔγοντος όλον όλου κάλλιον έσεσθαί ποτε έργον, νοῦν δ' αὖ χωρίς ψυχῆς ἀδύνατον παραγενέσθαι τω. Διὰ δὴ τὸν λογισμὸν τόνδε νοῦν μὲν ἐν ψυχῆ, ψυχὴν δ' ἐν σώματι συνιστάς τὸ πᾶν συνετεκταίνετο, ὅπως ὅτι κάλλιστον εἴη κατὰ φύσιν ἄριστόν τε έργον ἀπειργασμένος. Οὕτως οὖν δὴ κατὰ λόγον τὸν εἰκότα δεῖ λέγειν τόνδε C τὸν κόσμον ζῷον ἔμψυγον ἔννουν τε τῆ ἀληθεία διὰ τὴν τοῦ θεοῦ γενέσθαι πρόνοιαν.

#### 350—Ib., 35 a-b:

the creation of the

35b

Τῆς ἀμερίστου καὶ ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ ἐγούσης οὐσίας καὶ τῆς αὖ περὶ τὰ σώworld-soul ματα γιγνομένης μεριστής τρίτον έξ άμφοῖν ἐν μέσω συνεκεράσατο οὐσίας είδος, της τε ταύτοῦ φύσεως αὖ πέρι\* καὶ της τοῦ ἐτέρου, καὶ κατὰ ταὐτὰ συνέστησεν ἐν μέσω τοῦ τε ἀμεροῦς αὐτῶν καὶ τοῦ κατὰ τὰ σώματα μεριστοῦ : καὶ τρία λαβών αὐτὰ ὄντα συνεκεράσατο εἰς μίαν πάντα ἰδέαν, τὴν θατέρου φύσιν δύσμεικτον οὖσαν εἰς ταὐτὸν συναρμόττων βία. Μειγνύς δὲ μετὰ τῆς οὐσίας καὶ ἐκ τριῶν ποιησάμενος ἔν, πάλιν ὅλον τοῦτο μοίρας ὅσας προσῆκεν διένειμεν, έκάστην δὲ ἔκ τε ταὐτοῦ καὶ θατέρου καὶ τῆς οὐσίας μεμειγμένην.

Most modern interpreters, such as Taylor, explain the ἀμέριστος οὐσία = ταὐτόν, and the περί τὰ σώματα γιγνομένη μεριστή = θάτερον 3. In this case we have:

the Indivisible substance (sameness) \( \) the mixed substance.

And these three again are mixed into one.—The words αδ πέρι, omitted by Sext., Emp. and in Cic.'s translation, must then be dropped. A greater difficulty is that in έν μέσφ του τε άμερους αυτών και του κατά τὰ σώματα μεριστου also the word αὐτῶν must be left out b. Nor is it quite clear that at the end of this passage ταὐτόν, θάτερον and οὐσία are mentioned as the three equally compounding ele-

In my opinion the true explanation has been given by Cornford o, who follows Proclus: a mixture is made first out of the Indivisible and the divisible ovola;

αὖ πέρι is bracketed by Burnet and Rivaud.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> So also C. L. Schepp (Jan Prins) in his admirable Dutch translation of the Tim. (Den Haag 1937).

Cp. A. E. Taylor, A Commentary on Plato's Timaeus, Oxford 1928, p. 106-136. So Schepp: "en stelde haar uit gelijke deelen samen midden tusschen de ondeelbare soort en de soort die naar lichamen deelbaar is."

c Pl.'s Cosmology, p. 59 ff.

next two other mixtures are made, the one of ταὐτόν, the other of θάτερον (αδ πέρι being left in), viz. a blending out of the indivisible and the divisible kind of each of them (αὐτῶν). So three mixtures appear, which again are mingled into one.

> First Final mixture mixture Indivisible Existence Coivisible Existence Intermediate Existence Indivisible Sameness { Intermediate Sameness } Soul. Indivisible Difference { Intermediate Difference }

351—Having spoken of the structure and spiritual motions of the World-Soul, Plato turns to the physical motions of the visible bodies in the heaven. This chapter is prefaced by a description of Time.

Ib. 37 c-e:

'Ως δὲ κινηθὲν αὐτὸ καὶ ζῶν ἐνόησεν τῶν ἀιδίων θεῶν γεγονὸς ἄγαλμα ¹ time a movό γεννήσας πατήρ, ήγάσθη τε καὶ εὐφρανθεὶς ἔτι δὴ μᾶλλον ὅμοιον πρὸς τὸ of Eternity παράδειγμα ἐπενόησεν ἀπεργάσασθαι. Καθάπερ οὖν αὐτὸ τυγχάνει ζῶον ἀίδιον 37d όν, καὶ τόδε τὸ πᾶν οὕτως εἰς δύναμιν ἐπεχείρησε τοιοῦτον ἀποτελεῖν. Ἡ μὲν οὖν τοῦ ζώου φύσις ἐτύγχανεν οὖσα αἰώνιος, καὶ τοῦτο μὲν δὴ τῷ γεννητῷ παντελώς προσάπτειν ούκ ήν δυνατόν είκω δ' ἐπενόει κινητόν τινα αἰωνος ποιῆσαι, καὶ διακοσμῶν ἄμα οὐρανὸν ποιεῖ μένοντος αἰῶνος ἐν ἑνὶ κατ' ἀριθμὸν ιοῦσαν αιώνιον είκόνα, τοῦτον δν δή χρόνον ὼνομάκαμεν. Ἡμέρας γὰρ καὶ νύκτας καὶ μῆνας καὶ ἐνιαυτούς, οὐκ ὄντας πρὶν οὐρανὸν γενέσθαι, τότε ἄμα e έκείνω συνισταμένω την γένεσιν αὐτῶν μηχανᾶται.

352—Now the heavenly bodies are described. They are living beings the heavenly and divine; the fixed stars are even called albia. The earth, turning round its axis, is "the guardian and maker of night and day".

bodies

Ib. 40 b-c:

έξ ής δή της αίτίας γέγονεν όσ' απλανή τῶν ἄστρων ζῷα θεῖα όντα καὶ άίδια καὶ κατὰ ταὐτὰ ἐν ταὐτῷ στρεφόμενα ἀεὶ μένει · τὰ δὲ τρεπόμενα καὶ πλάνην τοιαύτην ἴσχοντα, καθάπερ ἐν τοῖς πρόσθεν ἐρρήθη, κατ' ἐκεῖνα γέγονεν. Γῆν δὲ τροφὸν μὲν ἡμετέραν, εἰλλομένην 2 δὲ τὴν περὶ τὸν διὰ παντὸς 400

ἄγαλμα - Cornford rightly explains: "a shrine for the everlasting gods".

2 εἰλλομένην - "clinging around the pole which is extended through the

universe'' (Jowett).

Burnet, and after him Cornford, defends the reading ἰλλομένην, which would mean: "circling around the pole" a. I think Rivaud was right in pointing out that the immovability of the earth is presupposed in Pl.'s whole system of the heavenly bodies b.

Burnet, E. Gr. Ph.4 p. 302 ff.; Cornford, Pl.'s Cosmol. 120-134; cp. Rivaud in his edition of the *Tim.*, Introd. p. 59-63.

b Schepp translates: (de aarde) "gebald om de as die het Al doorspant".—

πόλον τεταμένον, φύλακα καὶ δημιουργόν νυκτός τε καὶ ἡμέρας ἐμηγανήσατο, πρώτην καὶ πρεσβυτάτην θεῶν ὅσοι ἐντὸς οὐρανοῦ γεγόνασιν.

the Demiurge bids the make the

353—The Demiurge, having in this way compounded the world-soul visible gods and the souls of the stars, thus addresses the "visible gods".

bodies of man and animals

Ib. 41 a-d:

,,Θεοί θεῶν, ὧν ἐγὼ δημιουργὸς πατήρ τε ἔργων, δι' ἐμοῦ γενόμενα ἄλυτα 41b έμοῦ γε μὴ ἐθέλοντος. Τὸ μὲν οὖν δὴ δεθὲν πᾶν λυτόν, τό γε μὴν καλῶς άρμοσθὲν καὶ ἔγον εὖ λύειν ἐθέλειν κακοῦ · δι' ὰ καὶ ἐπείπερ γεγένησθε, ἀθάνατοι μὲν οὐκ έστε οὐδ' ἄλυτοι τὸ πάμπαν, οὕτι μεν δη λυθήσεσθε γε οὐδε τεύξεσθε θανάτου μοίρας, της έμης βουλήσεως μείζονος έτι δεσμού και κυριωτέρου λαγόντες έκείνων οίς ὅτ' ἐγίγνεσθε συνεδεῖσθε. Νῦν οὖν ὁ λέγω πρὸς ὑμᾶς ἐνδεικνύμενος. μάθετε. Θνητὰ ἔτι γένη λοιπὰ τρία ἀγέννητα · τούτων δὲ μὴ γενομένων οὐρανὸς c ἀτελης ἔσται · τὰ γὰρ ἄπαντ' ἐν αύτῷ γένη ζώων οὐχ ἔξει, δεῖ δέ, εἰ μέλλει τέλεος ίκανῶς εἶναι. Δι' ἐμοῦ δὲ ταῦτα γενόμενα καὶ βίου μετασγόντα θεοῖς ισάζοιτ' άν ' ίνα οὖν θνητά τε ἢ τό τε πᾶν τόδε ὄντως ἄπαν ἢ, τρέπεσθε κατὰ φύσιν ύμεῖς ἐπὶ τὴν τῶν ζώων δημιουργίαν, μιμούμενοι τὴν ἐμὴν δύναμιν περὶ τὴν ὑμετέραν γένεσιν. Καὶ καθ' ὅσον μὲν αὐτῶν ἀθανάτοις ὁμώνυμον είναι προσήκει, θεΐον λεγόμενον ήγεμονοῦν τε ἐν αὐτοῖς τῶν ἀεὶ δίκη καὶ ύμιν έθελόντων έπεσθαι, σπείρας καὶ ύπαρξάμενος έγὼ παραδώσω τὸ δὲ d λοιπὸν ὑμεῖς, ἀθανάτω θνητὸν προσυφαίνοντες, ἀπεργάζεσθε ζῷα καὶ γεννᾶτε τροφήν τε διδόντες αὐξάνετε καὶ φθίνοντα πάλιν δέχεσθε."

354—He then makes as many human souls as there are stars, places them each in a star and shows them their destiny.

#### Ib. 41 d8-42 a2:

Συστήσας δὲ τὸ πᾶν διείλεν ψυχὰς ἰσαρίθμους τοῖς ἄστροις, ἔνειμέν θ' 41e έκάστην πρὸς ἕκαστον, καὶ ἐμβιβάσας ὡς ἐς ὄχημα τὴν τοῦ παντὸς φύσιν έδειζεν, νόμους τε τούς είμαρμένους είπεν αὐταῖς, ὅτι γένεσις πρώτη μὲν έσοιτο τεταγμένη μία πᾶσιν, ἵνα μήτις ἐλαττοῖτο ὑπ' αὐτοῦ, δέοι δὲ σπαρείσας αὐτὰς εἰς τὰ προσήκοντα ἐκάσταις ἕκαστα ὄργανα χρόνων φῦναι ζώων τὸ 42α θεοσεβέστατον, διπλης δὲ ούσης της ἀνθρωπίνης φύσεως, τὸ κρεῖττον τοιοῦτον εξη γένος δ καὶ ἔπειτα κεκλήσοιτο ἀνήρ.

#### Ib. 42 b-d:

the destiny of man

Καὶ ὁ μὲν εὖ τὸν προσήκοντα χρόνον βιούς, πάλιν εἰς τὴν τοῦ συννόμου πορευθείς οἴκησιν ἄστρου, βίον εὐδαίμονα καὶ συνήθη ἔξοι, σφαλείς δὲ τούτων είς γυναικός φύσιν έν τῆ δευτέρα γενέσει μεταβαλοῖ : μὴ παυόμενός τε έν 420 τούτοις έτι κακίας, τρόπου δυ κακύνοιτο, κατά την δμοιότητα της τοῦ τρόπου

γενέσεως είς τινα τοιαύτην ἀεὶ μεταβαλοῖ θήρειον φύσιν, ἀλλάττων τε οὐ πρότερον πόνων λήζοι, πρὶν τἢ ταὐτοῦ καὶ ὁμοίου περιόδω τἢ ἐν αὑτῷ συνεπισπώμενος τὸν πολύν ὄχλον καὶ ὕστερον προσφύντα ἐκ πυρὸς καὶ ὕδατος καὶ ἀέρος καὶ τῆς, θορυβώδη καὶ ἄλογον ὄντα, λόγ $\omega$  κρατήσας εἰς τὸ τῆς πρώτης καὶ dάρίστης άφίχοιτο είδος έξεως.

355—Thus there is a pre-established harmony between the souls, and even the bodies, of men and those divine and eternal Beings who are the heavenly bodies. Plato concludes: we must learn to imitate the cosmic order in our own life.

#### Ib. 47 a-c:

"Οψις δή κατά τὸν ἐμὸν λόγον αἰτία τῆς μεγίστης ἀφελίας γέγονεν ἡμῖν, ὅτι we have to τῶν νῦν λόγων περὶ τοῦ παντὸς λεγομένων οὐδεὶς ἄν ποτε ἐρρήθη μήτε ἄστρα μήτε ήλιον μήτε οὐρανὸν ἰδόντων. Νῦν δ' ἡμέρα τε καὶ νύξ ὀφθεῖσαι μῆνές τε καὶ ἐνιαυτῶν περίοδοι καὶ ἰσημερίαι καὶ τροπαὶ μεμηχάνηνται μὲν ἀριθμόν, χρόνου δὲ ἔννοιαν περί τε τῆς τοῦ παντὸς φύσεως ζήτησιν ἔδοσαν · ἐξ ὧν ἐπορισάμεθα φιλοσοφίας γένος, οὖ μεῖζον ἀγαθὸν οὔτ' ἦλθεν οὔτε ήξει ποτὲ τῷ θνητῶ γένει δωρηθὲν ἐκ θεῶν. Λέγω δὴ τοῦτο ὀμμάτων μέγιστον ἀγαθόν τᾶλλα δὲ ὅσα ἐλάττω τί ἄν ὑμνοῖμεν, ὧν ὁ μὴ φιλόσοφος τυφλωθεὶς ὀδυρόμενος αν θρηνοῖ μάτην; άλλὰ τούτου λεγέσθω παρ' ἡμῶν αὕτη ἐπὶ ταῦτα αἰτία, θεὸν ήμιν ανευρείν δωρήσασθαί τε όψιν, ίνα τας έν ούρανῷ τοῦ νοῦ κατιδόντες περιόδους χρησαίμεθα έπὶ τὰς περιφοράς τὰς τῆς παρ' ἡμῖν διανοήσεως, συγγενεῖς ἐκείναις οὔσας, ἀταράκτοις τεταραγμένας, ἐκμαθόντες δὲ καὶ λογισμῶν C κατά φύσιν ὀρθότητος μετασχόντες, μιμούμενοι τὰς τοῦ θεοῦ πάντως ἀπλανεῖς ούσας, τὰς ἐν ἡμῖν πεπλανημένας καταστησαίμεθα.

Ib. 48 e-49 a: 356—a.

'Η δ' οὖν αὖθις ἀρχὴ περὶ τοῦ παντὸς ἔστω μειζόνως τῆς πρόσθεν διηρη- the creation μένη · τότε μέν γὰρ δύο εἴδη διειλόμεθα, νῦν δὲ τρίτον ἄλλο γένος ἡμῖν δηλωτέον. universe Τὰ μὲν γὰρ δύο ἰχανὰ ἦν ἐπὶ τοῖς ἔμπροσθεν λεχθεῖσιν, ἐν μὲν ὡς παραδείγματος είδος ύποτεθέν, νοητόν καὶ ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ ὄν, μίμημα δὲ παραδείγματος δεύτερον, γένεσιν έχον καλ όρατόν. Τρίτον δὲ τότε μὲν οὐ διειλόμεθα, νομί- 49a σαντες τὰ δύο ἔξειν ἱκανῶς · νῦν δὲ ὁ λόγος ἔοικεν εἰσαναγκάζειν χαλεπὸν καὶ ἀμυδρὸν εἴδος ἐπιχειρεῖν λόγοις ἐμφανίσαι. Τίν' οὖν ἔχον δύναμιν κατὰ φύσιν αὐτὸ ὑποληπτέον; τοιάνδε μάλιστα πάσης εἶναι γενέσεως ὑποδοχὴν αύτην οξον τιθήνην.

The so-called elements have no fixed nature. Unchanging space only may be called "this" or "that".

imitate the cosmic order

47b

space the only fixed nature

kinds the three

seuse

τάνθ΄ δσα έκ τούτων, μηδέν έκεϊνο αὖ τούτων καλεϊν. δνόματι, το δε όποιονοϋν τι, θερμόν ή λευκόν ή καί ότιοϋν τών έναντίων, καί 502 λυται, μόνον έχεινο αὐ προσαγορεύειν τῷ τε τοῦτο καὶ τῷ τόδε προσχρωμένους -λόπό νεθϊεκέ νιλώπ ίωκ ιωτεχώτνωφ νῶτύω ωτοωκέ ίεω ανεμόνγιγγε έδ φ νέ тр. 46 е-20 я:

Tp. 21a-b: την δε μεταξύ τούτων φύσιν έχγόνω. Kαλ  $\delta \gamma$  καλ προσεικάσαι πρέπει το μεν  $\delta$ εχόμενον μητρί, το  $\delta$   $\delta \theta$ εν πατρί, γιγνόμενον, τό δ' ἐν ῷ γίγνεται, τό δ' ὅθεν ἀφομοιούμενον φύεται τό γιγνόμενον. αύθις μέτιμεν. Έν δ' οδν τῷ παρόντι χρή γένη διανοηθήναι τριττά, τὸ μὲν ματα, τυπωθέντα άπ' αὐτών τρόπον τινά δύσφραστον καί θαυμαστόν, δν είς -ήμμη ίε κατνό νωτ πτνοιζεί ίσι κατνοισίε είσιον - νο το κατον κατ κατική κατικ κείται, κινούμενόν τε καί διασχηματιζόμενον ύπό των είσιόντων, φαίνεται δέ των είσιόντων όμοίαν είληφεν ούδαμή ούδαμως. Εκμαγείον γάρ φύσει παντί 20c δυνάμεως — δέχεταί τε γάρ ἀεὶ τὰ πάντα, καὶ μορφήν οὐδεμίαν ποτε ούδενί Ταύτον αύτην ἀελ προσρητέον εκ γάρ τῆς έαυτῆς το παράπαν ούκ έξίσταται principle the receiving Ο αύτος δη λόγος και περί της τα πάντα δεχομένης σώματα φύσεως.

in the usual νήχοδοπύ ίων ως πρότημη δοτηθοίω ρωτνώπ ίων δοτοκος ορτόνογες δοτ γήτ ήδ όιδ no "matter"

ψευσόμεθα. διο ρετνογόλ ότψω νοτατότωλασού και δυστήσον τος περώφονο έδ νονάμμα ΔΙΕ έξ ών ταϋτα γέγονεν αλλλ άνόρατον είδός τι και άμορφον, πανδεχές, μεταμήτε γην μήτε άέρα μήτε πύρ μήτε ύδωρ λέγωμεν, μήτε δσα έκ τούτων μήτε

tp. 2r e-52 b:

c. tp. 20 p-q:

υνδέν είναι. τόπφ και κατέχον χώραν τινά, τό δέ μήτ έν γη μήτε που κατ υνιτ νά νωπά νδ ότ σοπ Ιανίε νοϊακγκατο ναμεν άναγκατον τινι δέ μετ' άναισθησίας άπτὸν λογισμῷ τινι νόθφ, μόγις πιστόν, πρός δ δή καί οτύος τροσδεχόμενον, έδραν δό παρέχον δσα έχει γένεσιν πάσιν, αύτο βοξή μετ' αίσθήσεως περιληπτόν τρίτον δε αυ γένος δν τό τής χώρας αεί, πεφορημένον άεί, γιγνόμενόν τε έν τινι τόπφ καί πάλιν έκεϊθεν άπολλύμενον, είληχεν έπισκοπεϊν το δε όμωνυμον δμοιόν τε έκείνω δεύτερον, αἰσθητόν, ούτε αύτο είς άλλο ποι ίόν, άόρατον δε και άλλως άναίσθητον, τούτο δ δή νόησις PzS έχον, άγέννητον καί άνώλεθρον, ούτε είς έαυτό είσδεχόμενον άλλο άλλοθεν ροδίε κτύκι άτων ότ ικνίε νέμ νε νοέτργολομό νωτνόχέ εωτύο έδ νωτύο Γ

Καί τῶν μεν θείων αὐτὸς γίγνεται δημιουργός, τῶν δε θνητῶν τήν γένεσιν 357-a. Ib. 69 c-70 a:

τοῖς ἐαυτοῦ γεννήμασιν δημιουργεῖν προσέταζεν. Οἱ δὲ μιμούμενοι, παραλα-the immortal βόντες ἀρχὴν ψυχῆς ἀθάνατον τὸ μετὰ τοῦτο θνητὸν σῶμα αὐτῆ περιετόρνευσαν mortal soul όγημά τε πᾶν τὸ σῶμα ἔδοσαν ἄλλο τε εἶδος ἐν αὐτῷ ψυχῆς προσφκοδόμουν τὸ θνητόν, δεινὰ καὶ ἀναγκαῖα ἐν ἑαυτῷ παθήματα ἔγον, πρῶτον μὲν ἡδονήν, μέγιστον κακοῦ δέλεαρ, ἔπειτα λύπας, ἀγαθῶν φυγάς, ἔτι δ' αὖ θάρρος καὶ φόβον, άφρονε συμβούλω, θυμόν δὲ δυσπαραμύθητον, ἐλπίδα δ' εὐπαράγωγον : αἰσθήσει δὲ ἀλόγω καὶ ἐπιχειρητῆ παντὸς ἔρωτι συγκερασάμενοι ταῦτα, ἀναγκαίως το θνητον γένος συνέθεσαν. Καὶ διὰ ταῦτα δή σεβόμενοι μιαίνειν το θεῖον, ὅτι μὴ πᾶσα ἢν ἀνάγκη, χωρὶς ἐκείνου κατοικίζουσιν εἰς ἄλλην τοῦ σώματος οἴκησιν τὸ θνητόν, ἰσθμόν καὶ ὄρον διοικοδομήσαντες τῆς τε κεφαλῆς e καὶ τοῦ στήθους, αὐχένα μεταξύ τιθέντες, ἵν' εἴη χωρίς. Ἐν δὴ τοῖς στήθεσιν καὶ τῷ καλουμένῳ θώρακι τὸ τῆς ψυχῆς θνητὸν γένος ἐνέδουν. Καὶ ἐπειδὴ τὸ μὲν ἄμεινον αὐτῆς, τὸ δὲ χεῖρον ἐπεφύκει, διοικοδομοῦσι τοῦ θώρακος αὖ τὸ κύτος, διορίζοντες οίον γυναικών, την δὲ ἀνδρών χωρὶς οἰκησιν, τὰς φρένας 70a διάφραγμα είς τὸ μέσον αὐτῶν τιθέντες. Τὸ μετέχον οὖν τῆς ψυχῆς ἀνδρείας καὶ θυμοῦ, φιλόνικον ὄν, κατώκισαν ἐγγυτέρω τῆς κεφαλῆς μεταξύ τῶν φρενῶν τε καὶ αὐχένος, ἵνα τοῦ λόγου κατήκοον ὂν κοινῆ μετ' ἐκείνου βία τὸ τῶν ἐπιθυμιῶν κατέχοι γένος, ὁπότ' ἐκ τῆς ἀκροπόλεως τῷ τ' ἐπιτάγματι καὶ λόγω μηδαμή πείθεσθαι έκὸν έθέλοι.

in man

#### Ib. 70 d-71 a:

Τὸ δὲ δὴ σίτων τε καὶ ποτῶν ἐπιθυμητικὸν τῆς ψυχῆς καὶ ὅσων ἔνδειαν διὰ the place of την τοῦ σώματος ἴσχει φύσιν, τοῦτο εἰς τὸ μεταξύ τῶν τε φρενῶν καὶ τοῦ πρὸς ἐπιθυμητικόν τὸν ὀμφαλὸν ὅρου κατώκισαν, οἶον φάτνην ἐν ἄπαντι τούτῳ τῷ τόπῳ τῆ τοῦ 70e σώματος τροφή τεκτηνάμενοι καὶ κατέδησαν δή τὸ τοιοῦτον ἐνταῦθα ὡς θρέμμα ἄγριον, τρέφειν δὲ συνημμένον ἀναγκαῖον, εἴπερ τι μέλλοι ποτὲ θνητὸν έσεσθαι γένος. "Ιν' οὖν ἀεὶ νεμόμενον πρὸς φάτνη καὶ ὅτι πορρωτάτω τοῦ βουλευομένου κατοικοῦν, θόρυβον καὶ βοὴν ὡς ἐλαχίστην παρέχον, τὸ κράτιστον καθ' ήσυγίαν περὶ τοῦ πᾶσι κοινῆ καὶ ἰδία συμφέροντος ἐῷ βουλεύεσθαι, διὰ 71a ταῦτα ἐνταῦθ' ἔδοσαν αὐτῷ τὴν τάξιν.

### Ib. 72 d:

Τὰ μὲν οὖν περὶ ψυχῆς, ὅσον θνητὸν ἔχει καὶ ὅσον θεῖον, καὶ ὅπη καὶ μεθ' This account ών και δι' ά χωρίς ἀκίσθη, τὸ μὲν ἀληθὲς ὡς εἴρηται, θεοῦ συμφήσαντος τότ' αν ούτως μόνως διισχυριζοίμεθα τό γε μήν είκος ήμιν είρησθαι, καὶ νῦν καὶ έτι μᾶλλον ἀνασκοποῦσι διακινδυνευτέον τὸ φάναι καὶ πεφάσθω.

is probable: God only knows whether it is true.

#### 358—Ib. 75 b-c:

Νῦν δὲ τοῖς περὶ τὴν ἡμετέραν γένεσιν δημιουργοῖς, ἀναλογιζομένοις πότε- rational and ρον πολυχρονιώτερον χεῖρον ἢ βραχυχρονιώτερον βέλτιον ἀπεργάσαιντο γένος, not a long

God wished us to live a

συνέδοξεν τοῦ πλείονος βίου, φαυλοτέρου δέ, τὸν ἐλάττονα ἀμείνονα ὄντα παντὶ πάντως αίρετέον · όθεν δή μανῷ μὲν ὀστῷ, σαρξίν δὲ καὶ νεύροις κεφαλήν, ἄτε οὐδὲ καμπὰς ἔγουσαν, οὐ συνεστέγασαν. Κατὰ πάντα οὖν ταῦτα εὐαισθητοτέρα μὲν καὶ φρονιμωτέρα, πολύ δὲ ἀσθενεστέρα παντός ἀνδρὸς προσετέθη κεφαλή σώματι.

#### 359—Ib. 77 b-c:

the "vegetative soul" in plants

Πᾶν γὰρ οὖν ὅτιπερ ἂν μετάσχη τοῦ ζῆν, ζῷον μὲν ἂν ἐν δίκη λέγοιτο ὀρθότατα · μετέχει γε μήν τοῦτο δ νῦν λέγομεν τοῦ τρίτου ψυχῆς εἴδους, δ μεταξύ φρενῶν ὀμφαλοῦ τε ἰδρῦσθαι λόγος, ῷ δόξης μὲν λογισμοῦ τε καὶ νοῦ μέτεστιν τὸ μηδέν, αἰσθήσεως δὲ ἡδείας καὶ ἀλγεινῆς μετὰ ἐπιθυμιῶν. Πάσχον γὰρ διατελεῖ πάντα, στραφέντι δ' αὐτῷ ἐν ἑαυτῷ περὶ ἑαυτό, τὴν μὲν ἔξωθεν ἀπωσα-77C μένω κίνησιν, τῆ δ' οἰκεία χρησαμένω, τῶν αὐτοῦ τι λογίσασθαι κατιδόντι φύσει οὐ παραδέδωκεν ή γένεσις. Διὸ δή ζῆ μὲν ἔστιν τε οὐχ ἔτερον ζώου, μόνιμον δε και κατερριζωμένον πέπηγεν διά το τῆς ὑφ' ἐαυτοῦ κινήσεως ἐστερῆσθαι.

Νόσον μεν δη ψυχης ἄνοιαν συγχωρητέον, δύο δ' ἀνοίας γένη, τὸ μεν μανίαν,

#### 360-a. Ib. 86 b-e:

disease of the soul due to τὸ δὲ ἀμαθίαν. Πᾶν οὖν ὅτι πάσχων τις πάθος ὁπότερον αὐτῶν ἴσχει, νόσον defective bodily constitution

προσρητέον, ήδονας δε και λύπας ύπερβαλλούσας των νόσων μεγίστας θετέον τῆ ψυχῆ περιχαρής γὰρ ἄνθρωπος ὢν ἢ καὶ τάναντία ὑπὸ λύπης πάσχων, 86c σπεύδων το μεν έλειν ακαίρως, το δε φυγείν, ούθ' όραν ούτε ακούειν όρθον οὐδὲν δύναται, λυττᾶ δὲ καὶ λογισμοῦ μετασγεῖν ήκιστα τότε δὴ δυνατός. Τὸ δὲ σπέρμα ὅτῷ πολύ καὶ ῥυῶδες περὶ τὸν μυελὸν γίγνεται καὶ καθαπερεὶ δένδρον πολυκαρπότερον τοῦ συμμέτρου πεφυκός ἢ, πολλάς μὲν καθ' ἔκαστον ώδινας, πολλάς δ' ήδονάς κτώμενος έν ταις έπιθυμίαις και τοις περί τά τοιαῦτα τόχοις, έμμανής τὸ πλεῖστον γιγνόμενος τοῦ βίου διὰ τὰς μεγίστας ήδονὰς d καὶ λύπας, νοσοῦσαν καὶ ἄφρονα ἴσχων ὑπὸ τοῦ σώματος τὴν ψυχήν, οὐχ ὡς νοσῶν ἀλλ' ὡς ἑκὼν κακὸς δοξάζεται · τὸ δὲ ἀληθὲς ἡ περὶ τὰ ἀφροδίσια ἀκολασία κατά τὸ πολύ μέρος διά την ένὸς γένους έξιν ὑπὸ μανότητος ὀστῶν ἐν σώματι ρυώδη και ύγραίνουσαν νόσος ψυχῆς γέγονεν. Και σχεδὸν δὴ πάντα όπόσα ήδονῶν ἀκράτεια καὶ ὄνειδος ὡς ἐκόντων λέγεται τῶν κακῶν, οὐκ e όρθῶς ὀνειδίζεται · κακὸς μὲν γὰρ ἑκών οὐδείς, διὰ δὲ πονηρὰν ἔξιν τινὰ τοῦ σώματος καὶ ἀπαίδευτον τροφήν ὁ κακὸς γίγνεται κακός, παντὶ δὲ ταῦτα έχθρὰ καὶ ἄκοντι προσγίγνεται.

#### Ib. 87 a-b:

badness must  $\Pi$ ρός δὲ τούτοις, ὅταν οὕτως κακῶς παγέντων πολιτεῖαι κακαὶ καὶ λόγοι by education κατά πόλεις ίδία τε καὶ δημοσία λεχθῶσιν, ἔτι δὲ μαθήματα μηδαμῆ τούτων

iατικά ἐκ νέων μανθάνηται, ταύτη κακοὶ πάντες οἱ κακοὶ διὰ δύο ἀκουσιώτατα γιγνόμεθα : ὧν αἰτιατέον μὲν τοὺς φυτεύοντας ἀεὶ τῶν φυτευομένων μᾶλλον και τους τρέφοντας τῶν τρεφομένων, προθυμητέον μὴν, ὅπη τις δύναται, καὶ διὰ τροφής καὶ δι' ἐπιτηδευμάτων μαθημάτων τε φυγεῖν μὲν κακίαν, τοὐναντίον δὲ ἑλεῖν. Ταῦτα μὲν οὖν δὴ τρόπος ἄλλος λόγων.

#### **361**—Ib. 87 d-88 c:

Πρός γάρ ύγιείας καὶ νόσους άρετάς τε καὶ κακίας οὐδεμία συμμετρία καὶ due proporάμετρία μείζων ἢ ψυχῆς αὐτῆς πρὸς σῶμα αὐτό · ὧν οὐδὲν σκοποῦμεν οὐδ' and body έννοοῦμεν, ὅτι ψυχὴν ἰσχυρὰν καὶ πάντη μεγάλην ἀσθενέστερον καὶ ἔλαττον είδος όταν όγη, καὶ όταν αὖ τοὐναντίον συμπαγήτον τούτω, οὐ καλὸν όλον τὸ ζῷον — ἀσύμμετρον γὰρ ταῖς μεγίσταις συμμετρίαις — τὸ δὲ ἐναντίως ἔχον πάντων θεαμάτων τῷ δυναμένω καθορᾶν κάλλιστον καὶ ἐρασμιώτατον. Οἶον οὖν ὑπερσκελὲς ἢ καί τινα ἐτέραν ὑπέρεζιν ἄμετρον ἑαυτῷ τι σῶμα ὂν ἄμα μέν αἰσχρόν, ἄμα δ' ἐν τῆ κοινωνία τῶν πόνων πολλούς μὲν κόπους, πολλά δὲ σπάσματα καὶ διὰ τὴν παραφορότητα πτώματα παρέχον μυρίων κακῶν αἴτιον ἐαυτῷ, ταὐτὸν δὴ διανοητέον καὶ περὶ τοῦ συναμφοτέρου 1, ζῷον δ καλούμεν, ως όταν τε εν αὐτῷ ψυχὴ κρείττων οὖσα σώματος περιθύμως ἴσχη, διασείουσα πᾶν αὐτὸ ἔνδοθεν νόσων ἐμπίμπλησι, καὶ ὅταν εἴς τινας μαθήσεις καὶ ζητήσεις συντόνως ἴη, κατατήκει, διδαχάς τ' αὖ καὶ μάχας ἐν λόγοις ποιουμένη δημοσία και ίδια δι' ἐρίδων και φιλονικίας γιγνομένων διάπυρον αὐτὸ ποιοῦσα σαλεύει, καὶ ῥεύματα ἐπάγουσα, τῶν λεγομένων ἰατρῶν ἀπατῶσα τούς πλείστους, τάναίτια αἰτιᾶσθαι ποιεῖ · σῶμά τε ὅταν αὖ μέγα καὶ ὑπέρψυχον σμικρά συμφυές άσθενεί τε διανοία γένηται, διττών ἐπιθυμιών οὐσών φύσει κατ' άνθρώπους, διά σῶμα μὲν τροφῆς, διά δὲ τὸ θειότατον τῶν ἐν ἡμῖν b φρονήσεως, αί τοῦ κρείττονος κινήσεις κρατοῦσαι καὶ τὸ μὲν σφέτερον αὔξουσαι, τὸ δὲ τῆς ψυχῆς κωφὸν καὶ δυσμαθὲς ἀμνῆμόν τε ποιοῦσαι, τὴν μεγίστην νόσον άμαθίαν ἐναπεργάζονται. Μία δὴ σωτηρία πρὸς ἄμφω, μήτε ψυχὴν ἄνευ σώματος κινείν μήτε σώμα άνευ ψυχής, ίνα άμυνομένω γίγνησθον ίσορρόπω καὶ ὑγιῆ. Τὸν δὴ μαθηματικὸν ἤ τινα ἄλλην σφόδρα μελέτην διανοία κατεργαζόμενον καὶ τὴν τοῦ σώματος ἀποδοτέον κίνησιν, γυμναστικῆ προσομιλοῦντα τόν τε αὖ σῶμα ἐπιμελῶς πλάττοντα τὰς τῆς ψυχῆς ἀνταποδοτέον κινήσεις, μουσική και πάση φιλοσοφία προσχρώμενον, εἰ μέλλει δικαίως τις ἄμα μὲν καλός, άμα δὲ ἀγαθὸς ὀρθῶς κεκλῆσθαι.

τὸ συναμφότερον - This whole view of man comes very near to that of Aristotle in Περλ ψυχής, as the term συναμφότερον is essentially the same as the Aristotelian σύνθετον.

#### o-THE IDEAL NUMBERS

362—Arist. says in several places that Plato identified the Ideas with Numbers.

# Ideas are

a. Ar., Metaph. A 9, 991 b9:

έτι είπερ εἰσὶν ἀριθμοὶ τὰ εἴδη, πῶς αἴτιοι ἔσονται;

b. Ib. 992 b<sup>15-18</sup> (Ar. is speaking here about geometrical figures, τὰ μετὰ τοὺς ἀριθμοὺς μήκη τε καὶ ἐπίπεδα καὶ στερεά):

ταῦτα γὰρ οὔτε εἴδη οἶόν τε εἶναι (οὐ γάρ εἰσιν ἀριθμοί) οὔτε τὰ μεταξύ  $(\mu\alpha\theta\eta\mu\alpha\tauικὰ γὰρ ἐκεῖνα)$  οὔτε τὰ φθαρτά, ἀλλὰ πάλιν τέταρτον ἄλλο φαίνεται τοῦτό τι γένος.

#### c. Ib. $\Lambda$ 8, 1073 $a^{18-21}$ :

ἀριθμούς γὰρ λέγουσι τὰς ἰδέας οἱ λέγοντες ἰδέας, περὶ δὲ τῶν ἀριθμῶν ὁτὲ μὲν ὡς περὶ ἀπείρων λέγουσιν, ὅτε δὲ ὡς μέχρι τῆς δεκάδος ὡρισμένων ².

# d. Ib. M 7, 1081 a<sup>5-8</sup>; <sup>12-13</sup>:

εὶ μὲν οὖν πᾶσαι συμβληταὶ καὶ ἀδιάφοροι αἱ μονάδες, ὁ μαθηματικὸς γίγνεται ἀριθμὸς καὶ εἶς μόνος, καὶ τὰς ἰδέας οὐκ ἐνδέχεται εἶναι τοὺς ἀριθμούς ³.— εἰ δὲ μή εἰσιν ἀριθμοὶ οἱ ἰδέαι, οὐδ' ὅλως οἶόν τε αὐτὰς εἶναι.

### e. Ib. M 8, 1083 a<sup>17-19</sup>:

ότι μὲν οὖν, εἴπερ εἰσὶν ἀριθμοὶ αἱ ἰδέαι, οὕτε συμβλητὰς τὰς μονάδας ἀπάσας ἐνδέχεται εἶναι, φανερόν.

#### Numbers are Ideas

- 363—In other places Ar. implies that Numbers were said to be Ideas.
  - a. Ib. M. 8, 1084 a<sup>7-9</sup>:

ἔτι εἰ πᾶσα ἰδέα τινός, οἱ δὲ ἀριθμοὶ ἰδέαι, καὶ ὁ ἄπειρος ἔσται ἰδέα τινός, ἢ τῶν αἰσθητῶν ἢ ἄλλου τινός.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ar. says in *Metaph*. A 6, 987 b<sup>14</sup>, Pl. recognized mathematical objects as existing between Forms and sensibles, differing from the last in being eternal and unchangeable, from Forms in there being many of the same kind:

έτι δὲ παρὰ τὰ αἰσθητὰ καὶ τὰ εἴδη τὰ μαθηματικά τῶν πραγμάτων εἴναί φησι μεταξύ, διαφέροντα τῶν μὲν αἰσθητῶν τῷ ἀἰδια καὶ ἀκίνητα εἶναι, τῶν δ' εἰδῶν τῷ τὰ μὲν πόλλ' ἄττα ὅμοια εἶναι, τὸ δ' εἰδος αὐτὸ ἐν ἕκαστον μόνον.

<sup>2</sup> About the last point see our nr. 366 a.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ar. means: the mathematical number is constituted by adding one unity to the other (so here the monads are  $\sigma \iota \mu \beta \lambda \eta \tau \alpha i$ ). But ideal numbers are individual types, not comparable, and therefore unaddible. Cp. our nr. 367.

b. We may mention here also N 3, 1090 b<sup>32-36</sup>, where is spoken of δ τῶν εἰδῶν ἀριθμός (gen. explic.) and εἰδετικὸς ἀριθμός:

οί δὲ πρῶτοι δύο τοὺς ἀριθμοὺς ποιήσαντες, τόν τε τῶν εἰδῶν καὶ τὸν μαθηματικόν, ἄλλον οὐδαμῶς οὕτ' εἰρήκασιν οὕτ' ἔχοιεν ἂν εἰπεῖν πῶς καὶ ἐκ τίνος ἔσται ὁ μαθηματικός. ποιοῦσι γὰρ αὐτὸν μεταξὺ τοῦ εἰδητικοῦ καὶ τοῦ αἰσθητοῦ.

c. Also N 5, 1092  $b^{8-18}$ , where Ar. wonders how numbers could be the cause of being, or how they could be odoíai.

οὐθὲν δὲ διώρισται οὐδὲ ὁποτέρως οἱ ἀριθμοὶ αἴτιοι τῶν οὐσιῶν καὶ τοῦ εἶναι, πότερον ὡς ὅροι (οἶον αἱ στιγμαὶ τῶν μεγεθῶν, καὶ ὡς Εὔρυτος ἔταττε τίς ἀριθμὸς τίνος, οἶον ὁδὶ μὲν ἀνθρώπου ὁδὶ δὲ ἴππου, ὥσπερ οἱ τοὺς ἀριθμοὺς ἄγοντες εἰς τὰ σχήματα τρίγωνον καὶ τετράγωνον, οὕτως ἀφομοιῶν ταῖς ψήφοις τὰς μορφὰς τῶν φυτῶν), ἢ ὅτι [ὁ] λόγος ἡ συμφωνία ἀριθμῶν, ὁμοίως δὲ καὶ ἄνθρωπος καὶ τῶν ἄλλων ἕκαστον; τὰ δὲ δὴ πάθη πῶς ἀριθμοί, τὸ λευκὸν καὶ γλυκὸ καὶ τὸ θερμόν; ὅτι δὲ οὐχ οἱ ἀριθμοὶ οὐσία οὐδὲ τῆς μορφῆς αἴτιοι, δῆλον · ὁ γὰρ λόγος ἡ οὐσία, ὁ δ' ἀριθμὸς ὕλη.

From this passage a direct identification of numbers with Ideas, and of Ideas with numbers, might be inferred. Yet this inference is not the only one possible. Cp. our nr. 373.

d. Ar. even says each number was taught to be an Idea. N 2, 1090  $a^{4-6}$ :

Τῷ μὲν γὰρ ἰδέας τιθεμένῳ παρέχονταί τιν' αἰτίαν τοῖς οὖσιν, εἴπερ ἕκαστος τῶν ἀριθμῶν ἰδέα τις, ἡ δ' ἰδέα τοῖς ἄλλοις αἰτία τοῦ εἶναι ὃν δἡ ποτε τρόπον.

Now this cannot have been the theory of Plato. Cp. our nr. 366c.

# 364—a. Ib. N 4, 1091 b<sup>13-14</sup>:

τῶν δὲ τὰς ἀχινήτους οὐσίας εἶναι λεγόντων οἱ μέν φασιν αὐτὸ τὸ ἑν τὸ the One = ἀγαθὸν αὐτὸ εἶναι.

b. Cf. Eth. Eud. I 8, 1218 a<sup>24-28</sup>:

Παράβολος δὲ καὶ ἡ ἀπόδειξις ὅτι τὸ ἔν αὐτὸ τὸ ἀγαθόν, ὅτι οἱ ἀριθμοὶ ἐφίενται · οὕτε γὰρ ὡς ἐφίενται λέγονται φανερῶς, ἀλλὰ λίαν ἀπλῶς τοῦτό φασι, καὶ ὅρεξιν εἶναι πῶς ἄν τις ὑπόλαβοι ἐν οἶς ζωἡ μὴ ὑπάρχει;

c. Aristox., Harm. Elem. II, p. 30 Meib.

Aristox. begins his second book by saying that it is perhaps better first to speak of the method of his inquiry, in order to prevent misunderstanding and deception.

Καθάπερ 'Αριστοτέλης ἀεὶ διηγεῖτο τοὺς πλείστους τῶν ἀκουσάντων παρὰ De Vogel, Greek Philosophy I Πλάτωνος τὴν περὶ τάγαθοῦ ἀκρόασιν παθεῖν. προσιέναι μὲν γὰρ ἔκαστον ύπολαμβάνοντα λήψεσθαί τι τῶν νομιζομένων τούτων ἀνθρωπίνων ἀγαθῶν οίον πλοῦτον, ύγίειαν, ἰσγύν, τὸ ὅλον εὐδαιμονίαν τινὰ θαυμαστήν · ὅτε δὲ Φανείπσαν οἱ λόγοι περὶ μαθημάτων καὶ ἀριθμῶν καὶ γεωμετρίας καὶ ἀστρολογίας καὶ τὸ πέρας ὅτι ἀγαθόν ἐστιν ἕν 1, παντελῶς οἶμαι παράδοξόν τι ἐφαίνετο αὐτοῖς · εἴθ' οἱ μὲν ὑποκατεφρόνουν τοῦ πράγματος, οἱ δὲ κατεμέμφοντο.

# 365—a. Arist., Metaph. A 6, 987 b18-22:

Έπει δ' αίτια τὰ εἴδη τοῖς ἄλλοις, τἀχείνων στοιγεῖα πάντων ψήθη τῶν the elements of όντων είναι στοιχεῖα. ὡς μὲν οὖν ΰλην τὸ μέγα καὶ τὸ μικρὸν εἶναι ἀρχάς, Forms = theelements of ώς δ' οὐσίαν τὸ έν έξ ἐκείνων γὰρ κατὰ μέθεξιν τοῦ ἐνὸς [τὰ εἴδη] εἶναι τοὺς all things άριθμούς.

the Forms are formal cause of sensibles. the One of the Forms

#### Ib., 988 a<sup>8-11</sup>: b.

σανερον δ' έκ τῶν εἰρημένων ὅτι δυοῖν αἰτίαιν μόνον κέχρηται (sc. Πλάτων), τῆ τε τοῦ τί ἐστι καὶ τῆ κατὰ τὴν ὕλην (τὰ γὰρ εἴδη τοῦ τί ἐστιν αἴτια τοῖς formal cause άλλοις, τοῖς δ' εἴδεσι τὸ ἕν).

the ideal Numbers limited to ten

# **366—a.** Ib., $\Lambda$ 8, 1073 $a^{18-21} = our nr.$ **362c**:

Those who identified Ideas with Numbers sometimes treated them as unlimited, sometimes as limited by the number ten.

Ib. M 8, 1084 a<sup>12</sup>. Here Ar., having showed that Number cannot be illimited, continues:

'Αλλά μὴν εἰ μέχρι τῆς δεκάδος ὁ ἀριθμός, ὥσπερ τινές φασιν, πρῶτον μὲν ταχύ ἐπιλείψει τὰ εἴδη, —

# c. Arist., Phys. 206 b30-33.

In this place Ar. distinguishes two kinds of infinite, the infinite "in the direction of increase" (ἐπὶ τὴν αὔξην), and the infinite "in the direction of reduction" (ἐπὶ τὴν καθαίρεσιν). He says: "for this reason Plato also made the infinites two in number", referring to the name of το μέγα και μικρόν, by which Plato called the infinite. It is clear, however, that by this name Pl. did not intend to make a distinction between two kinds of infinite; he simply meant by his ἀόριστος δυάς, which he called also "the great and small": "something that is oscillating

<sup>1</sup> H. Macran, The harmonics of Aristox., Oxford 1902, p. 187, translates: "But when they found that Plato's reasonings were of sciences and numbers, and geometry and astronomy, and of good and unity as predicates of the finite,"-I would prefer: "and that the Finite is the Good, which is identical with the One"-.

<sup>&</sup>quot;Good" and "one" in Plato's thoughts surely were no predicates of the peras. They were substances, identical with it.

between two extremes" a. Ar., explaining Plato's term in his own way, then states that Pl. did not use his two indefinites:

ούτε γαρ εν τοῖς αριθμοῖς τὸ ἐπὶ τὴν καθαίρεσιν ἄπειρον ὑπάρχει, ἡ γαρ μονάς ελάγιστον, ούτε επί την αύξην ιμέχρι γάρ δεκάδος ποιεί τον άριθμόν.

Here then is said explicitly that Pl. limited his ideal Numbers to ten. Consequently in N 1090a<sup>5</sup> (our nr. 363 d), where is said that "each number was an Idea, according to the adherents of the hypothesis of Ideas", Plato himself must be excepted. Indeed, the theory here mentioned was taught by Xenocrates.

Hence follows that neither in 1073 a18-21, cited under a, "those who identified Ideas with Numbers" may be taken without any distinction as the subject of the following phrase: not his whole school did "sometimes" treat the ideal Numbers as unlimited, "sometimes" as limited; but some of them (e.g. Xenocrates) represented the first, others (first of all Plato) the last view. Which agrees with 1084a12, ώσπερ τινές φασιν, cited under b b.

#### 367—Ar. mentions three characteristics of ideal Numbers:

the ideal Numbers unaddible

First they are unaddible. M 7, 1083 a<sup>31-35</sup>:

εί δέ έστι τὸ εν ἀρχή, ἀνάγκη μᾶλλον ὥσπερ Πλάτων ἔλεγεν ἔχειν τὰ περί τους ἀριθμούς, καὶ εἶναι δυάδα πρώτην καὶ τριάδα, καὶ οὐ συμβλητούς εἶναι τούς ἀριθμούς πρός ἀλλήλους.

See Van der Wielen, De Ideegetallen, p. 62; Ross, Ar.'s Metaph. II p. 427. Both explain ἀσύμβλητοι as "incomparable". Yet practically this implies the unaddibility.

Secondly they contain the relation prior-posterior. Ib. M 6, 1080 b11-14:

οί μεν οὖν ἀμφοτέρους φασὶν εἶναι τοὺς ἀριθμούς, τὸν μεν ἔχοντα τὸ πρότερον they contain καὶ ὕστερον τὰς ἰδέας, τὸν δὲ μαθηματικὸν παρὰ τὰς ἰδέας καὶ τὰ αἰσθητά, καὶ χωριστούς ἀμφοτέρους τῶν αἰσθητῶν.

the relation priorposterior

Cf. Ar., Eth. Nic. A 4, 1096 a<sup>17-19</sup>:

οί δὲ χομίσαντες τὴν δόξαν ταύτην 1 οὐκ ἐποίουν ἰδέας ἐν οἶς τὸ πρότερον καὶ τὸ ὕστερον ἔλεγον, διόπερ οὐδὲ τῶν ἀριθμῶν ἰδέαν κατεσκεύαζον 2.

Sc. the theory of Ideas.

See Robin, Platon p. 144; H. Cherniss, Ar.'s Crit. of Pl. I, p. 105.

Van der Wielen, o.c. p. 66 ff., follows Cook Wilson's interpretation that Pl. did not assume one Idea above the ideal Numbers, these Numbers being individual types, the one independent of and incomparable with the other.

Cherniss, The Riddle of the Early Academy, Berkeley and Los Angeles 1945, p. 26, tries to show an inconsistency in the report of Ar. on this point, but a careful interpretation removes this apparent contradiction. See my article Problems concerning later Platonism, in Mnem. 1949, pp. 197-216; 299-318.

they are independent of

Hence follows the third characteristic: among the ideal Numeach other bers each following Number is independent of the preceding.

M 6, 1080 a<sup>30-35</sup>:

διό καὶ ὁ μὲν μαθηματικός ἀριθμεῖται μετὰ τὸ ἐν δύο, πρὸς τῷ ἔμπροσθεν ένὶ ἄλλο ἕν, καὶ τὰ τρία πρὸς τοῖς δυσὶ τούτοις ἄλλο ἕν, καὶ ὁ λοιπὸς δὲ ώσαύτως · οὖτος δὲ μετὰ τὸ ἐν δύο ἔτερα ἄνευ τοῦ ἑνὸς τοῦ πρώτου, καὶ ἡ τριὰς ἄνευ τῆς δυάδος, όμοίως δὲ καὶ ὁ ἄλλος ἀριθμός.

Cf. M 7, 1082 b28-37, Van der Wielen p. 72 f.

the generation of ideal numbers

368—The so-called "generation" of ideal Numbers is spoken of by Ar. in a number of places. We cite:

Metaph. A 6, 987 b33-988 a1:

τὸ δὲ δυάδα ποιῆσαι τὴν ἐτέραν φύσιν 1 διὰ τὸ τοὺς ἀριθμοὺς ἔξω τῶν πρώτων 2 εὐφυῶς ἐξ αὐτῆς γεννᾶσθαι ὥσπερ ἔκ τινος ἐκμαγείου.

**b**. Cf. Metaph. M 7, 1081 a<sup>23-25</sup>:

άμα γὰρ αἱ ἐν τἢ δυάδι τἢ πρώτη $^3$  μονάδες γεννῶνται, εἴτε ὤσπερ ὁ πρῶτος εἰπὼν 4 ἐξ ἀνίσων (ἰσασθέντων γὰρ ἐγένοντο) εἴτε ἄλλως.

c. Ib. N 4,  $1091 a^{23-25}$ :

τοῦ μέν οὖν περιττοῦ γένεσιν οὔ φασιν, ὡς δηλονότι τοῦ ἀρτίου οὔσης γενέσεως · τὸν δ' ἄρτιον πρῶτον ἐξ ἀνίσων τινὲς κατασκευάζουσι τοῦ μεγάλου καὶ μικροῦ ἰσασθέντων.

the material principle

369—a. Pl., Tim. 49 a<sup>5-6</sup> (the τρίτον γένος; see our nr. 356 a): πάσης είναι γενέσεως ύποδοχήν αὐτήν οίον τιθήνην.

Ib. 50 b-d; 51 a-b; 51 e-52 b. Our nr. 356 b-c.

peras and 370—As we have seen in the preceding paragraph (nr. 347) Pl. in apeiron in the Phil. admits four principles: πέρας and ἄπειρον, the μεικτὸν γένος and the αἰτία of the mixture. The class of the infinite contains all things into which the more and the less enter, the more and less being without limit and measure:

Next to the One and the Ideas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "The prime numbers", i.e. the odd numbers (3, 5, 7, 9). Cf. Robin, La théorie plat. des Id. et des Nombres, p. 661, n. 266 II; Ross, Ar.'s Metaph. I p. 173 ff.

<sup>8</sup> In the ideal Number "Two".

<sup>4</sup> Plato.

**a.** Phil. 24 e-25 b (our nr. **347 b**).

The péras is described as containing all things which admit of equality, number and measure:

Ib. 24 a-d (our nr. 347 a). To this passage cp. the next nr. 371 a and b.

Hermodorus ap. Simpl., Phys. 24730-24815:

of the great Έπειδή πολλαχοῦ μέμνηται τοῦ Πλάτωνος ὁ ᾿Αριστοτέλης ὡς τὴν ὕλην and small μέγα καὶ μικρὸν λέγοντος, ἰστέον ὅτι ὁ Πορφύριος ἱστορεῖ ¹ τὸν Δερκυλλίδην ἄπειρον and έν τῷ ια' τῆς Πλάτωνος φιλοσοφίας, ἔνθα περὶ ὕλης ποιεῖται τὸν λόγον, Ἑρμο- with the ὅλη δώρου τοῦ Πλάτωνος έταίρου λέξιν παραγράφειν ἐκ τῆς περὶ Πλάτωνος αὐτοῦ συγγραφῆς, ἐξ ῆς δηλοῦται ὅτι τὴν ὕλην ὁ Πλάτων κατὰ τὸ ἄπειρον καὶ ἀόριστον ύποτιθέμενος <sup>2</sup> ἀπ' ἐκείνων αὐτὴν ἐδήλου τῶν τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ἦττον ἐπιδεχομένων 3, ων καὶ τὸ μέγα καὶ τὸ μικρόν ἐστιν. εἰπών γὰρ ὅτι ,,τῶν ὄντων τὰ μὲν καθ' αύτὰ εἶναι λέγει, ὡς ἄνθρωπον καὶ ἵππον, τὰ δὲ πρὸς ἔτερα, καὶ τούτων τὰ μὲν ὡς πρὸς ἐναντία, ὡς ἀγαθὸν κακῷ, τὰ δὲ ὡς πρός τι, καὶ τούτων τὰ μὲν ώς ώρισμένα, τὰ δὲ ώς ἀόριστα" ἐπάγει ,,καὶ τὰ μὲν ώς μέγα πρὸς μικρὸν λεγόμενα πάντα ἔχειν τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ἦττον· ἔστι 4 γὰρ μᾶλλον \* εἶναι μεζζον και έλαττον είς άπειρον φερόμενα · ώσαύτως δε και πλατύτερον και στενότερον και βαρύτερον και κουφότερον και πάντα τὰ οὕτως λεγόμενα εἰς ἄπειρον οἰσθήσεται. τὰ δὲ ὡς τὸ ἴσον καὶ τὸ μένον καὶ τὸ ἡρμοσμένον λεγόμενα ούκ έχειν το μαλλον και το ήττον, τα δε έναντία τούτων έχειν. έστι γαρ μαλλον άνισον άνίσου καὶ κινούμενον κινουμένου καὶ άνάρμοστον άναρμόστου, ώστε αὐτῶν ἀμφοτέρων τῶν συζυγιῶν πάντα πλὴν τοῦ ἐνὸς στοιχείου τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ἦττον δέδεκται \*\*. ὥστε ἄστατον καὶ ἄμορφον καὶ ἄπειρον καὶ οὐκ ὂν τὸ τοιοῦτον λέγεσθαι κατά ἀπόφασιν τοῦ ὄντος. τῷ τοιούτω δὲ οὐ προσήκειν ούτε άρχῆς ούτε οὐσίας, άλλ' ἐν ἀκρισία τινὶ φέρεσθαι 5—

An interesting parallel to this passage of Hermodorus is found a parallel in in the Xth book Adv. Math. of Sextus Empiricus (= Against the phy-

Sextus

identification

with the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ίστορεῖ - communicates.

την όλην — ὑποτιθέμενος - "admitting that matter is something like the infinite and indeterminate".

<sup>3</sup> αὐτὴν — τῶν ἐπιδεχομένων - sc. εἶναι. "that it belongs to things admitting of a more and a less."

<sup>4</sup> ἔστι γὰρ μᾶλλον — "For it is possible to be greater and smaller in a higher degree".

<sup>&</sup>quot;to move in a certain indistinctness."

ἔστι γὰρ μᾶλλον editio Aldina. ἔστι ... μᾶλλον (with a lacuna of three letters) F.

δέδεκται R. Heinze. δεδεγμένον codd.

sicists II), 248-282. Here the same tripartition of being is mentioned as Pythagorean doctrine, but Ph. Merlan and P. Wilpert • rightly pointed out that the whole passage is of Platonic origin.

Sextus, Adv. math. X, 263-265:

# tripartition of being

Τῶν γὰρ ὅντων, φασί (sc. οἱ Πυθαγορικοί), τὰ μὲν κατὰ διαφορὰν ¹ νοεῖται, τὰ δὲ κατ' ἐναντίωσιν, τὰ δὲ πρός τι. κατὰ διαφορὰν μὲν οὖν εἶναι τὰ καθ' ἑαυτὰ καὶ κατ' ἰδίαν περιγραφὴν ² ὑποκείμενα, οἰον ἄνθρωπος, ἵππος, φυτόν, γῆ, ὕδωρ, ἀήρ, πῦρ ˙ τούτων γὰρ ἕκαστον ἀπολύτως θεωρεῖται καὶ οὐχ ὡς κατὰ τὴν πρὸς ἕτερον σχέσιν ˙ κατ' ἐναντίωσιν δὲ ὑπάρχειν ὅσα ἐξ ἐναντιώσεως ἑτέρου πρὸς ἕτερον θεωρεῖται, οἰον ἀγαθὸν καὶ κακόν, δίκαιον καὶ ἀδίκον, συμφέρον καὶ ἀσύμφερον, ὅσιον καὶ ἀνόσιον, εὐσεβὲς ἀσεβές, κινούμενον ἡρεμοῦν, τὰ ἄλλα ὅσα τούτοις ἐμφερῆ. Πρός τι δὲ τυγχάνειν τὰ κατὰ τὴν ὡς πρὸς ἕτερον σχέσιν νοούμενα, οἶον δεξιὸν ἀριστερόν, ἄνω κάτω, διπλάσιον ἡμισυ. —

The author determines the difference between the second group (τὰ κατ' ἐναντίωσιν) and the third (τὰ πρός τι) by two points:

# first point of difference

(266-268) ἐπὶ μὲν γὰρ τῶν ἐναντίων ἡ τοῦ ἑτέρου φθορὰ γένεσίς ἐστι τοῦ ἑτέρου, οἶον ἐπὶ ὑγιείας καὶ νόσου κινήσεώς τε καὶ ἠρεμίας · νόσου τε γὰρ γένεσις ἄρσίς ἐστιν ὑγιείας, ὑγιείας τε γένεσις ἄρσίς ἐστι νόσου, καὶ κινήσεως μὲν ὑπόστασις φθορὰ στάσεως, γένεσις δὲ στάσεως ἄρσις κινήσεως. — τὰ δὲ πρός τι συνύπαρξίν τε καὶ συναναίρεσιν ἀλλήλων περιεῖχεν · οὐδὲν γὰρ δεξιόν ἐστιν ἐὰν μὴ καὶ ἀριστερὸν ὑπάρχη, οὐδὲ διπλάσιον ἐὰν μὴ καὶ τὸ ἡμισυ προυποκέηται οὖ διπλάσιον ἐστίν.

#### second point

Πρός τούτοις ἐπὶ μὲν τῶν ἐναντίων ὡς ἐπίπαν οὐδὲν θεωρεῖται μέσον, καθάπερ εὐθέως ἐπὶ ὑγιείας καὶ νόσου, ζωῆς τε καὶ θανάτου, κινήσεώς τε καὶ μονῆς.
— ἐπὶ δὲ τῶν πρός τί πως ἐχόντων ἔστι τι μέσον · τοῦ γὰρ μείζονος, εἰ τύχοι,
καὶ τοῦ μικροτέρου τῶν πρός τί πως καθεστώτων μεταξύ γένοιτ' ἄν τὸ ἴσον,
ώσαὐτως δὲ καὶ τοῦ πλείονος καὶ ἥττονος τὸ ἱκανόν, ὀξέος τε καὶ βαρέος τὸ
σύμφωνον. —

<sup>1</sup> κατά διαφοράν - absolutely.

<sup>2</sup> κατ' ίδίαν περιγραφήν - in complete independence.

Ph. Merlan, Beiträge zur Geschichte des antiken Platonismus I, Zur Erklärung der dem Aristoteles zugeschriebenen Kategorienschrift, in Philologus 89 (1934), p. 35-53.
P. Wilpert, Neue Fragmente aus Περί τάγαθοῦ, in Hermes (1941), p. 225-250.
See also C. J. de Vogel, Problems concerning later Platonism, which has been cited supra.

Then he argues that above these three groups there must stand of necessity a certain genus:

(270) και δή τῶν μὲν καθ' αὐτὰ νοουμένων γένος ὑπεστήσαντο Πυθαγορικῶν παῖδες, ὡς ἐπαναβεβηκός, τὸ ἕν • -

(271) τῶν δὲ κατ' ἐναντίωσιν ἔλεξαν ἄρχειν, γένους τάξιν ἐπέχον, τὸ ἴσον καὶ τὸ ἄνισον. -

(273) τὰ μέντοι γε πρός τι ὑφέστηκε γένει τῆ τε ὑπεροχῆ καὶ τῆ ἐλλείψει.

These three genera finally are referred back to two ultimate principles:

(275) οὐχοῦν ἡ μὲν ἰσότης τῷ ἑνὶ ὑπάγεται, τὸ γὰρ ἐν πρώτως αὐτὸ ἑαυτῷ έστιν ἴσον, ή δὲ ἀνισότης ἐν ὑπεροχῆ τε καὶ ἐλλείψει βλέπεται. — ἀλλὰ καὶ principles ή ύπεροχή καὶ ή ἔλλειψις κατὰ τὸν τῆς ἀορίστου δυάδος λόγον τέτακται, ἐπειδήπερ ή πρώτη ύπεροχή και ή έλλειψις ἐν δυσίν ἐστι, τῷ τε ὑπερέχοντι και τῷ ύπερεχομένω.

(276) ἀνέκυψαν ἄρα ἀρχαὶ πάντων κατὰ τὸ ἀνωτάτω ή τε πρώτη μονὰς καὶ ἡ ἀόριστος δυάς. —

c. Cf. Ar., Phys. IV 2, 209 b11-17:

Aristotle's testimony on

the two

ultimate

διό καὶ Πλάτων τὴν ὕλην καὶ τὴν χώραν ταὐτό φησιν εἶναι ἐν τῷ Τιμαίῳ · the ágrapha τὸ γὰρ μεταληπτικὸν καὶ τὴν χώραν εν καὶ ταὐτόν. ἄλλον δε τρόπον ἐκεῖ τε λέγων τὸ μεταληπτικόν καὶ ἐν τοῖς λεγομένοις ἀγράφοις δόγμασιν, ὅμως τὸν τόπον καὶ τὴν χώραν τὸ αὐτὸ ἀπεφήνατο. λέγουσι μὲν γὰρ πάντες εἶναί τι τὸν τόπον, τί δ' ἐστίν, οὖτος μόνος ἐπεχείρησεν εἰπεῖν.

About this passage see Cherniss, Riddle p. 15 f., and my Problems concerning later Platonism.

# 372—Arist., De Anima I 2, 404 b16-21:

the εἴδη and the στοιχεία

τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ ὁ Πλάτων ἐν τῷ Τιμαίφ τὴν ψυχὴν ἐκ τῶν στοιχείων ποιεῖ 1. γινώσκεσθαι γὰρ τῷ ὁμοίῳ τὸ ὅμοιον, τὰ δὲ πράγματα ἐκ τῶν άρχῶν εἴναι. 'Ομοίως δὲ καὶ ἐν τοῖς περὶ φιλοσοφίας λεγομένοις ² διωρίσθη,

τὴν ψυχὴν ἐκ τῶν στοιχείων ποιεῖ - sc. out of the Indivisible and the Divisible, the ταὐτόν and ἔτερον. Cp. πέρας and ἄπειρον in the Phil.

ἐν τοῖς π. φιλ. λεγομένοις. By the same words in Phys. II 2, 194a<sup>86</sup> Ar. refers to his own dialogue Π. φιλ.; but according to most ancient commentators in this place Plato's lecture on the Good is meant a.

Cherniss argues, here also Ar.'s dialogue Π. φιλ. is referred to, the doctrine of line, plane and body as 2, 3 and 4 being not of Pl. but of Xenocr. (Riddle p. 14 f.; Ar.'s Crit. of Pl. I, App. IX, 567-570). This explanation, however, is perfectly impossible: Ar. here is speaking clearly of Platonic thoughts. Only at the end of the passage does he mention Xenocr.' theory of the soul as differing from the preceding theory.

αὐτὸ μὲν τὸ ζῷον ¹ ἐξ αὐτῆς τῆς τοῦ ἑνὸς ἰδέας καὶ τοῦ πρώτου μήκους ² καὶ πλάτους καὶ βάθους, τὰ δ' ἄλλα ὁμοιοτρόπως · ἔτι δὲ καὶ ἄλλως ³, νοῦν μὲν τὸ ἔν, ἐπιστήμην δὲ τὰ δύο · μοναχῶς γὰρ ἐφ' ἔν · τὸν δὲ τοῦ ἐπιπέδου ἀριθμὸν δόξαν, αἴσθησιν δὲ τὸν τοῦ στερεοῦ · οἱ μὲν γὰρ ἀριθμοὶ τὰ εἴδη αὐτὰ καὶ αἱ ἀρχαὶ ἐλέγοντο, εἰσὶ δ' ἐκ τῶν στοιχείων ⁴. Κρίνεται δὲ τὰ πράγματα τὰ μὲν νῷ, τὰ δ' ἐπιστήμη, τὰ δὲ δόξη, τὰ δ' αἰσθήσει · εἴδη δ' οἱ ἀριθμοὶ οῦτοι τῶν πραγμάτων.

# the testimony of Theophr.

**373**—Theophr., *Metaph*. 6 b<sup>11–14</sup> (Ross-Fobes):

Πλάτων μὲν οὖν ἐν τῷ ἀνάγειν εἰς τὰς ἀρχὰς δόξειεν ἂν ἄπτεσθαι τῶν ἄλλων εἰς τὰς ἰδέας ἀνάπτων, ταύτας δ' εἰς τοὺς ἀριθμούς, ἐκ δὲ τούτων εἰς τὰς ἀρχάς. —

It cannot be denied that according to this text the Numbers were a principle superior to the Ideas. Most modern critics share the opinion of Ross, who argues that Ar. says too explicitly that for Pl. the Ideas were Numbers: no doubt this means a simple identification. I think Robin is right in following the testimony of Theophr.

Cp. Plato, Soph. 249a (our nr. 315c) where life and motion, intelligence and soul is attributed to the παντελῶς ὄν.

 $^2$  τοῦ πρώτου μήκους etc. - Length, breadth, and depth are deduced from the ideal Numbers 2, 3 and 4; see Metaph.  $992a^{10}$  ff.,  $b^{13}$  ff.,  $1085a^7$  ff., and especially  $1090b^{21}$ : ποιοῦσι γὰρ (οἱ τὰς ἰδέας τιθέμενοι) τὰ μεγέθη ἐκ τῆς ὕλης καὶ ἀριθμοῦ, ἐκ μὲν τῆς δυάδος τὰ μήκη, ἐκ τριάδος δ' ἴσως τὰ ἐπίπεδα, ἐκ δὲ τῆς τετράδος τὰ στερεὰ ἢ καὶ ἐξ ἄλλων ἀριθμῶν.

Cp. 1036b<sup>18</sup>. So it was said ἐν τοῖς π. φιλ. λεγομένοις, that the kosmos noètos (αὐτὸ τὸ ζῷον) consists of, or is constituted from, the One itself and the elementary numbers 2, 3 and 4, which form together the ten; τὰ δ' ἄλλα ὁμοιοτρόπως, "and the sensible world in the same way" (the sensible world also depends on the elementary numbers).

It is impossible to attribute this doctrine to Ar.'s  $\pi$ . φιλ. Consequently it must have been later Platonism, and this place as well as *Phys.* IV 2 contains a reference to the ἄγραφα.

3 ἔτι δὲ καὶ ἄλλως - Them. supplies: τὸν αὐτὸν δὴ τούτον λόγον μετήεσαν: "And still in another way they applied this principle", sc. to the faculties of cognition of the soul. These also are reduced to numbers. Shorey calls this "fooleries of Xenocrates", which must not be attributed to Pl. a. Cherniss follows him.

<sup>4</sup> οἱ μὲν γὰρ ἀριθμοὶ — ἐκ τῶν στοιχείων - "For the numbers were called the Forms themselves and the principles (of things); but [they were not the last principles:] they are [themselves] constituted from the elements" (Sc. the One and the ἄπειρον οτ ἀόριστος δυάς).

<sup>1</sup> αὐτὸ τὸ ζῷον - not the visible universe, which is called a ζῷον by Pl. in Tim. 3ob; but the invisible, ideal World. So rightly Themistius 12, I H.: τὸ μὲν οῦν αὐτοζῷον, τουτέστι τὸν κόσμον τὸν νοητόν, ἐκ τῶν πρώτων ἐποίουν ἀρχῶν, τὰ δὲ ἐπὶ μέρους (sc. ζῷα) ἐκ τῶν ὑφειμένων · ὥσπερ γὰρ τὰ αἰσθητὰ ἔχει πρὸς ἄλληλα, οὕτω καὶ τὰς ἰδέας αὐτῶν πρὸς ἀλλήλας ἔχειν.

Amer. Journ. of Philol. XXII 152.

**PLATO** 281

Pl. himself points in this direction by his hierarchical conception of being, and so does Ar., in saying that the Ideas are as numerous as there are kinds and qualities, whereas the ideal Numbers are limited to ten a.

Cp. Pl., Phil. 64b (our nr. 348, at the end) and the explanation of L. Robin,

cited under the same nr.

#### 10-THE LAWS

**374**—Some preliminary remarks.

Pl., Leg. II 664 b-c:

ΑΘ. Τὸ μετὰ τοῦτο τοίνυν ἐμὸν ἂν εἴη λέγειν. Φημὶ γὰρ ἄπαντας δεῖν ἐπάδειν τρεῖς ὄντας τοὺς χοροὺς 1 ἔτι νέαις οὔσαις ταῖς ψυχαῖς καὶ ἀπαλαῖς τῶν παίδων, τά τε ἄλλα καλὰ λέγοντας πάντα ὅσα διεληλύθαμέν τε καὶ ἔτι διέλθοιμεν ἄν, τὸ δὲ κεφάλαιον αὐτῶν τοῦτο ἔστω · τὸν αὐτὸν ἥδιστόν τε καὶ άριστον ύπὸ θεῶν βίον λέγεσθαι φάσκοντες 2, ἀληθέστατα ἐροῦμεν ἄμα, καὶ 664c μαλλον πείσομεν οθς δει πείθειν ή έαν άλλως πως φθεγγώμεθα λέγοντες.

According to divine

iudement, the best life is

also the

happiest.

ΚΛ. Συγγωρητέον & λέγεις.

b. Leg. IV 716 c:

ό δη θεός ημίν πάντων χρημάτων μέτρον αν είη μάλιστα, καὶ πολύ μᾶλλον ή πού τις, ώς φασιν, άνθρωπος.

God the measure of all things

### Ib. 717 a-d:

Πρῶτον μέν, φαμέν, τιμάς τὰς μετ' 'Ολυμπίους τε καὶ τούς τὴν πόλιν έγοντας θεούς τοῖς γθονίοις ἄν τις θεοῖς ἄρτια καὶ δεύτερα καὶ ἀριστερὰ νέμων demons and όρθότατα τοῦ τῆς εὐσεβείας σκοποῦ τυγγάνοι, τὰ δὲ τούτων ἄνωθεν [τὰ περιττὰ] καὶ ἀντίφωνα, τοῖς ἔμπροσθεν ῥηθεῖσιν νυνδή. μετὰ θεούς δὲ τούσδε καὶ τοῖς δαίμοσιν ὅ γε ἔμφρων ὀργιάζοιτ' ἄν, ἥρωσιν δὲ μετὰ τούτους. ἐπακολουθοῖ δ' αὐτοῖς ἱδρύματα ἴδια πατρώων θεῶν κατὰ νόμον ὀργιαζόμενα, γονέων δὲ μετά ταῦτα τιμαὶ ζώντων : ὡς θέμις ὀφείλοντα ἀποτίνειν τὰ πρῶτά τε καὶ μέγιστα ὀφειλήματα, χρεῶν πάντων πρεσβύτατα, νομίζειν δέ, ἃ κέκτηται καὶ έχει, πάντα είναι τῶν γεννησάντων καὶ θρεψαμένων πρὸς τὸ παρέχειν αὐτὰ

honour to the Gods, heroes

717b

honour to parents

τρεῖς — χορούς - sc. children, young men and old men.
 φάσκοντες - "that the best life is said by the Gods to be also the most happy." I.e. that according to divine judgment virtue and happiness are no separate things.

a C. I. de Vogel, Een groot probleem uit de antieke wijsb., Utrecht 1947,p. 11-14, La dernière phase du platonisme in Studia Vollgraff, Amsterdam 1948, p. 165-178, and Problems concerning later Plat., in Mnem. 1949.

ις σερόντως. γώ τιομυθ ιωθοϊσκιδώ νωζώξοδ ϊεύ ομπακιστα πατλιστας μοιγοκοωνς πλασι τον θυμόν, έάντ' έν λόγοις έάντ' έν έργοις δρωσιν το τοιούτον, συγγι--μιποπά ίνα ϊσδ νισκίστις άγγελος — θυμουμένοις τε οὖο ὑπείκειν δεί καί άποπιμκαι πτηνών λόγων βαρυτάτη ζημία — πάσι γάρ έπίσκοπος τοῖς περί τὰ τοιαύτα και έσχηκέναι χρή πρός αύτου γονέας εύφημίαν διαφερόντως, διότι κούφων σταλαιοίς έν τῷ γήρα σφόδρα κεχρημένοις. παρά δε πάντα τον βίον έχειν τε άς ετινοδιδοπό, ερισθεισνας τισές έπι νέοις δανεισθείσας, άποδιδοντα έχει σο του σωματος, τρίτα τα της ψυχης, άποτίνοντα δανείσματα έπιμελείας τε είς ύπηρεσίαν έκείνοις κατά δύναμιν πάσαν, άρχόμενον άπό της ούσίας, δεύτερα

should have a evely law

preamble

## 375—a. Leg. IV 723 c-d; e:

καιν, άλλ, ου χρηστέον απασιν — αύτω θε τῷτ τὸς τὰς τος τος χος γος χος και τος και το άσματος ούδε λόγου παντός δεϊ τό τοιούτον δρών — καίτοι πέφυκέν γε είναι εί δμοίως προοιμιάζεσθαι προστάττοιμεν, ούκ άν δρθώς λέγοιμεν. ούδέ γάρ αζια πλημονεύεσθαι — τό μέντοι μεγάλων πέρι λεγομένων νόμων καί σμικρών το μετά τούτο έστιν βηθησόμενον, ούδ' όλίγον διαφέρον ή σαφώς ή μη σαφώς νόσκιμο φάγ νο — ριοτοάκέ νοιμίοοσπ ρόκυφεπ ότ υογόλ ύστ ρότναπ ιανέθιτοσπ γιας γε νομοις έστιν προοίμια και ότι πάσης άρχομενον νομοθεσίας χρή  $A\Theta.$  Kalög mèn toluun, & Kheinla, doneïg moi tó ye tosovton légein, óti

ΚΛ. `Αληθέστατα δοκεῖς μοι λέγειν. άλλά δη μηκέτ', & ξένε, διατριβήν νομοθέτη το τοιούτον έκαστοτε έπιτρεπτέον.

ικανώς εἰρῆσθαι δοκή, μετά δὲ τοῦτο ήδη τους νόμους αὐτους διέξει λέγων. νοιμίοορπ ότ νῶπ 100 νιὰ φεπιρχέμ ,νιεγέλ ισθεμώριες τός τός νός το προοίμιον και τα μεν περί θεῶν τιμῆς προγόνων τε θεραπείας, και τα νυνβ πλείω τῆς μελλήσεως ποιώμεθα, ἐπί δὲ τὸν λόγον ἐπανέλθωμεν. —

νωλίφ νώτ έχαι ευονή τε νώθ ίσεπ το μένον σεπού είν τις τούοκΑ΄.ΘΑ

Leg. V 726-734 e: The prooimi-

γενόμενος άνθρωπος πᾶς ήγεϊται πάντα ίκανός είναι γιγνώσκειν, και τιμᾶν άπεργαζόμενος, τιμᾶν μέν δοκεϊ, δρῷ δὲ τοῦτο οὐδαμῶς. αὐτίκα παῖς εὐθὺς νήτην αυξειν ή τισιν ύπείζεσιν, μηθέν βελτίω δε έκ χείρονος αυτήν άγαθόν που τιμή, τών δε κακών ούδεν τίμιον, ο δ' ήγούμενος ή τισι λόγοις ή κεγεροίται. τιμά δ' ώς έπος είπεϊν ήμων ούδελς όρθως, δοκεί δέ · θεΐον γάρ - δεσπότας και τούς τούτοις έπομένους τιμαχ δεϊν λέγων δευτέραν, όρθῶς παραάει προτιμητέον των δουλευόντων. ούτω βή τήν αύτου ψυχήν μετά θεούς όντας άμείνω δεσπόζοντα, τα δε ήττω και χείρω δοϋλα · τῶν οὖν αὐτοῦ τα δεσπόζοντα ουτ his ονη οίκειδτατον όν. τα δ' αύτου διττά πάντ' έστι πάσιν. τα μέν ούν κρείττω καί -uoq pinode gods a mam προπατόρων · πάντων γάρ των αύτού» κτημάτων μετά θεούς ψυχή θειότατον,

2ZZ9

Inos

Mext to the

μεγίστην ούδείς ώς έπος είπεϊν λογίζεται, έστιν δ' ή μεγίστη το όμοιουσθαι κακοσχημονέστατα διατιθείς. την γάρ λεγομένην δίκην της κακουργίας την d inn κυστοιμιτώ νδ νοτατοιεθ νήχυψ ροπωρθνώ ρώπ νισώπ ριοτύοτ νέ νεδίο κύο άπέχεσθαι μή έθέλη πάση μηχανή, τα δε έπιτηδεύειν σύμπασαν κατά δύναμιν, είναι και κακά διαριθμούμενος τάττη και τούναντίον άγαθά καλ καλά, τῶν μέν άρετης ούκ άντάξιος. ώς δε είπεζν συλλήβδην, δς άπερ άν νομοθέτης αίσχρά cious thing καγόν άποδίδοται σμικρού χρυσίου · πᾶς γάρ δ τ' ἐπὶ γῆς καὶ ὑπό γῆς χρυσός γίτιε the την κάτου ψυχήν — παντός μέν ούν λείπει — τό γάρ αύτης τίμιον άμα καί έρῷ κτᾶσθαι μή καλῶς, ἢ μή δυσχερῶς φέρη κτώμενος, δώροις ἄρα τιμῷ τότε 7282 άγνοεϊ ώς θαυμαστού τούτου κτήματος άμελεϊ. ούθέ γε όπόταν χρήματά τις ούδεν γάρ γηγενές 'Ολυμπίων έντιμότερον, άλλ' ό περί ψυχής άλλως δοξάζων Θ άτιμία. ψυχής γάρ σώμα έντιμότερον ούτος ό λόγος φησίν είναι, ψευδόμενος. σοτιμά τις κάλλος, τούτ' έστιν ούχ έτερον ή ή της ψυχης όντως καί πάντως άγαθων ήμεν τα περί τούς θεούς τούς έκει. ούδε μην πρό άρετης όπόταν αύ τα καί ελέγχων ός ούχ οίδεν ούδε τάναντία πέφυκεν μέγιστα είναι πάντων πάντα κακά ήγουμένης τῆς ψυχῆς εἶναι, ὑπείκει καὶ οὐκ ἀντιτείνει διδάσκων άγαθόν είναι, τιμά, άτιμάζει δ' αύτήν και τότε · τά γάρ èν "Αιδου πράγματα δ εωννώτ το τοιαύτα σύμπαντα. ούδ όπόταν ήγήται το ζήν πάντως Δ νήτην φρι καρτερών άλλά ύπείκη, τότε ου τιμά ύπείκων · άτιμον γάρ αὐτήν αξ τάναντία τους έπαινουμένους πόνους και φόβους και άλγηδόνας και λύπας τιμά, άτιμάζει δε κακών και μεταμελείας έμπιμπλάς αὐτήν. ούδέ γε όπόταν γοναϊς παρά λόγον του νομοθέτου και έπαινον χαρίζηται, τότε ούδαμως ψυχήν, ὡς βή βοκεϊ, ὁ βὲ πολλοῦ βεῖ δρᾶν τοῦτο · βλάπτει γάρ. οὐδό δπόταν · c καί μεγίστων, άλλά άλλους, έαυτόν δέ άει άναίτιον έξαιρή, τιμών την αύτοϋ νώχαν νωτοίελη νώτ ίακ ιατίτης νοιτία νότυας ήμι νωτλιηταμά ετοτοάκε δεΐ δέ, ὡς φαμεν, μετά γε θεούς δευτέραν. ούδέ γε ὅταν ἄνθρωπος τῶν αύτοῦ άν έθελη, τό δε νϋν λεγόμενόν έστιν ώς δρών ταϋτα βλάπτει καί οὐ τιμά· ο τος νιετικών την αύτου ψυχήν, και προθυμούμενος έπιτρέπει πράττειν ότι 283 OLAIG

κακόν, ίχνευσαι δε και έλεϊν τό πάντων άριστον, και έλόντα αυ κοινη συνοικεϊν b ότ νέμ νϊσγυφ ότ ρία νοφατσάυφύα νιτοά κύο αμγίτκ φιτώφθυά νὖο εγγχυ $\Psi$ 

είπεϊν, τοῖς μεν άμείνοσιν Επεσθαι, τὰ δε χείρονα, γενέσθαι δε βελτίω δυνατά, ό δε, ίνα έτεροι πολλοί σώζωνται, άπολλύμενος. τιμή δ' έστίν ήμϊν, ώς τὸ όλον άκόλουθος πάθη, ής δ τε τυχών και μή τυγχάνων άθλιος, ό μέν ούκ ίατρευόμενος, μέν ούκ έστιν — καλόν γάρ τό γε δίκαιον καί ή δίκη — τιμωρία δέ, άδικίας πεφύκασιν άλλήλους οί τοιούτοι ποιεϊν και λέγειν. τούτο ούν βή τό πάθος δίκη c ουνουσίας της τουστεφυκότα δέ τους τοιούτοις άνάγκη ποιείν και πάσχειν δ και λόγους και άποσχίζεσθαι, τοῖς δὲ προσκολλᾶσθαι διώκοντα κατά τὰς τοῖς οὖσιν κακοῖς ἀνδράσιν, όμοιοὑμενον δε τοὺς μεν ἀγαθοὺς φεύγειν ἄνδρας

. νίσκετοπό αποιφά ρώ όποια έποστ

on earth most pre-

of the body after the honour of the soul

the honour τον επίλοιπον βίον · διὸ δεύτερον ετάχθη τιμή, τὸ δὲ τρίτον — πᾶς ᾶν τοῦτό of the body
comes next γε νοήσειεν — τὴν τοῦ σώματος εἶναί κατὰ φύσιν τιμήν · τὰς δ' αὖ τιμὰς δεῖ σκοπεῖν, καὶ τούτων τίνες ἀληθεῖς καὶ ὅσαι κίβδηλοι, τοῦτο δὲ νομοθέτου. μηνύειν δή μοι φαίνεται τάσδε καὶ τοιάσδε τινὰς αὐτὰς εἶναι, τίμιον εἶναι σῷμα ού τὸ καλὸν οὐδὲ ἰσχυρὸν οὐδὲ τάχος ἔγον οὐδὲ μέγα, οὐδέ γε τὸ ὑγιεινόν —

e καίτοι πολλοῖς ἄν τοῦτό γε δοκοῖ — καὶ μὴν οὐδὲ τὰ τούτων γ' ἐναντία, τὰ δ' έν τῷ μέσω ἀπάσης ταύτης τῆς ἔξεως ἐφαπτόμενα σωφρονέστατα ἄμα τε άσφαλέστατα είναι μακρώ · τὰ μὲν γὰρ γαύνους τὰς ψυγὰς καὶ θρασείας ποιεῖ, τὰ δὲ ταπεινάς τε καὶ ἀνελευθέρους. ὡς δ' αὕτως ἡ τῶν χρημάτων καὶ κτημάτων κτῆσις, καὶ τιμήσεως κατὰ τὸν αὐτὸν ῥυθμὸν ἔχει τὰ μὲν ὑπέρογκα γὰρ

729α έκάστων τούτων έγθρας καὶ στάσεις ἀπεργάζεται ταῖς πόλεσιν καὶ ἰδία, τὰ δ' ελλείποντα δουλείας ώς τὸ πολύ. μὴ δή τις φιλογρημονείτω παίδων γ' ένεκα. ίνα ότι πλουσιωτάτους καταλίπη · ούτε γὰρ ἐκείνοις ούτε αὖ τῆ πόλει ἄμεινον. ή γαρ τῶν νέων ἀκολάκευτος οὐσία, τῶν δ' ἀναγκαίων μὴ ἐνδεής, αὕτη πασῶν

education

μουσικωτάτη τε καὶ ἀρίστη · συμφωνοῦσα γὰρ ἡμῖν καὶ συναρμόττουσα εἰς b ἄπαντα ἄλυπον τὸν βίον ἀπεργάζεται. παισὶν δὲ αἰδῶ χρὴ πολλήν, οὐ χρυσὸν principles of καταλείπειν. οἰόμεθα δὲ ἐπιπλήττοντες τοῖς νέοις ἀναισχυντοῦσιν τοῦτο καταλείψειν τὸ δ' ἔστιν οὐκ ἐκ τοῦ νῦν παρακελεύματος τοῖς νέοις γιγνόμενον, δ παρακελεύονται λέγοντες ώς δεῖ πάντα αἰσχύνεσθαι τὸν νέον. ὁ δὲ ἔμφρων νομοθέτης τοῖς πρεσβυτέροις ἄν μᾶλλον παραχελεύοιτο αἰσχύνεσθαι τοὺς νέους, καὶ πάντων μάλιστα εὐλαβεῖσθαι μή ποτέ τις αὐτὸν ἴδη τῶν νέων ἢ καὶ ἐπαc κούση δρῶντα ἡ λέγοντά τι τῶν αἰσχρῶν, ὡς ὅπου ἀναισχυντοῦσι γέροντες, ανάγκη και νέους ἐνταῦθα εἶναι ἀναιδεστάτους παιδεία γὰρ νέων διαφέρουσά

έστιν άμα καὶ αὐτῶν οὐ τὸ νουθετεῖν, ἀλλ' ἄπερ ἂν ἄλλον νουθετῶν εἴποι τις, φαίνεσθαι ταῦτα αὐτὸν δρῶντα διὰ βίου. συγγένειαν δὲ καὶ ὁμογνίων θεῶν . κοινωνίαν πᾶσαν ταὐτοῦ φύσιν αἵματος ἔχουσαν τιμῶν τις καὶ σεβόμενος, εύνους αν γενεθλίους θεούς εἰς παίδων αύτοῦ σποραν ἴσχοι κατὰ λόγον. καὶ d μην τό γε φίλων καὶ έταίρων πρὸς τὰς ἐν βίω ὁμιλίας εὐμενεῖς ἄν τις κτῷτο,

μείζους μεν καὶ σεμνοτέρας τὰς ἐκείνων ὑπηρεσίας εἰς αὐτὸν ἡγούμενος ἡ 'κεῖνοι, ἐλάττους δ' αὖ τὰς αὑτοῦ διανοούμενος εἰς τοὺς φίλους χάριτας αὐτῶν τῶν φίλων τε καὶ ἐταίρων. εἰς μὴν πόλιν καὶ πολίτας μακρῷ ἄριστος ὅστις πρό τοῦ 'Ολυμπίασιν καὶ ἀπάντων ἀγώνων πολεμικῶν τε καὶ εἰρηνικῶν νικᾶν e δέξαιτ' αν δόξη ύπηρεσίας των οίκοι νόμων, ως ύπηρετηκώς πάντων κάλλιστ'

respect to ἀνθρώπων αὐτοῖς ἐν τῷ βίω. πρὸς δ' αὖ τοὺς ξένους διανοητέον ὡς ἀγιώτατα strangers συμβόλαια όντα · σχεδόν γὰρ πάντ' ἐστὶ τὰ τῶν ξένων καὶ εἰς τοὺς ξένους άμαρτήματα παρά τὰ τῶν πολιτῶν εἰς θεὸν ἀνηρτημένα τιμωρὸν μᾶλλον. έρημος γαρ ων ο ξένος εταίρων τε και συγγενων ελεεινότερος ανθρώποις και θεοῖς ὁ δυνάμενος οὖν τιμωρεῖν μᾶλλον βοηθεῖ προθυμότερον, δύναται δὲ

730α διαφερόντως ὁ ξένιος ἐκάστων δαίμων καὶ θεὸς τῷ ξενίῳ συνεπόμενοι Διί.

**PLATO** 285

πολλής οὖν εὐλαβείας, ῷ καὶ σμικρὸν προμηθείας ἔνι, μηδὲν ἀμάρτημα περὶ ξένους άμαρτόντα εν τῷ βίω πρὸς τὸ τέλος αὐτοῦ πορευθῆναι. ξενικῶν δ' αὖ καὶ ἐπιγωρίων ἀμαρτημάτων τὸ περὶ τοὺς ἰκέτας μέγιστον γίγνεται ἀμάρτημα and suppliέκάστοις μεθ' οὖ γὰρ ίκετεύσας μάρτυρος ὁ ίκέτης θεοῦ ἔτυχεν ὁμολογιῶν, φύλαξ διαφέρων οὖτος τοῦ παθόντος γίγνεται, ώστ' οὐκ ἄν ποτε ἀτιμώρητος πάθοι ό τυγών ὧν ἔπαθε.

Τὰ μὲν οὖν περὶ γονέας τε καὶ ἑαυτὸν καὶ τὰ ἑαυτοῦ, περὶ πόλιν τε καὶ b φίλους καὶ συγγένειαν, ξενικά τε καὶ ἐπιγώρια, διεληλύθαμεν σγεδὸν ὁμιλήματα, τὸ δὲ ποῖός τις ὢν αὐτὸς ἄν κάλλιστα διαγάγοι τὸν βίον, ἐπόμενον τούτω διεξελθεῖν . ὅσα μὴ νόμος, ἀλλ' ἔπαινος παιδεύων καὶ ψόγος ἐκάστους εὐηνίους μαλλον καὶ εὐμενεῖς τοῖς τεθήσεσθαι μέλλουσιν νόμοις ἀπεργάζεται, ταῦτ' μαλλον και ευμενεις τοις τευησεουαι μελλοσουν νομους αποκτιστών, έστιν μετά τοῦτο ἡμῖν ἡητέον. ἀλήθεια δὴ πάντων μὲν ἀγαθῶν θεοῖς ἡγεῖται, truth the beginning of πάντων δὲ ἀνθρώποις · ἦς ὁ γενήσεσθαι μέλλων μακάριός τε καὶ εὐδαίμων ἐξ all good άρχης εύθυς μέτοχος είη, ίνα ώς πλεϊστον χρόνον άληθης ών διαβιοῖ. πιστός γάρ ό δὲ ἄπιστος ῷ φίλον ψεῦδος ἑχούσιον, ὅτω δὲ ἀχούσιον, ἄνους. ὧν οὐδέτερον ζηλωτόν, ἄφιλος γὰρ δὴ πᾶς ὅ γε ἄπιστος καὶ ἀμαθής, γρόνου δὲ προϊόντος γνωσθείς, εἰς τὸ χαλεπὸν Υῆρας ἐρημίαν αὐτῷ πᾶσαν κατεσκευάσατο ἐπὶ τέλει τοῦ βίου, ώστε ζώντων καὶ μὴ έταίρων καὶ παίδων σγεδὸν όμοίως όρφανὸν d του βίου, ωστε ζωντων και μη εταιρων και παιοω. οχουστοριστών βίου. τίμιος μεν δή καὶ ὁ μηδεν ἀδικῶν, ὁ δὲ μηδ' ἐπιτρέπων justice is to be honoured τοῖς ἀδικοῦσιν ἀδικεῖν πλέον ἡ διπλασίας τιμῆς ἄξιος ἐκείνου · ὁ μὲν γὰρ and vindiένος, ο δὲ πολλῶν ἀντάξιος ἐτέρων, μηνύων τὴν τῶν ἄλλων τοῖς ἄρχουσιν άδικίαν. ὁ δὲ καὶ συγκολάζων εἰς δύναμιν τοῖς ἄργουσιν, ὁ μέγας ἀνὴρ ἐν πόλει καὶ τέλειος, οὖτος ἀναγορευέσθω νικηφόρος ἀρετῆ · τὸν αὐτὸν δὴ τοῦτον έπαινον καὶ περὶ σωφροσύνης χρη λέγειν καὶ περὶ φρονήσεως, καὶ ὅσα ἄλλα άγαθά τις κέκτηται δυνατά μή μόνον αὐτὸν ἔγειν, ἀλλὰ καὶ ἄλλοις μεταδιδόναι: καὶ τὸν μὲν μεταδιδόντα ὡς ἀκρότατον χρὴ τιμᾶν, τὸν δ' αι μὴ δυνάμενον, έθέλοντα δέ, ἐᾶν δεύτερον, τὸν δὲ φθονοῦντα καὶ ἐκόντα μηδενὶ κοινωνὸν διὰ φιλίας γιγνόμενον άγαθῶν τινων αὐτὸν μὲν ψέγειν, τὸ δὲ κτῆμα μηδὲν μᾶλλον 73Ια διά τὸν κεκτημένον ἀτιμάζειν, ἀλλά κτᾶσθαι κατά δύναμιν. φιλονικείτω δὲ ήμιν πᾶς πρὸς ἀρετὴν ἀφθόνως. ὁ μὲν γὰρ τοιοῦτος τὰς πόλεις αὔξει, ἁμιλλώμενος μεν αὐτός, τοὺς ἄλλους δὲ οὐ κολούων διαβολαῖς ΄ ὁ δὲ φθονερός, τῆ τῶν άλλων διαβολή δεῖν οἰόμενος ὑπερέχειν, αὐτός τε ἦττον συντείνει πρὸς ἀρετὴν την άληθη, τούς τε άνθαμιλλωμένους είς άθυμίαν καθίστησι τῷ άδίκως ψέγεσθαι, καὶ διὰ ταῦτα ἀγύμναστον τὴν πόλιν ὅλην εἰς ἄμιλλαν ἀρετῆς ποιῶν, σμικροτέραν αὐτὴν πρὸς εὐδοξίαν τὸ ἑαυτοῦ μέρος ἀπεργάζεται. θυμοειδῆ μέν δή χρή πάντα ἄνδρα εἶναι, πρᾶον δὲ ὡς ὅτι μάλιστα. τὰ γὰρ τῶν ἄλλων χαλεπά καὶ δυσίατα ἢ καὶ τὸ παράπαν ἀνίατα ἀδικήματα οὐκ ἔστιν ἄλλως ἐκφυγεῖν ἢ μαγόμενον καὶ ἀμυνόμενον νικῶντα καὶ τῷ μηδὲν ἀνιέναι κολάζοντα, τοῦτο δὲ ἄνευ θυμοῦ γενναίου ψυχὴ πᾶσα ἀδύνατος δρᾶν. τὰ δ' αὖ τῶν ὅσοι ἀδι- c

are always being not willingly so

the unjust κοῦσιν μέν, ἰατὰ δέ, γιγνώσκειν χρὴ πρῶτον μὲν ὅτι πᾶς ὁ ἄδικος οὐχ ἑκὼν to be pitied, ἄδικος τῶν γὰρ μεγίστων κακῶν οὐδεὶς οὐδαμοῦ οὐδὲν ἑκὼν κεκτῆτο ἄν ποτε, πολύ δὲ ήκιστα ἐν τοῖς τῶν ἑαυτοῦ τιμιωτάτοις. ψυχή δ', ὡς εἴπομεν, ἀληθεία γέ ἐστιν πᾶσιν τιμιώτατον : ἐν οὖν τῷ τιμιωτάτῳ τὸ μέγιστον κακὸν οὐδεὶς έκων μή ποτε λάβη και ζῆ διὰ βίου κεκτημένος αὐτό. ἀλλὰ ἐλεεινὸς μὲν πάντως

d ő γε άδικος ὁ τὰ κακὰ ἔχων, ἐλεεῖν δὲ τὸν μὲν ἰάσιμα ἔχοντα ἐγχωρεῖ καὶ ἀνείργοντα τὸν θυμὸν πραύνειν καὶ μὴ ἀκραχολοῦντα γυναικείως πικραινόμενον διατελεῖν, τῷ δ' ἀκράτως καὶ ἀπαραμυθήτως πλημμελεῖ καὶ κακῷ ἐφιέναι δεῖ τὴν ὀργήν · διὸ δὴ θυμοειδῆ πρέπειν καὶ πρᾶόν φαμεν ἑκάστοτε εἶναι δεῖν τὸν ἀγαθόν.

selfishness the greatest of evils

Πάντων δὲ μέγιστον κακῶν ἀνθρώποις τοῖς πολλοῖς ἔμφυτον ἐν ταῖς ψυχαῖς έστιν, οδ πᾶς αύτῷ συγγνώμην ἔχων ἀποφυγὴν οὐδεμίαν μηχανᾶται · τοῦτο δ' e ἔστιν δ λέγουσιν ώς φίλος αύτῷ πᾶς ἄνθρωπος φύσει τέ ἐστιν καὶ ὀρθῶς ἔχει τὸ δεῖν εἶναι τοιοῦτον. τὸ δὲ ἀληθεία γε πάντων ἁμαρτημάτων διὰ τὴν σφόδρα έαυτοῦ φιλίαν αἴτιον έκάστω γίγνεται έκάστοτε. τυφλοῦται γὰρ περὶ τὸ φιλούμενον ό φιλῶν, ώστε τὰ δίκαια καὶ τὰ ἀγαθὰ καὶ τὰ καλὰ κακῶς κρίνει, τὸ

732α αύτοῦ πρὸ τοῦ ἀληθοῦς ἀεὶ τιμᾶν ἡγούμενος · οὔτε γὰρ ἑαυτὸν οὔτε τὰ ἑαυτοῦ χρη τόν γε μέγαν άνδρα ἐσόμενον στέργειν, άλλὰ τὰ δίκαια, ἐάντε παρ' αὐτῷ ἐάντε παρ' ἄλλω μᾶλλον πραττόμενα τυγχάνη. ἐκ ταὐτοῦ δὲ ἁμαρτήματος τούτου και τὸ τὴν ἀμαθίαν τὴν παρ' αὐτῷ δοκεῖν σοφίαν εἶναι γέγονε πᾶσιν · ὅθεν οὐκ είδότες ώς έπος είπεῖν οὐδέν, οἰόμεθα τὰ πάντα εἰδέναι, οὐκ ἐπιτρέποντες δὲ άλλοις ἃ μὴ ἐπιστάμεθα πράττειν, ἀναγκαζόμεθα ἁμαρτάνειν αὐτοὶ πράττοντες.

διὸ πάντα άνθρωπον χρὴ φεύγειν τὸ σφόδρα φιλεῖν αύτόν, τὸν δ' ἑαυτοῦ βελτίω διώκειν ἀεί, μηδεμίαν αἰσχύνην ἐπὶ τῷ τοιούτῳ πρόσθεν ποιούμενον.

necessity of self-command

"A δὲ σμικρότερα μὲν τούτων καὶ λεγόμενα πολλάκις ἐστίν, χρήσιμα δὲ τούτων ούχ ήττον, χρή λέγειν έαυτὸν ἀναμιμνήσκοντα . ὥσπερ γάρ τινος άπορρέοντος ἀεὶ δεῖ τοὐναντίον ἐπιρρεῖν, ἀνάμνησις δ' ἐστίν ἐπιρροή φρονήσεως ἀπολειπούσης. διὸ δὴ γελώτων τε εἴργεσθαι χρὴ τῶν ἐξαισίων καὶ δακρύων, παραγγέλλειν δὲ παντὶ πάντ' ἄνδρα, καὶ ὅλην περιχάρειαν πᾶσαν

in God

άποκρυπτόμενον καὶ περιωδυνίαν εὐσχημονεῖν πειρᾶσθαι, κατά τε εὐπραγίας ίσταμένου τοῦ δαίμονος ἑκάστου, καὶ κατὰ τύχας οἶον πρὸς ὑψηλὰ καὶ ἀνάντη confidence δαιμόνων ανθισταμένων τισίν πράξεσιν, έλπίζειν δ' άεὶ τοῖς γε άγαθοῖσι τὸν θεόν & δωρεῖται πόνων μὲν ἐπιπιπτόντων ἀντὶ μειζόνων ἐλάττους ποιήσειν τῶν τ' αὖ νῦν παρόντων ἐπὶ τὸ βέλτιον μεταβολάς, περὶ δὲ τὰ ἀγαθὰ τὰ ἐναντία τούτων ἀεὶ πάντ' αὐτοῖς παραγενήσεσθαι μετ' ἀγαθῆς τύχης. ταύταις δη ταῖς έλπίσιν έκαστον χρή ζῆν καὶ ταῖς ὑπομνήσεσι πάντων τῶν τοιούτων, μηδὲν φειδόμενον, άλλ' άεὶ κατά τε παιδιάς καὶ σπουδάς ἀναμιμνήσκοντα ἕτερόν τε καὶ ἑαυτὸν σαφῶς.

Νῦν οὖν δὴ περὶ μὲν ἐπιτηδευμάτων, οἶα χρὴ ἐπιτηδεύειν, καὶ περὶ αὐτοῦ

PLATO 287

έκάστου, ποϊόν τινα χρεών είναι, λέλεκται σχεδόν όσα θεϊά έστι, τὰ δὲ ἀνθρώπινα νῦν ἡμῖν οὐκ εἴρηται, δεῖ δέ · ἀνθρώποις γὰρ διαλεγόμεθα ἀλλ' οὐ θεοῖς. έστιν δή φύσει άνθρώπειον μάλιστα ήδοναὶ καὶ λῦπαι καὶ ἐπιθυμίαι, ἐξ ὧν ανάγκη τὸ θνητὸν πᾶν ζῷον ἀτεχνῶς οἶον ἐξηρτῆσθαί τε καὶ ἐκκρεμάμενον είναι σπουδαϊς ταϊς μεγίσταις · δεϊ δή τὸν κάλλιστον βίον ἐπαινεῖν, μή μόνον there must ότι τῷ σγήματι κρατεῖ πρὸς εὐδοξίαν, ἀλλὰ καὶ ὡς, ἄν τις ἐθέλη γεύεσθαι καὶ μή νέος ὢν φυγάς ἀπ' αὐτοῦ γένηται, κρατεῖ καὶ τούτω ὁ πάντες ζητοῦμεν, τῷ χαίρειν πλείω, ἐλάττω δὲ λυπεῖσθαι παρὰ τὸν βίον ἄπαντα. ὡς δὲ ἔσται τοῦτο σαφές, ἂν γεύηταί τις ὀρθῶς, ἐτοίμως καὶ σφόδρα φανήσεται. ἡ δὲ ὀρθότης τίς; τοῦτο ήδη παρά τοῦ λόγου χρη λαμβάνοντα σκοπεῖν : εἴτε οὕτως ἡμῖν κατά φύσιν πέφυκεν εἴτε ἄλλως παρά φύσιν, βίον χρὴ παρά βίον ἡδίω καὶ λυπηρότερον ώδε σκοπεῖν. ήδονὴν βουλόμεθα ἡμῖν εἶναι, λύπην δὲ οὔθ' αἰρούμεθα ούτε βουλόμεθα, τὸ δὲ μηδέτερον ἀντὶ μὲν ἡδονῆς οὐ βουλόμεθα, λύπης δὲ ἀλλάττεσθαι βουλόμεθα · λύπην δ' ἐλάττω μετὰ μείζονος ἡδονῆς βουλόμεθα, ήδονην δ' ελάττω μετὰ μείζονος λύπης οὐ βουλόμεθα, ἴσα δὲ ἀντὶ ἴσων ἑκάτερα τούτων ούχ ώς βουλόμεθα έχοιμεν αν διασαφείν. ταῦτα δὲ πάντα ἐστὶν πλήθει και μεγέθει και σφοδρότησιν ισότησιν τε, και όσα έναντία έστιν πᾶσι τοῖς τοιούτοις πρός βούλησιν, διαφέροντά τε καὶ μηδέν διαφέροντα πρός αἴρεσιν έκαστων. ούτω δή τούτων έξ ανάγκης διακεκοσμημένων, έν ῷ μὲν βίφ ἔνεστι C πολλά έκάτερα καὶ μεγάλα καὶ σφοδρά, ὑπερβάλλει δὲ τὰ τῶν ἡδονῶν, βουλόμεθα, ἐν ῷ δὲ τὰ ἐναντία, οὐ βουλόμεθα · καὶ αὖ ἐν ῷ ὀλίγα ἑκάτερα καὶ σμικρὰ καὶ ἠρεμαῖα, ὑπερβάλλει δὲ τὰ λυπηρά, οὐ βουλόμεθα, ἐν ῷ δὲ τἀναντία, βουλόμεθα. ἐν ῷ δ' αὖ βίω ἰσορροπεῖ, καθάπερ ἐν τοῖς πρόσθεν δεῖ διανοεῖσθαι · τὸν ἰσόρροπον βίον ὡς τῶν μὲν ὑπερβαλλόντων τῷ φίλῳ ἡμῖν βουλόμεθα, τῶν δ' αι τοις έχθροις ου βουλόμεθα. πάντας δή δει διανοείσθαι τους βίους ήμων d ώς έν τούτοις ένδεδεμένοι πεφύκασιν, καὶ δεῖ διανοεῖσθαι ποίους φύσει βουλόμεθα · εί δέ τι παρά ταῦτα ἄρα φαμέν βούλεσθαι, διά τινα ἄγνοιαν καὶ ἀπειρίαν τῶν ὄντων βίων αὐτὰ λέγομεν.

Τίνες δη καὶ πόσοι εἰσὶ βίοι, ὧν πέρι δεῖ προελόμενον τὸ βούλητόν τε καὶ which lives [έκούσιον ἀβούλητόν τε καί] ἀκούσιον ἰδόντα εἰς νόμον ἑαυτῷ ταξάμενον, τὸ φίλον ἄμα καὶ ἡδὺ καὶ ἄριστόν τε καὶ κάλλιστον ἐλόμενον, ζῆν ὡς οἶόν τ' ἐστὶν άνθρωπον μακαριώτατα; λέγωμεν δή σώφρονα βίον ένα είναι καὶ φρόνιμον the temperένα καὶ ένα τὸν ἀνδρεῖον, καὶ τὸν ὑγιεινὸν βίον ένα ταξώμεθα · καὶ τούτοις rational, the οὖσιν τέτταρσιν ἐναντίους ἄλλους τέτταρας, ἄφρονα, δειλόν, ἀκόλαστον, νο- courageous σώδη. σώφρονα μὲν οὖν βίον ὁ γιγνώσκων θήσει πρᾶον ἐπὶ πάντα, καὶ ἡρεμαίας μεν λύπας, ήρεμαίας δε ήδονάς, μαλακάς δε έπιθυμίας καὶ έρωτας οὐκ 734a έμμανεῖς παρεχόμενον, ἀκόλαστον δέ, ὀξύν ἐπὶ πάντα, καὶ σφοδρὰς μὲν λύπας, σφοδράς δὲ ἡδονάς, συντόνους δὲ καὶ οἰστρώδεις ἐπιθυμίας τε καὶ ἔρωτας ὡς οἶόν τε ἐμμανεστάτους παρεχόμενον, ὑπερβαλλούσας δὲ ἐν μὲν τῷ σώφρονι

be a right pleasure and pain

healthy

βίω τὰς ἡδονὰς τῶν ἀχθηδόνων, ἐν δὲ τῷ ἀκολάστῳ τὰς λύπας τῶν ἡδονῶν μεγέθει και πλήθει και πυκνότησιν. όθεν ό μεν ήδιων ήμιν των βίων, ό δε λυπηρότερος ἐξ ἀνάγκης συμβαίνει κατὰ φύσιν γίγνεσθαι, καὶ τόν γε βουλόμενον ήδέως ζην οὐκέτι παρείκει έκόντα γε ἀκολάστως ζην, ἀλλ' ήδη δηλον ώς, εί τὸ νῦν λεγόμενον ὀρθόν, πᾶς ἐξ ἀνάγκης ἄκων ἐστὶν ἀκόλαστος ἡ γὰρ δι' άμαθίαν ή δι' άκράτειαν ή δι' άμφότερα, τοῦ σωφρονεῖν ἐνδεής ὢν ζή ὁ πᾶς ἀνθρώπινος ὄχλος. ταὐτὰ δὲ περὶ νοσώδους τε καὶ ὑγιεινοῦ βίου διανοητέον, ώς έγουσι μεν ήδονας και λύπας, ύπερβάλλουσι δε ήδοναι μεν λύπας εν ύγιεία, λῦπαι δὲ ἡδονὰς ἐν νόσοις. ἡμῖν δὲ ἡ βούλησις τῆς αἰρέσεως τῶν βίων οὐχ ίνα τὸ λυπηρὸν ὑπερβάλλη ΄ ὅπου δ' ὑπερβάλλεται, τοῦτον τὸν βίον ἡδίω κεκρίκαμεν. ὁ δὴ σώφρων τοῦ ἀκολάστου καὶ ὁ φρόνιμος τοῦ ἄφρονος, φαῖμεν άν, καὶ ὁ τῆς ἀνδρείας τοῦ τῆς δειλίας ἐλάττονα καὶ σμικρότερα καὶ μανότερα έχων άμφότερα, τη των ήδονων έκάτερος έκάτερον ύπερβάλλων, τη της λύπης d έχείνων ύπερβαλλόντων αὐτούς, ὁ μὲν ἀνδρεῖος τὸν δειλόν, ὁ δὲ φρόνιμος τὸν άφρονα νικῶσιν, ὥστε ἡδίους εἶναι τούς βίους τῶν βίων, σώφρονα καὶ ἀνδρεῖον καί φρόνιμον καὶ ύγιεινὸν δειλοῦ καὶ ἄφρονος καὶ ἀκολάστου καὶ νοσώδους, καὶ συλλήβδην τὸν ἀρετῆς ἐχόμενον κατὰ σῶμα ἢ καὶ κατὰ ψυχὴν τοῦ τῆς μογθηρίας έγομένου βίου ήδίω τε είναι και τοῖς άλλοις ὑπερέγειν ἐκ περιττοῦ κάλλει καὶ ὀρθότητι καὶ ἀρετῆ καὶ εὐδοξία, ὥστε τὸν ἔχοντα αὐτὸν ζῆν e εὐδαιμονέστερον ἀπεργάζεσθαι τοῦ ἐναντίου τῷ παντὶ καὶ ὅλῳ.

impossible that a good man should be very rich

## 376—Leg. V 742 e-743 a:

should σχεδόν μὲν γὰρ εὐδαίμονας ἄμα καὶ ἀγαθούς ἀνάγκη γίγνεσθαι — τοῦτο μὲν rich οὖν βούλοιτ' ἄν — πλουσίους δ' αὖ σφόδρα καὶ ἀγαθούς ἀδύνατον, οὕς γε δὴ πλουσίους οἱ πολλοὶ καταλέγουσι · λέγουσιν δὲ τοὺς κεκτημένους ἐν ὀλίγοις τῶν ἀνθρώπων πλείστου νομίσματος ἄξια κτήματα, ἃ καὶ κακός τις κεκτῆτ' 743a ἄν. εἰ δ' ἔστιν τοῦτο οὕτως ἔχον, οὐκ ἂν ἔγωγε αὐτοῖς ποτε συγχωροίην τὸν πλούσιον εὐδαίμονα τῆ ἀληθεία γίγνεσθαι μὴ καὶ ἀγαθὸν ὄντα · ἀγαθὸν δὲ ὄντα διαφόρως καὶ πλούσιον εἶναι διαφερόντως ἀδύνατον.

a general word about marriage

## **377**—a. Leg. VI 773 b-d:

rriage καὶ κατὰ παντὸς εἶς ἔστω μῦθος γάμου τὸν γὰρ τῆ πόλει δεῖ συμφέροντα μνηστεύειν γάμον ἕκαστον, οὐ τὸν ἥδιστον αὐτῷ. φέρεται δέ πως πᾶς ἀεὶ 773c κατὰ φύσιν πρὸς τὸν ὁμοιότατον αὐτῷ, ὅθεν ἀνώμαλος ἡ πόλις ὅλη γίγνεται χρήμασίν τε καὶ τρόπων ἤθεσιν ' ἐξ ὧν ἃ μὴ βουλόμεθα συμβαίνειν ἡμῖν, καὶ μάλιστα συμβαίνει ταῖς πλείσταις πόλεσι. ταῦτα δὴ διὰ λόγου μὲν νόμφ προστάττειν, μὴ γαμεῖν πλούσιον πλουσίου, μηδὲ πολλὰ δυνάμενον πράττειν ἄλλου τοιούτου, θάττους δὲ ἤθεσι πρὸς βραδυτέρους καὶ βραδυτέρους πρὸς θάττους ἀναγκάζειν τῆ τῶν γάμων κοινωνία πορεύεσθαι, πρὸς τῷ γελοῖα

είναι θυμόν 1 αν έγείραι πολλοῖς · οὐ γὰρ ῥάδιον ἐννοεῖν ὅτι πόλιν εἶναι δεῖ δίκην κρατῆρος κεκραμένην, οὖ μαινόμενος μὲν οἶνος ἐγκεχυμένος ζεῖ, κολα- d ζόμενος δὲ ὑπὸ νήφοντος ἑτέρου θεοῦ καλὴν κοινωνίαν λαβὼν ἀγαθὸν πῶμα καὶ μέτριον ἀπεργάζεται.

## **b**. Ib. 773 e-774 c:

Περὶ γάμων δὴ ταῦτ' ἔστω παραμύθια λεγόμενα, καὶ δὴ καὶ τὰ ἔμπροσθε τούτων ἡηθέντα, ὡς χρὴ τῆς ἀειγενοῦς φύσεως ἀντέχεσθαι τῷ παῖδας παίδων καταλείποντα ἀεὶ τῷ θεῷ ὑπηρέτας ἀνθ' αὐτοῦ παραδιδόναι. πάντα οὖν ταῦτα 774a καὶ ἔτι πλείω τις ἀν εἴποι περὶ γάμων, ὡς χρὴ γαμεῖν, προοιμιαζόμενος ὀρθῶς τὰν δ' ἄρα τις μὴ πείθηται ἑκών, ἀλλότριον δὲ αὐτὸν καὶ ἀκοινώνητον ² ἐν τῆ the unmarried καὶ ἔχη καὶ ἄγαμος ὢν γένηται πεντεκαιτριακοντούτης, ζημιούσθω κατ' ried shall be ἐνιαυτὸν ἔκαστον, ὁ μέγιστον μὲν τίμημα κεκτημένος ἐκατὸν δραχμαῖς, ὁ δὲ τὸ δεύτερον ἑβδομήκοντα, τρίτον δὲ ἔξήκοντα, ὁ δὲ τὸ τέταρτον τριάκοντα. τοῦτο δ' ἔστω τῆς "Ηρας ἱερόν. ὁ δὲ μὴ ἐκτίνων κατ' ἐνιαυτὸν δεκαπλάσιον b ἀφειλέτω πραττέσθω δὲ ὁ ταμίας τῆς θεοῦ, μὴ ἐκπράζας δὲ αὐτὸς ὀφειλέτω καὶ ἐν ταῖς εὐθύναις τοῦ τοιούτου λόγον ὑπεχέτω πᾶς. εἰς μὲν οὖν χρήματα ὁ μὴ θέλων γαμεῖν ταῦτα ζημιούσθω, τιμῆς δὲ παρὰ τῶν νεωτέρων ἄτιμος πάσης ἔστω, καὶ μηδεὶς ὑπακουέτω μηδὲν αὐτῷ ἑκὼν τῶν νέων · ἐὰν δὲ κολάζειν τινὰ ἐπιχειρῆ, πᾶς τῷ ἀδικουμένῳ βοηθείτω καὶ ἀμυνέτω, μὴ βοηθῶν δὲ ὁ παραγενόμενος δειλός τε ἄμα καὶ κακὸς ὑπὸ τοῦ νόμου πολίτης εἶναι λεγέσθω. c

## divorce

Έὰν δὲ ἀνὴρ καὶ γυνὴ μηδαμῆ συμφέρωνται τρόπων ἀτυχία χρώμενοι, δέκα μὲν ἄνδρας τῶν νομοφυλάκων ἐπιμελεῖσθαι τῶν τοιούτων ἀεὶ χρεών τοὺς 930a μέσους, δέκα δὲ τῶν περὶ γάμους γυναικῶν ὡσαύτως · καὶ ἐὰν μὲν δὴ συναλλάττειν δύνωνται, ταῦτ' ἔστω κύρια, ἐὰν δ' αἱ ψυχαὶ κυμαίνωσιν μειζόνως αὐτῶν, ζητεῖν κατὰ δύναμιν οἴτινες ἑκατέρῳ συνοίσουσιν. εἰκὸς δὲ εἶναι τοὺς τοιούτους μὴ πραέσιν ἤθεσιν κεχρημένους · βαθύτερα δὴ τούτοις καὶ πραότερα τρόπων ἤθη σύννομα πειρᾶσθαι προσαρμόττειν. καὶ ὅσοι μὲν ἀν ἄπαιδες αὐτῶν ἢ ὀλιτγόπαιδες ὅντες διαφέρωνται, καὶ παίδων ἔνεκα τὴν συνοίκησιν ποιεῖσθαι · b ὅσοι δ' ἀν ἱκανῶν ὅντων παίδων, τῆς συγκαταγηράσεως ἕνεκα καὶ ἐπιμελείας ἀλλήλων τὴν διάζευξίν τε καὶ σύζευξιν ποιεῖσθαι χρεών.

## 379—Leg. VI 777 b-e:

378—Leg. XI 929 e-930 b:

ΑΘ. Τί δ', ὧ Κλεινία; δηλον ὡς ἐπειδη δύσκολόν ἐστι τὸ θρέμμα ἄνθρωπος, ought to be καὶ πρὸς τὴν ἀναγκαίαν διόρισιν, τὸ δοῦλόν τε ἔργῳ διορίζεσθαι καὶ ἐλεύθερον

slaves, and how they ought to be treated

<sup>&</sup>lt;sup>ι</sup> θυμόν - όργήν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> άλλότριον και ἀκοινώνητον - eccentric and unsocial.

καὶ δεσπότην, οὐδαμῶς εὕχρηστον ἐθέλειν εἶναί τε καὶ γίγνεσθαι φαίνεται, 7770 χαλεπόν δή τὸ κτῆμα · ἔργφ γὰρ πολλάκις ἐπιδέδεικται περὶ τὰς Μεσσηνίων συχνάς εἰωθυίας ἀποστάσεις γίγνεσθαι, καὶ περί γε τὰς τῶν ἐκ μιᾶς φωνῆς πολλούς οἰκέτας κτωμένων πόλεις, ὅσα κακὰ συμβαίνει, καὶ ἔτι τὰ τῶν λεγομένων περιδίνων \* τῶν περὶ τὴν Ἰταλίαν γιγνομένων παντοδαπά κλωπῶν ἔργα τε καὶ παθήματα. πρὸς ἄ τις ἂν πάντα βλέψας διαπορήσειε τί χρὴ δρᾶν περὶ άπάντων τῶν τοιούτων. δύο δὴ λείπεσθον μόνω μηχανά, μήτε πατριώτας d άλλήλων είναι τους μέλλοντας ράον δουλεύσειν, άσυμφώνους τε είς δύναμιν ότι μάλιστα, τρέφειν δ' αὐτούς ὀρθῶς, μὴ μόνον ἐκείνων ἕνεκα, πλέον δὲ αὐτῶν προτιμώντας ή δὲ τροφή τῶν τοιούτων μήτε τινὰ ὕβριν ὑβρίζειν εἰς τοὺς οἰκέτας, ἤττον δέ, εἰ δυνατόν, ἀδικεῖν ἢ τοὺς ἐξ ἴσου. διάδηλος γὰρ ὁ φύσει καὶ μὴ πλαστῶς σέβων τὴν δίκην, μισῶν δὲ ὄντως τὸ ἄδικον, ἐν τούτοις τῶν άνθρώπων εν οίς αὐτῷ ῥάδιον άδικεῖν · ὁ περὶ τὰ τῶν δούλων οὖν ἤθη καὶ e πράξεις γιγνόμενός τις άμίαντος τοῦ τε άνοσίου πέρι καὶ άδίκου, σπείρειν εἰς άρετης έχφυσιν ίχανώτατος αν είη, ταύτον δ' έστ' είπεῖν τοῦτο όρθῶς ἄμα λέγοντα ἐπί τε δεσπότη καὶ τυράννω καὶ πᾶσαν δυναστείαν δυναστεύοντι πρός ἀσθενέστερον ἑαυτοῦ.

#### the middle state to be strived after

**380—a.** Leg. VII 792 c-e:

ed after A@. Οὐ σμικροῦ πέρι νῦν εἶναι νῷν τὸν λόγον. ὅρα δὲ καὶ σύ, συνεπίκρινέ τε ἡμᾶς, ὧ Μέγιλλε. ὁ μὲν γὰρ ἐμὸς δὴ λόγος οἴθ' ἡδονάς φησι δεῖν διώκειν 792d τὸν ὀρθὸν βίον οὕτ' αῦ τὸ παράπαν φεύγειν τὰς λύπας, ἀλλ' αὐτὸ ἀσπάζεσθαι τὸ μέσον, ὁ νυνδὴ προσεῖπον ὡς ἵλεων ὀνομάσας, ἢν δὴ διάθεσιν καὶ θεοῦ κατά τινα μαντείας φήμην εὐστόχως πάντες προσαγορεύομεν. ταύτην τὴν ἔξιν διώκειν φημὶ δεῖν ἡμῶν καὶ τὸν μέλλοντα ἔσεσθαι θεῖον, μήτ' οὖν αὐτὸν προπετῆ πρὸς τὰς ἡδονὰς γιγνόμενον ὅλως, ὡς οὐδ' ἐκτὸς λυπῶν ἐσόμενον, μήτε ἄλλον, γέροντα ἢ νέον, ἐᾶν πάσχειν ταὐτὸν τοῦθ' ἡμῖν, ἄρρενα ἢ θῆλυν, e ἀπάντων δὲ ἡκιστα εἰς δύναμιν τὸν ἀρτίως νεογενῆ · κυριώτατον γὰρ οὖν ἐμφύεται πᾶσι τότε τὸ πᾶν ἦθος διὰ ἔθος. ἔτι δ' ἔγωγ', εἰ μὴ μέλλοιμι δόξειν παίζειν, φαίην ἀν δεῖν καὶ τὰς φερούσας ἐν γαστρὶ πασῶν τῶν γυναικῶν μάλιστα θεραπεύειν ἐκεῖνον τὸν ἐνιαυτόν, ὅπως μήτε ἡδοναῖς τισι πολλαῖς ἄμα καὶ μάργοις προσχρήσεται ἡ κύουσα μήτε αὖ λύπαις, τὸ δὲ ἵλεων καὶ εὐμενὲς πρῷόν τε τιμῶσα διαζήσει τὸν τότε χρόνον.

#### the Stoic apatheia anticipated

**b**. Cf. Pl., *Phil*. 33 a-b:

 $\Sigma\Omega$ . Τῷ τὸν τοῦ φρονεῖν ἑλομένῳ βίον οἶσθ' ὡς τοῦτον τὸν τρόπον οὐδὲν ἀποκωλύει ζῆν.

33b ΠΡΩ. Τὸν τοῦ μὴ χαίρειν μηδὲ λυπεῖσθαι λέγεις;

περίδινοι - ,,banditti."

ΣΩ. Ἐρρήθη γάρ που τότε ἐν τῆ παραβολῆ τῶν βίων μηδὲν δεῖν μήτε μέγα μήτε σμικρόν χαίρειν τῷ τὸν τοῦ νοεῖν καὶ φρονεῖν βίον ἑλομένω.

ΠΡΩ. Καὶ μάλα οὕτως ἐρρήθη.

ΣΩ. Οὐκοῦν οὕτως ἂν ἐκείνω γε ὑπάργοι · καὶ ἴσως οὐδὲν ἄτοπον εἰ πάντων τῶν βίων ἐστὶ θειότατος.

ΠΡΩ. Οὔκουν εἰκός γε οὔτε χαίρειν θεούς οὔτε τὸ ἐναντίον.

ΣΩ. Πάνυ μὲν οὖν οὐκ εἰκός ˙ ἄσχημον γοῦν αὐτῶν ἑκάτερον γιγνόμενόν έστιν.

## 381—Leg. VII 794 d-795 c:

ΑΘ. 'Ως ἄρα τὰ δεξιὰ καὶ τὰ ἀριστερὰ διαφέροντά ἐσθ' ἡμῶν φύσει πρὸς should be τὰς γρείας εἰς ἑκάστας τῶν πράξεων τὰ περὶ τὰς γεῖρας, ἐπεὶ τά γε περὶ πόδας taught to use τε καὶ τὰ κάτω τῶν μελῶν οὐδὲν διαφέροντα εἰς τούς πόνους φαίνεται · τὰ δὲ the left hand as well as κατά χεϊρας άνοία τροφῶν καὶ μητέρων οἶον χωλοὶ γεγόναμεν ἕκαστοι. τῆς the right φύσεως γὰρ ἐκατέρων τῶν μελῶν σχεδὸν ἰσορροπούσης, αὐτοὶ διὰ τὰ ἔθη διάφορα αὐτὰ πεποιήχαμεν οὐκ ὀρθῶς χρώμενοι. ἐν ὅσοις μὲν γάρ τῶν ἔργων μή μέγα διαφέρει, λύρα μὲν ἐν ἀριστερᾶ χρώμενον, πλήκτρω δὲ ἐν δεξιᾶ, πράγμα οὐδέν, καὶ ὅσα τοιαῦτα · τούτοις δὲ παραδείγμασι χρώμενον καὶ εἰς άλλα μή δέον οὕτω χρῆσθαι σχεδὸν ἄνοια. ἔδειξεν δὲ ταῦτα ὁ τῶν Σκυθῶν 795a νόμος, οὐχ ἐν ἀριστερῷ μὲν τόξον ἀπάγων, ἐν δεξιῷ δὲ οἰστὸν προσαγόμενος μόνον, άλλ' όμοίως έκατέροις ἐπ' ἀμφότερα χρώμενος · πάμπολλα δ' ἔτερα τοιαῦτα παραδείγματα ἐν ἡνιοχείαις τέ ἐστι καὶ ἐν ἑτέροις, ἐν οἶσιν μαθεῖν δυνατόν ὅτι παρὰ φύσιν κατασκευάζουσιν οἱ ἀριστερὰ δεξιῶν ἀσθενέστερα κατασκευάζοντες, ταῦτα δ', ὅπερ εἴπομεν, ἐν μὲν κερατίνοις πλήκτροις καὶ έν δργάνοις τοιούτοις οὐδὲν μέγα · σιδηροῖς δ' εἰς τὸν πόλεμον ὅταν δέη χρῆσθαι, very imporμέγα διαφέρει, καὶ τόξοις καὶ ἀκοντίοις καὶ ἑκάστοις τούτων, πολύ δὲ μέγιστον, όταν όπλοις δέη πρός όπλα γρησθαι. διαφέρει δὲ πάμπολυ μαθών μή μαθόντος καὶ ὁ γυμνασάμενος τοῦ μὴ γεγυμνασμένου. καθάπερ γὰρ ὁ τελέως παγκράτιον ήσκηκώς ή πυγμήν ή πάλην ούκ άπό μεν τῶν ἀριστερῶν ἀδύνατός ἐστι μάχεσθαι, γωλαίνει δὲ καὶ ἐφέλκεται πλημμελῶν, ὁπόταν αὐτόν τις μεταβιβάζων ἐπὶ θάτερα ἀναγκάζη διαπονεῖν, ταὐτὸν δὴ τοῦτ', οἶμαι, καὶ ἐν ὅπλοις καὶ ἐν τοῖς ο άλλοις πᾶσι χρή προσδοκᾶν ὀρθόν, ὅτι τὸν διττά δεῖ κεκτημένον, οἶς ἀμύνοιτό τ' αν καὶ ἐπιτιθεῖτο άλλοις, μηδὲν ἀργὸν τούτων μηδὲ ἀνεπιστῆμον ἐᾶν εἶναι κατά δύναμιν · Γηρυόνου δέ γε εἴ τις φύσιν ἔχων ἢ καὶ τὴν Βριάρεω φύοιτο, ταῖς έκατὸν χερσὶν έκατὸν δεῖ βέλη ῥίπτειν δυνατὸν εἶναι.

## 382—Ib. 798 b-d:

Τάς παιδιάς πάντες διανοούνται κινουμένας των νέων, όπερ έμπροσθεν children's έλέγομεν, παιδιάς όντως είναι και ού την μεγίστην έξ αὐτῶν σπουδήν και to revolution

Innovation in

798c βλάβην συμβαίνειν, ώστε οὐκ ἀποτρέπουσιν ἀλλὰ συνέπονται ὑπείκοντες, καὶ οὐ λογίζονται τόδε, ὅτι τούτους ἀνάγκη τοὺς παΐδας τοὺς ἐν ταῖς παιδιαῖς νεωτερίζοντας ἐτέρους ἄνδρας τῶν ἔμπροσθεν γενέσθαι παίδων, γενομένους δὲ ἄλλους, ἄλλον βίον ζητεῖν, ζητήσαντας δέ, ἐτέρων ἐπιτηδευμάτων καὶ νόμων ἐπιθυμῆσαι, καὶ μετὰ τοῦτο ὡς ἤξοντος τοῦ νυνδὴ λεγομένου μεγίστου d κακοῦ πόλεσιν οὐδεὶς αὐτῶν φοβεῖται.

human things 383—Ib. 803 b-c; 804 b-c:

not of great importance; "Έστι δὴ τοίνυν τὰ τῶν ἀνθρώπων πράγματα μεγάλης μὲν σπουδῆς οὐκ yet we must ἄξια, ἀναγκαῖόν γε μὴν σπουδάζειν · τοῦτο δὲ οὐκ εὐτυχές. ἐπειδὴ δὲ ἐνταῦθά about them ἐσμεν, εἴ πως διὰ προσήκοντός τινος αὐτὸ πράττοιμεν, ἴσως ἂν ἡμῖν σύμμετρον ἂν εἴη. λέγω δὲ δὴ τί ποτε; ἴσως μεντἄν τίς μοι τοῦτ' αὐτὸ ὑπολαβὼν ὀρθῶς ὑπολάβοι.

803c ΚΛ. Πάνυ μέν οδν.

ΑΘ. Φημὶ χρῆναι τὸ μὲν σπουδαῖον σπουδάζειν, τὸ δὲ μὴ σπουδαῖον μή, φύσει δὲ εἶναι θεὸν μὲν πάσης μακαρίου σπουδῆς ἄξιον, ἄνθρωπον δέ, ὅπερ εἔπομεν ἔμπροσθεν, θεοῦ τι παίγνιον εἶναι μεμηχανημένον, καὶ ὄντως τοῦτο αὐτοῦ τὸ βέλτιστον γεγονέναι τούτφ δὴ δεῖν τῷ τρόπῳ συνεπόμενον καὶ παίζοντα ὅτι καλλίστας παιδιὰς πάντ' ἄνδρα καὶ γυναῖκα οὕτω διαβιῶναι, τοὐναντίον ἢ νῦν διανοηθέντας. —

804b ΜΕ. Παντάπασι τὸ τῶν ἀνθρώπων γένος ἡμῖν, ὧ ξένε, διαφαυλίζεις.

ΑΘ. Μὴ θαυμάσης, ὧ Μέγιλλε, ἀλλὰ σύγγνωθί μοι πρὸς γὰρ τὸν θεὸν ἀπιδὼν καὶ παθὼν εἶπον ὅπερ εἴρηκα νῦν. ἔστω δ' οὖν τὸ γένος ἡμῶν μὴ φαῦλον,
 c εἴ σοι φίλον, σπουδῆς δέ τινος ἄξιον.

384—Ib. 804 c8-d6 (There must be schools and places of exercise):

'Έν δὲ τούτοις ¹ πᾶσιν διδασκάλους ἑκάστων πεπεισμένους μισθοῖς οἰκοῦντας ² ξένους διδάσκειν τε πάντα ὅσα πρὸς τὸν πόλεμόν ἐστιν μαθήματα τοὺς education to φοιτῶντας ὅσα τε πρὸς μουσικήν, οὐχ δν μὲν ἀν ὁ πατὴρ βούληται, φοιτῶντα, be compulsory δν δ' ἀν μή, ἐῶντα τὰς παιδείας, ἀλλὰ τὸ λεγόμενον πάντ' ἄνδρα καὶ παῖδα κατὰ τὸ δυνατόν, ὡς τῆς πόλεως μᾶλλον ἢ τῶν γεννητόρων ὅντας, παιδευτέον ἐξ ἀνάγκης ³.

<sup>1</sup> ἐν δὲ τούτοις - "In these several schools"—

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> οἰχοῦντας - there should be dwellings for teachers in the schools.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In Rep. VII 536 d-537 a (our nr. 301), speaking about the training of his philosophers, Pl. ordained that education should not be forced. But in the above passage of the Laws there is 1st not thought of higher studies, such as the training of the philosophers; 2nd there is no question about the inclination of the children, but of the willing or not-willing of their parents.

PLATO 293

### **385**—Ib. 804 d-805 b:

Τὰ αὐτὰ δὲ δὴ καὶ πεοὶ θηλειῶν ὁ μὲν ἐμὸς νόμος ἄν εἴποι πάντα ὅσαπερ both sexes. καὶ περὶ τῶν ἀρρένων, ἴσα καὶ τὰς θηλείας ἀσκεῖν δεῖν καὶ οὐδὲν Φοβηθείς εἴποιμ' ἂν τοῦτον τὸν λόγον οὕτε ἱππικῆς οὕτε γυμναστικῆς, ὡς ἀνδράσι μὲν πρέπον αν είνη, γυναιξί δὲ οὐκ αν πρέπον, ἀκούων μὲν γὰρ δὴ μύθους παλαιούς πέπεισμαι, τὰ δὲ νῦν ὡς ἔπος εἰπεῖν οἶδα ὅτι μυριάδες ἀναρίθμητοι γυναικῶν είσι τῶν περὶ τὸν Πόντον, ἀς Σαυρομάτιδας καλοῦσιν, αἶς οὐν ἵππων μόνον 805a άλλα και τόξων και τῶν ἄλλων ὅπλων κοινωνία και τοῖς ἀνδράσιν ἴση προστεταγμένη ἴσως ἀσκεῖται. λογισμόν δὲ πρός τούτοις περὶ τούτων τοιόνδε τινὰ έγω · φημί, είπερ ταῦτα οὕτω συμβαίνειν ἐστὶν δυνατά, πάντων ἀνοητότατα τὰ νῦν ἐν τοῖς παρ' ἡμῖν τόποις γίγνεσθαι τὸ μὴ πάση ῥώμη πάντας ὁμοθυ- the state is μαδον ἐπιτηδεύειν ἄνδρας γυναιζίν ταὐτά. σχεδον γὰρ ὀλίγου 1 πᾶσα ἡμίσεια half, if the πόλις άντὶ διπλασίας ούτως έστιν τε καὶ γίγνεται έκ τῶν αὐτῶν τελῶν καὶ training of πόνων · καίτοι θαυμαστόν ἂν άμάρτημα νομοθέτη τοῦτ' αὐτό γίγνοιτο.

education the same on

women be neglected

### **386**—Leg. X 885 b:

three forms of asébeia

Θεούς ήγούμενος είναι κατά νόμους ούδεις πώποτε ούτε έργον άσεβες ήργάσατο έχων ούτε λόγον ἀφῆχεν ἄνομον, ἀλλὰ εν δή τι τῶν τριῶν πάσχων, ἢ τοῦτο, ὅπερ εἶπον, οὐγ ἡγούμενος, ἢ τὸ δεύτερον ὄντας οὐ φροντίζειν ἀνθρώπων, η τρίτον εύπαραμυθήτους είναι θυσίαις τε καὶ εύχαῖς παραγομένους.

## **387**—Ib. 885 e-886 a:

ΚΛ. Οὐχοῦν, ὧ ξένε, δοχεῖ ῥάδιον εἶναι ἀληθεύοντας <sup>2</sup> λέγειν ὡς εἰσὶν θεοί; existence of ΑΘ. Πῶς:

 $K\Lambda$ . Πρῶτον μὲν γἢ καὶ ἥλιος ἄστρα τε καὶ τὰ σύμπαντα, καὶ τὰ τῶν cosmical ώρῶν διακεκοσμημένα καλῶς οὕτως, ἐνιαυτοῖς τε καὶ μησὶν διειλημμένα καὶ order and by ότι πάντες "Ελληνές τε καὶ βάρβαροι νομίζουσιν είναι θεούς.

ΑΘ. Φοβοῦμαί γε, μακάριε, τούς μοχθηρούς — οὐ γὰρ δή ποτε εἴποιμ' αν ως γε αίδουμαι — μή πως ήμων καταφρονήσωσιν.

May not the gods be the consensus gentium?

σχεδόν γὰρ ὀλίγου — - "What actually happens now is that, with the same expenditure and the same effort, almost every state turns out, as near as may be, the half of what it might have been—a strange blunder, surely, for a lawgiver to make!" (England).

<sup>2</sup> άληθεύοντας - This is the most significant word in the sentence: "Is it not the easiest thing in the world to speak the truth when you are saying that gods exist?" (England).

Pl. does believe that the existence of the gods can be proved by the order of the universe. Cp. our nr. 394.

**388**—Ib. 891 b-d; 891 e-892 d:

8gib  $A\Theta$ . — Καὶ γὰρ εἰ μὴ κατεσπαρμένοι ἦσαν οἱ τοιοῦτοι λόγοι  $^1$  ἐν τοῖς πᾶσιν ώς ἔπος εἰπεῖν ἀνθρώποις, οὐδὲν ἂν ἔδει τῶν ἐπαμυνούντων λόγων ὡς είσιν θεοί · νῦν δὲ ἀνάγκη. νόμοις οὖν διαφθειρομένοις τοῖς μεγίστοις ὑπὸ κακῶν ἀνθρώπων τίνα καὶ μᾶλλον προσήκει βοηθεῖν ἢ νομοθέτην;

ΜΕ. Ούκ ἔστιν.

ΑΘ. 'Αλλά δη λέγε μοι πάλιν, Κλεινία, καὶ σύ — κοινωνόν γάρ δεῖ σε εἶναι The error of τῶν λόγων — κινδυνεύει γὰρ ὁ λέγων ταῦτα πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ γῆν καὶ ἀέρα physical philosophers πρῶτα ἡγεῖσθαι τῶν πάντων εἶναι, καὶ τὴν φύσιν ὀνομάζειν ταῦτα αὐτά, is that they ψυχήν δὲ ἐκ τούτων ὕστερον. ἔοικεν δὲ οὐ κινδυνεύειν, ἀλλὰ ὄντως σημαίνειν take matter as the first ταῦτα ἡμῖν τῷ λόγω. cause of

ΚΛ. Πάνυ μέν οὖν.

things.  $\mathbf{A}\mathbf{\Theta}$ .  $\mathbf{\hat{A}}\mathbf{\hat{\rho}}$  οὖν πρὸς  $\mathbf{\Delta}$ ιὸς οἶον πηγήν τινα ἀνοήτου δόξης ἀνηυρήκαμεν άνθρώπων όπόσοι πώποτε τῶν περὶ φύσεως ἐφήψαντο ζητημάτων; σκόπει d πάντα λόγον έξετάζων · οὐ γὰρ δὴ σμικρόν γε τὸ διαφέρον, εἰ φανεῖεν οἱ λόγων άπτόμενοι ἀσεβῶν, ἄλλοις τε ἐξάρχοντες, μηδὲ εὖ τοῖς λόγοις ἀλλ' ἐξημαρτημένως χρώμενοι. δοκεῖ τοίνυν μοι ταῦτα οὕτως ἔχειν.

ΚΛ. Εδ λέγεις ' άλλ' όπη, πειρῶ φράζειν.

ΑΘ. "Εοικεν τοίνυν ἀηθεστέρων ἀπτέον εἶναι λόγων.

ΚΛ. Οὐκ ὀκνητέον, ὧ ξένε. —

ΑΘ. Λέγοιμ' ἄν, ώς ἔοικεν, ἤδη σχεδὸν οὐκ εἰωθότα λόγον τινὰ τόνδε. δ πρώτον γενέσεως καὶ φθορᾶς αἴτιον ἀπάντων, τοῦτο οὐ πρώτον ἀλλὰ ύστερον ἀπεφήναντο είναι γεγονός οἱ τὴν τῶν ἀσεβῶν ψυχὴν ἀπεργασάμενοι λόγοι 2, δ δὲ ὕστερον, πρότερον · ὅθεν ἡμαρτήκασι περὶ θεῶν τῆς ὄντως οὐσίας.

ΚΛ. Οὔπω μανθάνω. 892a

ΑΘ. Ψυγήν, ὧ έταῖρε, ήγνοηκέναι κινδυνεύουσι μέν ὀλίγου σύμπαντες οἶόν τε ὂν τυγχάνει και δύναμιν ην έχει, τῶν τε άλλων αὐτῆς πέρι και δη και γενέσεως, ως εν πρώτοις εστί, σωμάτων έμπροσθεν πάντων γενομένη, καὶ μεταβολής τε αὐτῶν καὶ μετακοσμήσεως ἀπάσης ἄρχει παντὸς μᾶλλον : εἰ δὲ priority of έστιν ταῦτα οὕτως, ἄρ' οὐκ ἐξ ἀνάγκης τὰ ψυχῆς συγγενῆ πρότερα ἂν εἴη soul to body γεγονότα τῶν σώματι προσηχόντων, οὔσης γ' αὐτῆς πρεσβυτέρας ή σώματος; ΚΛ. 'Ανάγκη.

ΑΘ. Δόξα δή καὶ ἐπιμέλεια καὶ νοῦς καὶ τέχνη καὶ νόμος σκληρῶν καὶ

ol τοιούτοι λόγοι - impious discourses.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> οἱ τὴν τῶν ἀσεβῶν ψυχὴν ἀπεργασάμενοι λόγοι - Jowett gives a somewhat free, but clear translation, which explains the passage well. He places οί — λόγοι, which is grammatically the subject of ἀπεφήναντο, in the preceding sentence: "Then I suppose that I must repeat the singular argument of those who manufacture the soul according to their own impious notions; they affirm that"-

μαλαχών και βαρέων και κούφων πρότερα αν είη και δή και τα μεγάλα και πρώτα έργα καὶ πράξεις τέγνης ἂν γίγνοιτο, ὄντα ἐν πρώτοις, τὰ δὲ φύσει καὶ φύσις, ην ούκ όρθως ἐπονομάζουσιν αὐτὸ τοῦτο, ὕστερα καὶ ἀρχόμενα ἂν ἐκ τέχνης εἴη καὶ νοῦ.

ΚΛ. Πῶς οὐκ ὀρθῶς:

 $A\Theta$ . Φύσιν βούλονται λέγειν γένεσιν τὴν περὶ τὰ πρῶτα  $^1$  εἰ δὲ φανήσεται ψυγή πρώτον, οὐ πῦρ οὐδὲ ἀήρ, ψυγή δ' ἐν πρώτοις γεγενημένη, σχεδὸν ὀρθότατα λέγοιτ' αν είναι διαφερόντως φύσει. ταῦτ' ἔσθ' οὕτως ἔχοντα, αν ψυχήν τις ἐπιδείξη πρεσβυτέραν οὖσαν σώματος, ἄλλως δὲ οὐδαμῶς.

ΚΛ. 'Αληθέστατα λέγεις.

ΑΘ. Οὐκοῦν τὰ μετὰ ταῦτα ἐπ' αὐτὸ δὴ τοῦτο στελλώμεθα;

ΚΛ. Τί μήν;

 $\mathbf{d}$ 

389—Ib., 895 e<sup>10</sup>-896 b<sup>3</sup>:

 $A\Theta$ .  $^{7}\Omega\iota$  δή ψυχή τούνομα, τίς τούτου λόγος; ἔχομεν ἄλλον πλήν τὸν νυνδή principle όηθέντα, την δυναμένην αὐτην αύτην κινεῖν κίνησιν;

soul the self-moving 896a

ΚΛ. Τὸ ἐαυτὸ κινεῖν φὴς λόγον ἔχειν τὴν αὐτὴν οὐσίαν, ἥνπερ τοὔνομα δ δη πάντες ψυγήν προσαγορεύομεν;

ΑΘ. Φημί γε · εἰ δ' ἔστι τοῦτο οὕτως ἔγον, ἄρα ἔτι ποθοῦμεν μὴ ἱκανῶς δεδεῖγθαι ψυχὴν ταὐτὸν ὂν καὶ τὴν πρώτην γένεσιν καὶ κίνησιν τῶν τε ὄντων καὶ γεγονότων καὶ ἐσομένων καὶ πάντων αὖ τῶν ἐναντίων τούτοις, ἐπειδή γε άνεφάνη μεταβολής τε καὶ κινήσεως ἀπάσης αἰτία ἄπασιν;

h

ΚΛ. Οὔκ, ἀλλὰ ἱκανώτατα δέδεικται ψυχή τῶν πάντων πρεσβυτάτη, γενομένη γε άρχὴ κινήσεως.

**390**—a. Ib. 896 d<sup>5</sup>-897 b<sup>6</sup>:

soul the cause of good and evil

896e

ΑΘ. ᾿Αρ' οὖν τὸ μετὰ τοῦτο ὁμολογεῖν ἀναγκαῖον τῶν τε ἀγαθῶν αἰτίαν εἶναι ψυγήν καὶ τῶν κακῶν καὶ καλῶν καὶ αἰσχρῶν δικαίων τε καὶ ἀδίκων καὶ πάντων τῶν ἐναντίων, εἴπερ τῶν πάντων γε αὐτὴν θήσομεν αἰτίαν;

ΚΛ. Πῶς γὰρ ού;

ΑΘ. Ψυχήν δή διοικοῦσαν καὶ ἐνοικοῦσαν ἐν ἄπασιν τοῖς πάντη κινουμένοις μῶν οὐ καὶ τὸν οὐρανὸν ἀνάγκη διοικεῖν φάναι;

ΚΛ. Τί μήν;

ΑΘ. Μίαν ἢ πλείους; πλείους εγώ ύπερ σφών ἀποκρινοῦμαι. δυοῖν μεν

<sup>1</sup> γένεσιν την περί τὰ πρῶτα - England explains: "When they use the term φύσις they mean to describe the way the first things come into being." Jowett translates, clearer and yet precisely: "Because those who use the term mean to say that nature is the first creative power".

se governed

Is the univer-

more than γε που έλαττον μηδέν τιθώμεν, τῆς τε εὐεργέτιδος καὶ τῆς τάναντία δυναμένης one world- ἐξεργάζεσθαι <sup>1</sup>.

 $\overline{\mathrm{K}}\Lambda$ . Σφόδρα όρθ $\widetilde{\omega}_{\zeta}$  εἴρηκας.

ΑΘ. Εἴεν. ἄγει μέν δὴ ψυχὴ πάντα τὰ κατ' οὐρανὸν καὶ γῆν καὶ θάλατταν 89γλ ταῖς αὑτῆς κινήσεσιν, αἴς ὀνόματά ἐστιν βούλεσθαι, σκοπεἴσθαι, ἐπιμελεῖσθαι, βουλεὐεσθαι, δοξάζειν ὀρθῶς ἐψευσμένως, χαίρουσαν λυπουμένην, θαρροῦσαν στέργουσαν, καὶ πάσαις ὅσαι τοὑτων συγγενεῖς ἢ πρωτουργοὶ κινήσεις τὰς δευτερουργούς αὖ παραλαμβάνουσαι κινήσεις σωμάτων ἄγουσι πάντα εἰς αὕξησιν καὶ φθίσιν καὶ διάκρισιν καὶ σύγκρισιν καὶ τούτοις ἐπομένας θερμότητας ψύξεις, βαρύτητας κουφότητας, σκληρὸν καὶ μαλακόν, δ λευκόν καὶ μέλαν, αὐστηρόν καὶ γλυκύ, καὶ πᾶσιν οἴς ψυχὴ χρωμένη, νοῦν μέν προσλαβοῦσα ἀεὶ θεὸν † ὀρθῶς θεοῖς ² †, ὀρθὰ καὶ εὐδαίμονα παιδαγωγεῖ μέν προσλαβοῦσα ἀεὶ θεὸν † ὀρθῶς θεοῖς ² †, ὀρθὰ καὶ εὐδαίμονα παιδαγωγεῖ πάντα, ἀνοία δὲ συγγενομένη πάντα αὐ τὰναντία τούτοις ἀπεργάζεται. τιθῶμεν ταῦτα οὕτως ἔχειν, ἢ ἔτι διστάζομεν εἰ ἐτέρως πως ἔχει;

ΚΛ. Ούδαμῶς.

**b**. Tb. 897 b<sup>7</sup>- d<sup>2</sup>:

βούλεσθε οὖν πρός ταΰτα ὧδε ἀποκρινώμεθα; ΚΛ. Πῶς; ΑΘ. Εἰ μέν, ὧ θαυμάσιε, φῶμεν, ἡ σύμπασα οὐρανοῦ ὁδὸς ἄμα καὶ φορὰ καὶ τῶν ἐν αὐτῷ ὄντων ἀπάντων νοῦ κινήσει καὶ περιφορῷ καὶ λογισμοῖς ὁμοίαν φύσιν ἔχει καὶ συγγενῶς ἔρχεται, δἢλον ὡς τὴν ἀρίστην ψυχὴν φατέον ἐπιμελεῖσθαι τοῦ κόσμου παντὸς καὶ ἄγειν αὐτὸν τὴν τοιαύτην ὁδὸν ἐκείνην.

by the good or ΑΘ. Πότερον οὖν δή ψυχῆς έγκρατές οὐρανοῦ καὶ γῆς καὶ πάσης τῆς περιόby the bad by the bad δου γεγονέναι φῶμεν; τὸ φρόνιμον καὶ ἀρετῆς πλῆρες, ἢ μηδέτερα κεκτημένον; world-soul?

ΚΛ. 'Ορθῶς. d ΑΘ. Εἰ δὲ μανικῶς τε καὶ ἀτάκτως ἔρχεται, τὴν κακήν. ΚΛ. Καὶ ταῦτα ὀρθῶς.

In the following passages the author shows that the motion of the universe is akin to that of mind, which is circular.

the souls of 391—Id. 898 d-e; 899 s-c: the descenty  $A\Theta$ . "Holov axi serify axi từ kha kotra, eîter fucy prepiáyel tránta, doties

άρ' οὐ καὶ εν εκαστον; ΚΛ. Τί μήν;

2 δυναμένης έξεργάζεσθαι - Cp. Rep. II 379 c (see our nr. 262 a), and Leg. 906 a (our nr. 376).
 3 The words όρθῶς θεοῖς do not contain any good sense. Winckelmann proposed

όρθως θέουσα, Apelt όρθωθεΐσα.

ΑΘ. Περί ένός δή ποιησώμεθα λόγους, οι και έπι πάντα ήμιν άστρα άρμότ-

τοντες φανούνται.

KA. T(vog;

σώματος αἰσθήσεσι περιπεφυχέναι, νοητὸν δ' εἴναι. -9868 ύοτ είνατ το πάσαις το μένος γίμης τούσι κατάρτον πάσαις ταϊς τού έρθος άλλου σώματος ούδενός ούτε ζώντος ούτε άποθνήσχοντος των ζώων, άλλά ΑΘΕ, Ήλίου πᾶς ἄνθρωπος σῶμα μέν όρᾳ, ψυχήν δε οὐδείς · ούδε γάρ

ήλιον άγει φως τοϊς άπασιν, είτε έξωθεν, είθ' δπως είθ' δπη, θεόν ήγεϊσθαι ΑΘ. [Αὐτοῦ δή ἄμεινον] 1 ταύτην την ψυχήν, είτε εν άρμασιν έχουσα ήμεν 8992

ΚΛ. Μαί, τόν γέ που μη έπι τὸ ἔσχατον άφιγμένον άνοίας. ; ρώπ β΄ . ωςδνά ωτνώπ νώεςχ

είναι πλήρη πάντα; νώσα για είτε δτη τε και διτως; έσθ δστις ταυτα όμολογών ύπομενεί μή θεών αύτάς είναι φήσομεν, είτε έν σώμασιν ένουσαι, ζῷα ὄντα, κοσμούσιν πάντα ρύοσθ ,γήτσομ πάντων τούτων αξιτιαι έφάνησαν, άγαθαί δε πάσαν άρετήν, θεούς πασών ώρων πέρι, τίνα άλλον λόγον έροϋμεν ή τόν αύτόν τοϋτον, ώς έπειδή ψυχή ΑΑ . Αστρων βή πέρι πάντων και σελήνης, ένιαυτών τε καί μηνών καί

ΚΛ. Ούκ έστιν ουτως, & ξένε, παραφρονών ούδείς.

392-a. 1b. 904 a-c:

namud of

God assigns

Э

q

ing of men's

The fashion-

άρετήν, ήττωμένην δε κακίαν, εν τῷ παντί παρέχοι μάλιστ' ἄν καὶ ἑἄστα καὶ ταϋτα πάντα συνιδών, έμηχανήσατο που κείμενον έκαστον τῶν μερών νικῶσαν 904p φφεγείν άει πεφυχός, δαον άγαθόν ψυχής, διενοήθη, τό δε χαχόν βλάπτειν: γένεσις γάρ ούτ άν ποτε ήν ζφων άπολομένου τούτοιν θατέρου — καί το μέν overcome μενον, άλλ, ούκ αἰώνιον, ψυχήν καὶ σῶμα, καθάπερ οἱ κατά νόμον ὄντες θεοί — evil may be πολλήν μεν άρετήν έν αὐταῖς οὖσαν, πολλήν δε κακίαν, ἀνώλεθρον δε όν γενό-places in such

Έπειδή κατείδεν ήμῶν ο βασιλεύς έμψύχους ούσας τὰς πράζεις άπάσας καί souls their

divine provi**p**· **p**· 604 e-602 p: γίγνεται άπας ήμων ώς το πολύ. themselves επιθυμή και όποϊός τις ων την ψυχήν, ταύτη σχεδόν έκάστοτε και τοιούτος of fleft to του ποίου τινός άφηκε ταϊς βουλήσεσιν έκάστων ήμων τάς αίτίας. όπη γάρ αν characters

τάς κακίους ψυχάς, άμείνω δε πρός τάς άμείνους πορευόμενον, έν τε ζωή καί sąbility -να παϊ και νεανίσκε άμελεϊσθαι δοκών ύπο σεών, κακίω μέν γιγνόμενον πρόσθασο σοσοσο

έδραν δεί μεταλαμβάνον οίχιζεσθαι και τίνας ποτε τόπους. της δέ γενέσεως

άριστα, μεμηχάνηται δή πρός πᾶν τούτο το ποϊόν τι γιγνόμενον άελ ποίαν

der. Cp. England, Laws II p. 481. These words, which cannot be explained well, have been secluded by Schnei-

έν πᾶσι θανάτοις πάσχειν τε & προσῆχον δρᾶν ἐστι τοῖς προσφερέσι τοὺς προσ-905α φερείς καὶ ποιείν. ταύτης τῆς δίκης οὔτε σὺ μή ποτε οὔτε εἰ ἄλλος ἀτυχὴς γενόμενος ἐπεύξηται περιγενέσθαι θεῶν : ἡν πασῶν δικῶν διαφερόντως ἔταξάν τε οἱ τάξαντες χρεών τε ἐξευλαβεῖσθαι τὸ παράπαν. οὐ γὰρ ἀμεληθήση ποτὲ ύπ' αὐτῆς · οὐχ οὕτω σμικρὸς ὢν δύση κατὰ τὸ τῆς γῆς βάθος, οὐδ' ὑψηλὸς γενόμενος εἰς τὸν οὐρανὸν ἀναπτήση, τείσεις δὲ αὐτῶν τὴν προσήκουσαν b τιμωρίαν εἴτ' ἐνθάδε μένων εἴτε καὶ ἐν ''Αιδου διαπορευθεὶς εἴτε καὶ τούτων είς άγριώτερον έτι διακομισθείς τόπον.

the gods our helpers in the eternal con-

evil

393—a. Ib. 906 a-b:

Έπειδή γάρ συγκεχωρήκαμεν ήμιν αὐτοῖς είναι μὲν τὸν οὐρανὸν πολλῶν flict between μεστὸν ἀγαθῶν, εἶναι δὲ καὶ τῶν ἐναντίων, πλειόνων δὲ τῶν μή, μάχη δή, φαμέν, άθάνατός ἐσθ' ἡ τοιαύτη καὶ φυλακῆς θαυμαστῆς δεομένη, σύμμαχοι δὲ ἡμῖν θεοί τε ἄμα καὶ δαίμονες, ἡμεῖς δ' αὖ κτῆμα θεῶν καὶ δαιμόνων · φθείρει δὲ ἡμᾶς ἀδικία καὶ ὕβρις μετὰ ἀφροσύνης, σώζει δὲ δικαιοσύνη καὶ σωφροσύνη μετά φρονήσεως, εν ταῖς τῶν θεῶν ἐμψύχοις οἰκοῦσαι δυνάμεσιν, βραχύ δέ τι καὶ τῆδε 1 ἄν τις τῶν τοιούτων ἐνοικοῦν ἡμῖν σαφὲς ἴδοι.

conclusion

394—At the end of the 12th book of the Leg. Pl. makes his Athenian once more give his two proofs for the existence of Gods.

two proofs for the existence of Gods

Leg. XII 966 d-967 a:

ΑΘ. Αρα οὖν ἴσμεν ὅτι δύ' ἐστὸν τὼ περὶ θεῶν ἄγοντε εἰς πίστιν, ὅσα διήλθομεν έν τοῖς πρόσθεν;

ΚΛ. Ποῖα;

ΑΘ. "Εν μὲν δ περὶ τὴν ψυχὴν ἐλέγομεν, ὡς πρεσβύτατόν τε καὶ θειότατόν 966e έστιν πάντων ὧν κίνησις γένεσιν παραλαβοῦσα ἀέναον οὐσίαν ἐπόρισεν : εν δὲ τὸ περὶ τὴν φοράν, ὡς ἔχει τάξεως, ἄστρων τε καὶ ὅσων ἄλλων ἐγκρατὴς νοῦς ἐστιν τὸ πᾶν διακεκοσμηκώς. ὁ γὰρ ἰδών ταῦτα μὴ φαύλως μηδ' ἰδιωτικῶς, ούδεις ούτως άθεος ανθρώπων ποτε πέφυκεν, δς ού τούναντίον έπαθεν ή τὸ προσδοκώμενον ύπὸ τῶν πολλῶν.

astronomy does not tend Ib. 967 a-968 a:

to atheism Οἱ μὲν γὰρ διανοοῦνται τοὺς τὰ τοιαῦτα μεταχειρισαμένους ἀστρονομία τε 967α καὶ ταῖς μετὰ ταύτης ἀναγκαίαις ἄλλαις τέχναις ἀθέους γίγνεσθαι, καθεωρακότας ώς οίόν τε γιγνόμενα ἀνάγκαις πράγματ' ἀλλ' οὐ διανοίαις βουλήσεως άγαθῶν πέρι τελουμένων.

<sup>1</sup> καὶ τῆδε - among mankind.

ΚΛ. Τὸ δὲ δὰ πῶς ἔγον ἂν εἴη:

ΑΘ. Πᾶν, ὅπερ εἶπον, τοὐναντίον ἔγει νῦν τε καὶ ὅτε ἄψυγα αὐτὰ οἱ διανοούμενοι διενοούντο. θαύματα μέν οὖν καὶ τότε ὑπεδύετο περὶ αὐτά, καὶ ύπωπτεύετο τὸ νῦν ὄντως δεδογμένον, ὅσοι τῆς ἀκριβείας αὐτῶν ἤπτοντο, όπως μήποτ' αν άψυγα όντα ούτως εἰς ἀκρίβειαν θαυμαστοῖς λογισμοῖς αν έγρῆτο, νοῦν μὴ κεκτημένα καί τινες ἐτόλμων τοῦτό γε αὐτὸ παρακινδυνεύειν καὶ τότε, λέγοντες ὡς νοῦς εἴη ὁ διακεκοσμηκὼς πάνθ' ὅσα κατ' οὐρανόν. οί δὲ αὐτοὶ πάλιν άμαρτάνοντες ψυγῆς φύσεως ὅτι πρεσβύτερον εἴη σωμάτων, διανοηθέντες δὲ ὡς νεώτερον, ἄπανθ' ὡς εἰπεῖν ἔπος ἀνέτρεψαν πάλιν, ἑαυτούς C δὲ πολύ μᾶλλον · τὸ γὰρ δὴ πρὸ τῶν ὀμμάτων, πάντα αὐτοῖς ἐφάνη, τὰ κατ' οὐρανὸν φερόμενα, μεστὰ εἶναι λίθων καὶ Υῆς καὶ πολλῶν ἄλλων ἀψύχων σωμάτων διανεμόντων τὰς αἰτίας παντὸς τοῦ κόσμου. ταῦτ' ἦν τὰ τότε ἐξειργασμένα πολλάς άθεότητας καὶ δυσχερείας τῶν τοιούτων ἄπτεσθαι, καὶ δὴ καὶ λοιδορήσεις γε ἐπῆλθον ποιηταῖς, τοὺς φιλοσοφοῦντας κυσὶ ματαίαις άπεικάζοντας χρωμέναισιν ύλακαῖς, ἄλλα τε αὖ ἀνόητ' εἰπεῖν  $\cdot$  νῦν δέ, ὅπερ  $\cdot$   $\cdot$ εζρηται, πᾶν τούναντίον έγει.

ΚΛ: Πῶς:

ΑΘ. Οὐκ ἔστιν ποτὲ γενέσθαι βεβαίως θεοσεβῆ θνητῶν ἀνθρώπων οὐδένα, No man can be truly plous ος αν μη τα λεγόμενα ταῦτα νῦν δύο λάβη, ψυχή τε ώς ἔστιν πρεσβύτατον who does not άπάντων όσα γονῆς μετείληφεν, ἀθάνατόν τε, ἄρχει τε δη σωμάτων πάντων, accept the έπὶ δὲ τούτοισι δή, τὸ νῦν εἰρημένον πολλάκις, τόν τε εἰρημένον ἐν τοῖς ἄστροις νοῦν τῶν ὄντων τά τε πρὸ τούτων ἀναγκαῖα μαθήματα λάβη, τά τε κατὰ τὴν principles. μοῦσαν τούτοις τῆς κοινωνίας συνθεασάμενος, χρήσηται πρὸς τὰ τῶν ἡθῶν . Επιτηδεύματα καὶ νόμιμα συναρμοττόντως, ὅσα τε λόγον ἔχει, τούτων δυνατὸς ή δοῦναι τὸν λόγον · ὁ δὲ μὴ ταῦθ' οἶός τ' ὢν πρὸς ταῖς δημοσίαις ἀρεταῖς 968a κεκτησθαι σχεδόν άρχων μεν ούκ άν ποτε γένοιτο ίκανος όλης πόλεως, ύπηρέτης δ' αν άλλοις άρχουσιν.

#### A SHORT BIBLIOGRAPHY

#### I-GENERAL WORKS

#### A-TEXTEDITIONS

Fragmenta Philosophorum Graecorum ed. F. W. A. Mullach, Parisiis 1860-67. Poetarum philosophorum fragmenta ed. H. Diels, Berolini 1901.

Doxographi Graeci ed. H. Diels, Berolini 1879. Editio iterata 1929.

Diogenis Laertii Περί βίων, δογμάτων καὶ ἀποφθεγμάτων τῶν ἐν φιλοσοφία εὐδοκιμησάντων ed. H. G. Hübner, Lipsiae 1828-31.

Diogenis Laertii Vitae philosophorum ed. C. G. Cobet, Parisiis 1850.

Special editions of parts of the work are mentioned by R. Hope, The Book of Diogenes Laërtius, its Spirit and its Method, New-York 1930.

A collection of texts: H. Ritter and L. Preller, Historia philosophiae Graecae et Romanae ex fontium locis contexta, Gothae, 101934.

## B-GENERAL HISTORIES OF ANCIENT PHILOSOPHY (in alphabethical order)

- A. H. Armstrong, An Introduction to Ancient Philosophy, London 1947.
- E. von Aster, Geschichte der antiken Philosophie, Berlin-Leipzig 1920.
- E. Bréhier, Histoire de la Philosophie, I, L'Antiquité et le moyen-âge, Paris 1926-27.
- J. Burnet, Greek Philosophy, I, Thales to Plato. London 1914, 21928.
- F. Copleston, A History of Philosophy, I, Greece and Rome, London 1946.
- F. M. Cornford, Before and after Socrates, Cambridge 1932.
- Th. Gomperz, Griechische Denker, vol. I, Naturphilosophen und Sophisten, Leipzig <sup>4</sup>1922; II, Sokrates und Platon, <sup>4</sup>1925; III, Aristoteles und seine Nachfolger, <sup>4</sup>1931. Engl. transl. by L. Magnus and G. G. Berry, 4 vol., London <sup>2</sup>1913-29.
- K. Joël, Geschichte der antiken Philosophie, I, Tübingen 1921.
- B. J. H. Ovink-C. J. de Vogel, Overzicht der Grieksche Wijsbegeerte, Zutphen <sup>4</sup>1943. L. Robin, La pensée grecque, Paris 1923, <sup>2</sup>1948. Engl. transl., Greek thought, London
- 1928. F. Sassen, Geschiedenis van de Wijsbegeerte der Grieken en Romeinen, Antwerpen-
- Nijmegen <sup>4</sup>1949. Ueberweg-Praechter, Grundriss der Geschichte der Philosophie des Altertums, Berlin,
- Ueberweg-Fraechter, Grundriss der Geschichte der Philosophie des Altertums, Berlin,

  121926.
- Ch. Werner, La philosophie grecque, Paris 1938.
- W. Windelband-A. Goedeckemeyer, Geschichte der Abendl. Philosophie im Altertum, 41923 (I. von Müller's Handbuch der klass. Altertumswissenschaft I).
- E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, 5 vol., Leipzig <sup>6</sup>1919-23. I, Allg. Einleitung, Vorsokr. Philosophie; II, 1. Sokrates u. die Sokratiker; Plato u. die alte Akademie; 2. Aristoteles u. die alten Peripatetiker; III, 1. u. 2. Die nacharistotelische Philosophie.
- E. Zeller-W. Nestle, Grundriss der Geschichte der griechischen Philosophie, Leipzig, <sup>18</sup>1928. Engl. transl. by S. F. Alleyne and E. Abbott, new edition, London 1931.

#### C-Works on special subjects

- B. Bauch, Das Substanzproblem in der griechischen Philosophie bis zur Blütezeit, Heidelberg 1910.
- C. Bäumker, Das Problem der Materie in der griech. Philosophie, München 1890.
- J. I. Beare, Greek Theories of Elementary Cognition from Alcmaeon to Aristotle, 1906.
- P. Duhem, Le Système du Monde, I, La cosmologie hellénique, Paris 1913. R. Herbertz. Das Wahrheitsproblem in der griech. Philosophie. Berlin 1913.
- W. Jaeger, *Paideia*, Berlin 1934, <sup>2</sup>1936. Engl. transl. by G. Highet, 3 vol., Oxford 1943-45.
- A. Reymond, Histoire des Sciences exactes et naturelles dans l'Antiquité Gréco-Romaine, Paris 1924. Engl. transl. by R. G. de Bray, History of the Sciences in the Graeco-Roman World, London 1927.
- A. Rivaud, Le problème du devenir et la notion de la matière dans la philosophie grecque, Paris 1906.
- E. Rohde, Psyche, Tübingen 81921. Engl. transl. by W. B. Hillis, Greek Ideas about the Soul. 1925.
- M. Wundt, Geschichte der griech. Ethik, Leipzig 1908-11.

### II—PRESOCRATIC PHILOSOPHY

#### A-TEXT AND TRANSLATIONS

H. Diels-W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker, Griechisch und deutsch, 3 vol., Berlin <sup>5</sup>1934-37. An English translation of the fragments has been given by K. Freeman, Ancilla to the Presocratic Philosophers, Oxford 1948.

### B-MODERN WORKS (in chronological order)

- J. Burnet, Early Greek Philosophy, London 1892, 41945.
- A. Rey, La jeunesse de la science grecque, Paris 1933.
- P. M. Schuhl, Essai sur la Formation de la Pensée grecque, Paris 1934, 21949.
- W. Nestle, Vom Mythos zum Logos, die Selbstentfaltung des griechischen Denkens von Homer bis auf die Sophistik u. Sokrates, Stuttgart 1940.
- O. Gigon, Der Ursprung der griechischen Philosophie, Basel 1945.
- K. Freeman, The Pre-socratic Philosophers. A companion to Diels, Fragmente der Vorsokratiker. Oxford 1946.
- B. Snell, Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europäischen Denkens bei den Griechen, Hamburg 1946.
- W. Jaeger, The Theology of the Presocratic Philosophers, London 1947.

#### Heraclitus

Ferd. Lassalle, Die Philosophie Herakleitos des Dunklen von Ephesos, Berlin 1858.

- G. Burckhardt, Heraklit, Zürich 1925.
- J. Solovine, Héraclite d'Ephèse, Paris 1931.
- A. M. Frenkian, Etudes de philosophie présocratique, I, Héraclite d'Ephèse, Paris 1934.
- O. Gigon, Untersuchungen zu Heraklit, Leipzig 1935.
- F. J. Brecht, Heraklit, Heidelberg 1936.

#### The Pythagoreans

- A. Chaignet, Pythagore et la philosophie pythagoricienne, Paris 21874.
- A. Delatte, Études sur la Litérature Pythagoricienne. Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Etudes, sect. philol. 217, Paris 1915.

- G. Méautis, Recherches sur le Pythagorisme, Neuchâtel 1921.
- E. Frank, Platon und die sogenannten Pythagoreer, Halle 1923.
- E. Bollinger, Die sogenannten Pythagoreer des Aristoteles, Zürich 1925.
- L. Brunschvicg, Le rôle du pythagorisme dans l'évolution des idées, Paris 1937.
- K. Kerényi, Pythagoras und Orpheus, Amsterdam-Leipzig 21940.
- V. Caparelli, Sapienza di Pitagora, I, Problemi e fonti, 1941. I. E. Raven, Pythagoreans and Eleatics, Cambridge 1948.

#### The Eleatics

- K. Reinhardt, Parmenides u. die Geschichte der griech. Philosophie, Bonn 1916.
- D. Einhorn, Xenophanes, ein Beitrag zur Kritik der Grundlagen der bisherigen Philosophiegeschichte, Wien-Leipzig 1917.
  G. Calogero, Studi sull' Eleatismo. Roma 1932.
  K. Riezler, Parmenides, Frankfurt a/M 1934.

- A. M. Frenkian, Etudes de philosophie présocratique, II, Empédocle d'Agrigente, Parménide d'Elée, Paris 1937.
- W. J. Verdenius, Parmenides, some comments on his poem, Groningen 1942.
- F. M. Cornford, Plato and Parmenides, Cambridge 1939 (gives a translation of Parm. with a commentary).
- H. D. P. Lee, Zeno of Elea. A text with translation and notes.

#### Pluralists and atomists

- I. Bidez, La biographie d'Empédocle, Gent 1894.
- H. Diels, Über die Gedichte des Empedocles, Sitzungsberichte d. Berl. Akad. 1898, pp. 396-416.
- W. Nestle, Der Dualismus des Empedokles, Philologus 65 (1906), pp. 545-57.
- E. Bignone, Empedocle, Turino 1916 (transl. with a commentary).
- W. Kranz, Vorsokratisches, III, Die Katharmoi und die Physika des Empedokles, Hermes 70 (1935), pp. 111-19.
- W. Kranz, Empedokles. Antike Gestalt und romantische Neuschöpfung. Zürich 1949.
- F. Löwy-Cleve, Die Philosophie des Anaxagoras, Wien 1917.
- F. Krohn, Der Nous bei Anaxagoras, Münster 1907.
- F. M. Cornford, Anaxagoras' theory of matter, in Class. Quart. 24 (1930), pp. 14-30; 83-95.
- O. Jöhrens, Die Fragmente des Anaxagoras. Diss. Göttingen 1939.
- W. Bröcker, Die Lehre des Anaxagoras, in Kant-Studien 1943, pp. 176 ff.
- D. Ciurnelli, La filosofia di Anassagora, Padova 1947.
- F. M. Cleve, The philosophy of Anaxagoras, New-York 1949. See the review of this book by W. J. Verdenius in Museum 1949, p. 150.
- A. G. M. van Melsen, Het wijsgerig verleden der atoomtheorie, Amsterdam 1941.
- A. Dyroff, Demokritstudien, München 1899.
- P. Natorp, Die Ethika des Demokritos, Marburg 1893.
- C. Bailey, The Greek atomists and Epicurus, Oxford 1928, pp. 64-214.
- Η. Langerbeck, Δόξις ἐπιρρυσμίη, Studien zu Demokrits Ethik und Erkenntnislehre, Berlin 1935.
- E. Bignone, Nuove luci sulla storia dell' atomismo greco. 1940.
- G. Vlastos, Ethics and physics in Democritus. Philos Rev. 1945, pp. 578 ff.; 1946, pp. 53 ff.

#### III—THE SOPHISTS

#### A-TEXT

Diels-Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker, vol. II. Engl. transl. of K. Freeman, Ancilla to the Pre-socratic Philosophers.

#### B-MODERN WORKS

G. Grote, History of Greece VIII, 1850, pp. 474-544.

H. Gomperz, Sophistik u. Rhetorik, Leipzig-Berlin 1912.

C. P. Gunning, De sophistis Graeciae praeceptoribus, Amsterdam 1915.

A. Bill, La morale et la loi dans la philosophie antique, Paris 1928.

Joh. Mewaldt, Kulturkampt der Sophisten, Tübingen 1928.

W. Jaeger, Paideia 1934, pp. 364-418.
W. Nestle, Vom Mythos zum Logos <sup>2</sup>1942, pp. 249-528.

D. Loenen, Protagoras and the Greek Community, Amsterdam 1941.

O. Gigon, Gorgias "Über das Nichtsein", Hermes 71 (1936), pp. 186-213. E. W. Beth, Gorgias van Leontini als wijsgeer, Alg. Ned. Tijdschr. v. Wijsb. 35 (1941-42) pp. 41-58.

F. Heinimann, Nomos und Physis. Diss. Basel 1945.

H. J. Pos, De Griekse Sofistiek en onze tijd, in De Nieuwe Stem 1949, pp. 215-234.

E. Dupréel, Les Sophistes. Neuchâtel 1948.

#### IV—SOCRATES

An analysis of the sources, see our nrs. 201-205. The "Socratic problem" has been treated by

A. Diès, Autour de Platon I, Paris 1927, pp. 127-243.

C. J. de Vogel, Een keerpunt in Plato's denken, Amsterdam 1936, pp. 23-136.

A. K. Rogers, The Socratic Problem, New-Haven 1933.

Cp. also: G. Rutberg, Sokrates und Xenophon, Uppsala 1939.

W. Schmid, Das Sokratesbild der Wolken, in Philologus 97, 1948, pp. 209 ff. More constructive works:

H. Maier, Sokrates, Tübingen 1913.

Is. van Dijk, Socrates, Haarlem 1923, 21942.

A. E. Taylor, Socrates, London 1932.

A. J. Festugière, Socrate, Paris 1934.

G. Bastide, Le moment historique de Socrate. Paris 1939.

A separate place is taken by

E. Dupréel, La légende socratique et les sources de Platon, Bruxelles 1921 (denies the historical existence of Socrates).

O. Gigon, Sokrates, Bern 1947 (holds that we do not know anything with certainty about Socrates). See on this book C. J. de Vogel, Une nouvelle approche du problème socratique, in Mnemosyne 1950.

#### V—THE MINOR SOCRATICS

A-Texts in Mullach, Fr. Phil. Gr., vol. II. See also Ritter and Preller.

#### B-Modern works

M. C. Mallet, Histoire de l'Ecole de Mégare et des Ecoles d'Elis et d'Erétrie, Paris 1845. E. Zeller, Über den κυριεύων des Megarikers Diodoros, Berlin 1882.

- F. Dümmler, Akademika, Beiträge zur Literaturgeschichte der sokratischen Schulen, Giessen 1889.
- A. Rüstow, Der Lügner, Theorie, Geschichte u. Auflösung, Leipzig 1910.
- C. M. Gillespie, On the Megarians, in Archiv f. Gesch. d. Phil. 24 (1911), pp. 218-41. Adolfo Levi, La dottrina filosoficha della scuola di Megara. Roma 1932. See the review of K. von Fritz in Gnomon 1934, pp. 122 ff.

Article of K. von Fritz in Pauly Wissowa, R.E. Suppl. V, pp. 707 ff., s.v. Megariker. N. Hartmann, Der megarische u. der aristotelische Möglichkeitsgedanke. Berl. Akad. 1937.

D. R. Dudley, A History of Cynicism from Diogenes to the 6th Century, London 1937.

G. Rudberg, Zur Diogenes-Tradition in Symbolae Osloenses 14, 1935; Zum Diogenes-Typus, ib. 15/16, 1936.

Sayre Ferrand, Diogenes of Sinope, Baltimore 1938.

R. Höistad, Cynic hero and Cynic hing. Studies in de Cynic conception of man. Uppsala 1948.

G. Colosio, Aristippo di Cirene filosofo Socratico, Torino 1925.

P. J. van Gils, Quaestiones Euhemereae, Kerkrade-Heerlen 1902.

#### VI-PLATO

#### A-TEXT AND TRANSLATIONS

Platonis opera recognovit I. Burnet, Oxonii 1899-1906, 6 vol.

Platon, Oeuvres complètes, texte et traduction française, Paris, "Les belles Lettres", 1920 ff.: I. Hippias II, Alcibiade I, Apologie, Euthyphron, Criton par M. Croiset; II. Hippias I, Charmide, Laches, Lysis; III. Protagoras, Gorgias, Ménon par A. Croiset; IV. Phédon, le Banquet, Phèdre par L. Robin; V. Ion, Ménexène, Euthydème, Cratyle par. L. Méridier; VI-VII. La République par E. Chambry, introd. par A. Diès; VIII, Parménide, Théétète, le Sophiste par A. Diès; IX. Le Politique, le Philèbe par A. Diès; X. Timée et Critias par A. Rivaud; XIII. Dialogues suspects, Dialogues apocryphes et Lettres par I. Souilhé

I. Southe. English translation of all the dialogues by B. Jowett (1871). New edition at New-

York 1946.

German translation, with notes and a detailed bibliography of each dialogue, by O. Apelt, Phil. Bibl., Leipzig.

#### B-General works on Plato

- W. Lutoslawsky, The Origin and Growth of Plato's Logic, London 1897, 21905.
- P. Shorey, The Unity of Plato's Thought, Chicago 1903.
- P. Natorp, Platos Ideenlehre, Leipzig 1903, 21921.
- H. Raeder, Platons philosophische Entwicklung, Leipzig 1905.
- U. von Wilamowitz-Moellendorff, *Platon*, 2 vol., Berlin 1919, 21920, 41948 (only the first vol.).
- C. Ritter, Platon, I, 1910; II, 1922.
- A. E. Taylor, Plato, the man and his work, London 1926, 51948.
- P. Friedländer, Platon, 2 vol., Berlin 1928-1930.
- J. Burnet, Platonism, Berkeley (California) 1928.
- A. Diès, Autour de Platon, 2 vol., Paris 1927.
- H. Leisegang, Die Platondeutung der Gegenwart, Karlsruhe 1929.
- G. C. Field, Plato and his contemporaries, Oxford 1930, 21948.
- P. Shorey, What Plato said, Chicago 1933.
- L. Robin, Platon, Paris 1935.

J. D. Bierens de Haan, Plato's levensleer, Haarlem 1935.

R. Schaerer, La Question platonicienne, Etude sur les rapports de la pensée et de l'expression dans les Dialogues, Neuchâtel et Paris 1938.

J. Moreau, La construction de l'idéalisme platonicien, Paris 1939.

R. Demos, The Philosophy of Plato, New-York 1939.

A. Koyré, Discovering Plato. New-York 1945.

V. Goldschmidt, Les dialogues de Platon, Structure et méthode dialectique, Paris 1947.

V. Goldschmidt, Le paradigme dans la dialectique platonicienne, Paris 1947. We may mention also, as having a bearing on Platonism as a whole:

J. Stenzel, Studien zur Entwicklung der platonischen Dialektik von Sokrates zu Aristoteles, Leipzig <sup>2</sup>1931.

C. J. de Vogel, *Een keerpunt in Plato's denken*, Amsterdam 1936 (a study on the Parmenides as a crisis in Plato's philosophy).

A. J. Festugière, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris 1936.

H. Perls, *Platon, Sa conception du Kosmos*, 2 vol., New-York 1945 (not only a commentary on the Timaeus).

G. J. de Vries, Spel bij Plato, Amsterdam 1949.

#### C-Works on special subjects

### 1—Theology and philosophy of religion

P. E. More, The religion of Plato, Princeton 1921.

A. Diès, Le Dieu de Platon and La religion de Platon in Autour de Platon II.

Fr. Solmsen, *Plato's theology*, Ithaca 1942 (See about this work the review of E. de Strycker in *L'Antiquité classique*, 1947, 1).

A. E. Taylor, The "Polytheism" of Plato, An apologia, Mind (N.S.) 1938, pp. 180-199.

A. J. Festugière, Contemplation etc.

P. Lachièze-Rey, Les idées morales, sociales et politiques de Platon. Paris 1938.

R. Schaerer, Dieu, l'homme et la vie d'après Platon, Neuchâtel 1944.

O. Reverdin, La religion de la cité platonicienne, Paris 1945.

V. Goldschmidt, La religion de Platon, Paris 1949.

## 2—On the myths of Plato the best work is:

P. Frutiger, Les mythes de Platon, Paris 1930.

See also P. Stoecklein, Über die phil. Bedeutung von Platons Mythen, Philologus, Suppl. Bd. XXX 3, Leipzig 1937.

#### 3-The soul

L. Robin, La théorie platonicienne de l'amour, Paris 1907, 21933.

H. Barth, Die Seele in der Philosophie Platons, Tübingen 1921. J. Moreau, L'âme du monde, de Platon aux Stoïciens, Paris 1939.

J. B. Skemp, The theory of motion in Plato's later dialogues, Cambridge 1944.

#### 4-Ideas and Numbers

L. Robin, La théorie platonicienne des Idées et des Nombres d'après Aristote, Paris 1908.

M. Gentile, La dottrina platonica delle idee numeri e Aristotele, 1930. J. Stenzel, Zahl u. Gestalt bei Platon und Aristoteles, Leipzig, <sup>2</sup>1933.

W. van der Wielen, De Ideegetallen van Plato, Amsterdam 1941.

H. Cherniss, The Riddle of the Early Academy, Berkeley and Los Angeles 1945.

De Vogel, Greek Philosophy I

Cf. H. Cherniss, Aristotle's Criticism of Plato and the Academy, I, Baltimore 1944. C. J. de Vogel, La dernière phase du platonisme et l'interprétation de M. Robin, in Studia Vollgraff, Amsterdam 1948.

C. J. de Vogel, Problems concerning later Platonism, in Mnemosyne, 1949, pp.

197-216; 299-318.

#### D-Special dialogues

Protagoras, ed. with commentary by Deuschle-Cron, revised by W. Nestle, 71931. Gorgias, A commentary (Dutch) of B. J. H. Ovink, Leyden 1909.

An older English edition with a commentary of W. H. Thompson, London 1871.

A German ed. of Deuschle-Nestle, 51909.

Meno and Hippias Minor, Philosophische Erklärung (German) by B. J. H. Ovink, Amsterdam 1929.

Klara Buchmann, Die Stellung des Menon in der platonischen Philosophie, in Philologus, Suppl. Bd. 29, 3, Leipzig 1936.

Hippias Maior. On the authenticity of this dialogue: J. Moreau, Le platonisme de l'H.M., in Rev. des études grecques 1941, p. 19.

Alcibiades Maior. The authenticity is denied by E. de Strycker, Platonica I, L'authenticité du premier Alcibiade, in Les Etudes Classiques 1942, pp. 135-151. Io. Article of W. J. Verdenius, L'Ion de Platon, in Mnemosyne 1943, pp. 233-262.

Phaedo, ed. with a commentary of J. Burnet, Oxford 1911.

A German commentary of H. Baumann (with the later proofs for immortality). Cf. G. Rodier, Les preuves de l'immortalité de l'âme dans le Phédon de Platon, Année philos. XVIII, 1908.

R. Schaerer, La composition du Phaedon, in Revue des Etudes grecques 1940,

pp. 1-50.

Symposion, ed. R. G. Bury, 21932, Cambridge.

Important introduction in the edition of L. Robin, Paris 1929.

Article of G. Daux, Sur quelques passages du Banquet de Platon, in Revue des Etudes grecques, 1942, p. 236-271 (good remarks on the relation of Plato to Aristoph.).

Republic. Edition with notes and essays by B. Jowett and L. Campbell, 3 vol.,

Oxford 1894.

Ed. with a commentary of J. Adam, Cambridge 1902.

M. Wohlrab, Der Staat, Buch I, Leipzig 1893.

A. Diès, Introduction in the edition of the Collection Budé, Paris 1932.

R. L. Nettleship, Lectures on the Republic of Plato, London 1898, new edition

New English transl. of F. M. Cornford, Oxford 21944.

Phaedrus. Ed. with a commentary of W. H. Thompson, London 1868.

Good introd. of L. Robin in his edition in the Collection Budé, Paris 1933.

Theaetetus. Text with English notes of L. Campbell, Oxford 1883.

New translation with a commentary of F. M. Cornford, Plato's theory of knowledge, Cambridge 1935. <sup>2</sup>London 1946. (Theaet. and Soph.).

Parmenides. Introd. of A. Diès (coll. Budé), Paris 1923. English transl. of A. E. Taylor, 1934.

New Engl. transl. with a commentary of F. M. Cornford, Plato and Parmenides, Cambridge-London 1939.

J. Wahl, Etude sur le Parménide de Platon, Paris 1926.

M. Wundt, Platons Parmenides, Stuttgart 1935.

C. J. de Vogel, Een keerpunt in Plato's denken, Amsterdam 1936.

Soph. and Politicus, ed. with notes of L. Campbell, Oxford 1867.

Introd. of A. Diès (coll. Budé), ed. of Soph. and Polit.

A. Diès, La définition de l'être et la nature des Idées dans le Sophiste de Platon, Paris 1909.

H. Zeise, Der Staatsmann. Ein Beitrag zur Interpretation des platonischen Politikos, in Philol., Suppl. Bd. 31, 3, Leipzig 1938.

Philebus. Ed. with comm. of R. G. Bury, Cambridge 1897.

Ed. with introd. by A. Diès (coll. Budé).

Transl. with comm. of R. Hackforth, Plato's examination of pleasure, Cambridge 1944.

Timaeus. Ed. with introd. by A. Rivaud (coll. Budé), Paris 1925.

A. E. Taylor, A commentary on Plato's Timaeus, Oxford 1928.

F. M. Cornford, *Plato's Cosmology* (transl. with a commentary), Cambridge 1937; London <sup>2</sup>1948.

L. Robin, Etudes sur la signification et la place de la physique dans la phil. de Platon, Paris 1919.

Critias. A. Delatte, L'Atlantide de Platon in Musée belge 1922.

P. Couissin, L'Atlantide de Platon et les origines de la civilisation, Aix en Provence 1928.

J. Bidez, L'Atlantide. Bull. Acad. roy. belgique, classe d. lettres, 1934, pp. 101-126.

H. Herter, Altes u. Neues zu Platons Kritias, in Rhein. Mus. 1943, pp. 236-265. Laws. C. Ritter, Platos Gesetze, Darstellung d. Inhalts, Kommentar; 2 vol., Leipzig 1896.

E. B. England, text with a commentary, 2 vol., Manchester 1921.

G. J. D. Aalders, Het 3e boek van Plato's Leges, Amsterdam 1943.

Epinomis. J. Harward, The Epinomis of Plato, Oxford 1928.

H. Raeder, Platons Epinomis, Kopenhagen 1938.

E. des Places, Les dernières années de Platon, in L'Antiquité classique, 1938, pp. 169-200. Again, in the same Review, 1942, p. 97 ff.: Une nouvelle défence de l'Epinomis.

Letters, See our nr. 263.

For more detailed bibliographical information the reader may apply to: Bibliographische Einführungen in das Studium der Philosophie, herausgegeben von I. M. Bochensky, Bern, Heft 5: O. Gigon, Antike Philosophie, which is, however, far from being complete.

#### I-NAMES

Achilles Nr. 92 a, b 323 a; 327 c; 330, n. a; 336; 350; Aëtius 85: 111 @ 351, n. 1; 352, n. 2 Alcibiades (his speech about Socr.) 208 Cratylus 204 a, b Critias 195 b Alcmaeon 46 Anaxagoras 119-133; 216 Croesus 3, 7 c Crossman, R. H. S., 312 Anaximander 2; 11-17 Anaximenes 18-20; 125 Damon of Oa 210, Laches 197 d, with Angelopoulos, E., 203 Antiphon, the sophist, 195 a n. 2 Antisthenes 202; 243-253 Deman, Th., 205 Apelt, O., 311 Dercyllides 262; 371 a Democritus 135; 138-160; 171 g-h; Aristippus 254-260 204 b Aristophanes 203;224 c Aristoteles 2 a, n. 2; 37; 38; 90 b; 91; Dickerman, S. O., 163 a Diels, H., 31; 57; 80, n. \*; 82, n. 4; 92; 93; 94; 95; 146 a, n. 1; 156 f; 83 vs. 57, n. \*; 85 c; 104 a, n. \*, 165, n. 1; 204; 262; 310; 312; 361, n. 1; 362-368; 371 c; 372 \*\*; 110 a, n. 3; 111 b, n. 1; 113 a, Aristoxenus 24 b, d; 28 b; 262; 364 c n. 2; 186 b Diès, A., 269 b, n. \*; 314; 346, n. \*, Arnim, H. von, 202 Augustinus (on Platonism and Christi-\*\*; 348, p. 262, n. Diodorus Cronus 232-235 anity) 309 Diogenes of Apollonia 161-165 Beth, E. W., 186 b Diogenes of Sinope 243 b; 244 c; 246 a; 248 a, b Bias 5, 6 f Bidez, J., 143 b; d, n. 4 Dionysius Halicarnassensis 194 a; 264 Dümmler, F., 163 a; 194 Boeckh, A., 31 Burnet, J., 11 a, n. 1; 12 b; 24 d; 29; Dupréel, E., **185** 44 a; 48 b; 57; 85 c; 104 a, n. \*\*; Dijk, Is. van, **205** 108 b, n. 1; 110 a, n. 3; 111, sub 4, g; 205; 225 a; 262; 263; 315; Ecphantus 44 d 330, n. a; 352, n. 2 Electra, the sophism the E., 231 c Empedocles 2; 24 c; 25; 100-118 Callicles 193 a Eubulides 231 Calogero, G., 185 Euclides of Megara 230 Cardini, M. T., 44 a Eurytus 35 Cherniss, H., 262; 263; 327 c; 366 c, Festugière, A. J., 26 f; 308 n. b; 371 c Chilo 5, 6 c Frank, E., 31 Cicero 4: 26 g; 85 d Freeman, K., 89 c, n. \*; 111 b, n. 1;

210, p. 132, n. 2

Gigon, O., 2 a, n. 2; 8 b; 11 a, n. 1;

Cleobulus 5; 6 a

Cornford, F. M., 314; 318; 319 a;

Colotes 171 g

54 a, n. 1; 57; 76; 82, n. 2; 85 d; 185; 186 b; 205 Gillespie, C., 225 a; 227 a Goethe 41 b Gomperz, H., 186 b; 202 Gomperz, Th., 74, n. 1; 89 c, n. \*; 173; 194 Gorgias 100; 112 d; 177-187; 243 a Grote, G., 194 Guthrie, W. K. G., 8 c; 115

Hartmann, N., 331 Heath, Sir Th., 45 Hegesias 261 Heracles 191 Heraclides Ponticus 44 d; 102 b, c; 103 a. b Heraclitus 48-66; 82, n. 2; 171 c Hermodorus, of Ephesus, 48 b Hermodorus, Platonicus, 262; 371 a Herodotus 3; 7; 166 Hesiodus 2; 71 Hicetas 44 a, c Hippias 188 Hippocrates 225-227 Homerus 71; 83 vs. 34, n. 4; (and other poets) 279; 280 Horatius 103 c

Iamblichus 25; 26-30 Isocrates 3 b

Jaeger, W., 2 a, n. 2; 11 a, n. 1; 25; 76; 80, n. \*; 82, n. 2; 110 a, n. 3, b, n. 1; 163 a; 195 a

Janssens, A. J., 210, p. 132, n. 2

Joël, K., 173; 186 b; 194; 200; 202; 205; 235

Jones, W. H. S., 225 b, n. 2

Jowett, B., 352, n. 2

Karsten, S., 83 vs. 57, n. \* Kepler 45 Koster, W. J. W., 312, n. a Kranz, W., 104 a, n. \*\*

Leeuw, G. van der, 29 Leucippus 134-138 Livius 51 a Loenen, D., 175 Lysis 47 Macran, H., 364 c, n. I Maier, H., 205 Melissus 96-99; 313 Menedemus 240-242 Merlan, Ph., 371 b Meyer, H., 312, n. a Mondolfo, R., 31 Moreau, J., 312

Nachmanson, E., 225 b, n. 2 Natorp, P., 149; 150 c, n. \*; 194; 266 b, Remark II; 270; 271; 331; 347 d Nettleship, R. L., 312 Nietzsche, Fr., 11 a, n. 1; 200

Ovink, B. J. H., 212 b

Paracelsus 41 b Parmenides 2; 48; 76; 77-86; 104 b, n. 4; 122; 313; 314; refuted by Plato 333; 339-342 Periander 5; 6 g Phaedo 240 Pherecydes 2 Philippson, R., 203 Philolaus 31-33; 40 a; 44; 47 Pittacus 5: 6 e Plato 3; 9 c, n. 3; 37 b; 78; 87 b, c; 119; 156 d; 171 a-f; 200; 201; Aristotle's testimony about P. and Socr. 204 a, b; 262-394 Popper, K. R., 312 Porphyrius 24 Proclus 228 Prodicus 189-192 Protagoras 167-168; 169-176; 198; 211; 317 d Pythagoras 3 b; 4; 21-43 Pythagoreans 21-47; 48; 204 b; 228; 371 b

Reinhardt, K., 76; 188 b
Renan, E., 202
Rivaud, A., 350, n. \*; 352, n. 2
Robin, L., 11 a, n. 1; 263; 265; 316 a,
b; 326 b, n. a; 336; 348, p. 262/3,
n. 1; 366 c, n. a; 373
Rohde, E., 11 a, n. 1
Ross, W. D., 43 a, n. \*; 205; 367 a;
373
Rüstow, A., 231 b

| Scaliger, J., 104 a, n. ** Schepp, C. L. (Jan Prins) 350, n. a, b; 352, n. b Schleiermacher 194; 315 Sextus Empiricus 262; 371 b Simplicius 85 b Socrates 77, n. 3; 119; 139 d; 156 a, d, f; 198; 201-229; 243 a, b; 246 a Solon 3; 5; 6 d Speiser, A., 336 Stilpo 236-239  Taylor, A. E., 203; 205; 224-227; 263; 265; 316; 350 Thales 1; 5; 6 d; 7-10 Theaetetus 31 | Verdenius, W. J., 59 e; 83, vs. 57, n. *; 112 d  Vogel, C. J. de, 175, n. a; 203 b; 225 a; 228; 315; 330, n. a; 336; 366 c, n. b; 371 b, n. a; 371 c  Vollenhoven, D. H. Th., 314  Wahl, J., 329; 330, n. a; 336  Wendland, P., 248, n. a  Wielen, W. van der, 376 a, d  Wiersma, W., 44 a  Wilamowitz, U. von WMoellendorff, 80, n. *, n. 1; 202; 227 c; 265; 315  Wilpert, P., 371 b  Wundt, M., 136  Wundt, W., 29 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (the dialogue Th. of Plato) 317-325 Theiler, W., 163 a Theophrastus 86 b; 112-113; 262; 373 Thrasyllus 140 b Thrasymachus 193 b; 194 Thucydides 3 b; 168; 224 a, b Timaeus, the historian 102 a; 103 d dialogue of Plato 349-361                                                                                                                                      | <ul> <li>Xenocrates 366 c; 372, n. a</li> <li>Xenophanes 48; 67-76</li> <li>Xenophon 202; 216, p. 144, n. 1; p. 145, n. 1; p. 147, n. 1; 217-223</li> <li>Zeller, E., 48 b; 57; 122 b, n. 2; 163 a; 173; 194; 235</li> <li>eno 77, n. 3; 87-95; 231 e; 232</li> <li>the method of Z. 328-329</li> </ul>                                                                                                               |
| Usener, H., 164, n.*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Zeus <b>63 a</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

#### II—SUBJECTS

```
Abstinence Nr. 24 a-d
                                            the παντελῶς ὄν in the Soph. of Plato,
agrapha, of Plato 262; 371
                                             315 c
anamnesis, doctrine of a., 297 b-c; 326
                                           in Plato's Parm. 330-336
                                           in his Soph. 341
apatheia s. ἀπάθεια
                                           S. also non-being, and coming into
asebeia s. ἀσέβεια
astronomy
                                             being
   study of a. preparatory to dialectic
                                        body
     298; it does not tend to atheism
                                           soul higher than b. 150 a, b (Demo-
     394 b
                                             critus); 215 (in the Crito); 266 e
   S. also cosmology
                                             (in the Phaedo);
atheism s. ἀσέβεια
                                           creation of the b. in the Tim. 353;
atoms 141; 146 a; 232
                                            its influence on the soul 360-361
                                              (Tim.); honoured next to the soul
                                             375 b, p. 284 (Laws)
Badness 360 a, b; cp. 392 a, b; 393
                                        bodies, the five regular -, 31
bald-headed, argument of the b. 231 e
Beauty 273
                                        Chaldaeans 139 c
being
   with Parmenides 80-83
                                        character
                                           of man fashioned by himself, 392 a
   with Melissus 97-99
   with Anaxagoras 122
                                        children
   with Democritus 135; 136; 141;
                                           difficulty of rearing - 158;
     142 a
                                           community of -286-288; 310 a;
```

|                                      | 203; 299, p. 210; 302-304; 340,               |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------|
| education of — 381; 382; 385         |                                               |
| colour                               | p. 250;                                       |
| definition of — 186 a                | d. opposed to eristic 344 a, b; the           |
| coming into being                    | method of d. illustrated by gram-             |
| denied by Parm. 83;                  | mar and musicology 344 c                      |
| explained by Emped. as a mixture     | Dissoi logoi 196; 261, p. 147, n. 2; 227 c    |
| of the elements, 106 a;              | divination 217 c                              |
| cp. Anaxagoras, 123; Democr. 141,    | divorce 378                                   |
| 144; Socrates' criticism of these    | dramatic art                                  |
| theories, 216                        | excluded by Plato 281                         |
| Plato's γένεσις είς οὐσίαν, 347 d;   |                                               |
| the theory of the Tim., 356          | Earth                                         |
| conscience                           | with Anaximander 16 c, d;                     |
| examination of the c., 26 f-g; 28 b  | Anaximenes 19 c;                              |
| consensus gentium                    | Philolaus etc. <b>44 a-d</b> ;                |
| proof of the existence of gods, 387; | Xenophanes 74                                 |
| cp. <b>394</b>                       | in the $Tim.$ 352                             |
| contemplation                        | education                                     |
| of Beauty itself 273, p. 183/4       | Democr. on — 156 a-c;                         |
| of the Good 304                      | Plato on — 278 b-281; 291-304;                |
| cosmic order                         | e. not compulsory 301;                        |
| a pattern for human thought and      | should prevent badness 360 b;                 |
| action, 355                          | principles of — 375 b, p. 284 sqq.;           |
| proof of the existence of God 387,   | compulsory 384;                               |
| 394. See also heavenly bodies        | the same on both sexes 385                    |
| cosmology                            | elements                                      |
| See world and worlds                 | the four — 105 (Empedocles);                  |
| of Philolaus 44; of Parmenides 84-   | the δμοιομερη of Anaxagoras 124;              |
| 85                                   | with Democr. the atoms and the                |
| creation <b>350-356</b>              | void, 135-136; 141;                           |
| Cynicism 222; 239; 243-253           | in later Platonism 365 a, b; 371 a,           |
| Cyrenaic, the — school, 254-261      | <b>b</b> ; 372; 373; in the Tim. 356 <b>b</b> |
| Cytolialo, the someon, 202 and       | eristic 344 a                                 |
| Daimonion of Socrates 220            | Examples of — see 196-197                     |
| definition                           | eros                                          |
| sought for by Socr., 204 b;          | in Hesiodus 2 a; cp. Parm., 85 b,             |
| of bravery sought for, 210;          | and Emped., 107 a, b;                         |
| d. impossible 252 c, d               | in Plato's Symposion, 273; cp. 326            |
| See also diaeresis                   | eschatology 307                               |
| Demiurge                             | ethics                                        |
| Maker of the world, 349-356          | with Pythagoreans 28; Heracl. 62 b;           |
| desires                              | Democr. 149-160; Prodicus 191;                |
| limitation of — 154 (Democr.);       | Antiphon and Critias 195;                     |
| cp. 222 and 243 b (principle of      | in the Socratic dialogues 210-214;            |
|                                      | with the Cynics 243-248;                      |
| Cynicism); d. opposed to will 213 a  | Aristippus 255-259;                           |
| diaeresis,                           | Plato 267; 273; 274-308; 348;                 |
| method of, 316 b; 326 b; 337; 338    | 355; 375 b-380; 392-393                       |
| dialectic                            | evil                                          |
| invented by Zeno 87 a;               | caused by soul 390 a, b                       |
| d. method of Socr. 210;              | evil eye 143 c                                |
| d. opposed to Mathematics 294, p.    | evolution, biological —, 17 a-c               |
| a. opposed to mathematics =>=, p.    |                                               |

| Fire                                                               | heavenly bodies                       |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| 54 d; 55-58                                                        | in general 352; 353-355;              |
| free choice of a life 307, p. 215                                  | souls of the — 391; 394               |
| Cp. will and responsibility                                        | S. also sun, moon, stars              |
| friendship 157 a                                                   | horns, sophism of the, 231 d          |
|                                                                    | hylozoïsm 9                           |
| God(s)                                                             | hypothesis 216; 266 b-c; 294;         |
| with Pythagoreans 27;                                              | in the Parm. of Plato 329             |
| Heraclitus 63-65;                                                  |                                       |
| Xenophanes 70-73;                                                  | Idea                                  |
| Democr. 143 d; Protagoras 174;                                     | pre-platonic theory of —s 216, p.     |
| Prodicus 192; Critias 195 b;                                       | 147, n. 2; <b>224-228</b> ;           |
| Socr. 217-219; 223;                                                | existence of —s denied by Stilpo      |
| in the Laws of Plato 374 b (God the                                | <b>238</b> ;                          |
| measure of all things); 374 c (first                               | by Antisthenes 253;                   |
| to be honoured); 375 b, p. 286                                     | origin of the —s <b>266-268</b> ;     |
| (confidence in —); 387, 394                                        | —s of which objects 269;              |
| (existence of — proved)                                            | true sense <b>270-273</b> ;           |
| good                                                               | I. of the Good <b>291 c-294</b> ;     |
| disposition of the heart 155 (De-                                  | alteration in the theory of —s 315;   |
| mocr.); in the Dissoi logoi 196 a;                                 | objections of Parm. against the I.    |
| Socr. 215;                                                         | <b>327</b> ;                          |
| the Good in Plato's Rep. VI, 291 a-                                | -s = Numbers? 362-373                 |
| 294;                                                               | infinite, see ἄπειρον                 |
| contemplation of the Good 304;                                     | Total                                 |
| the supreme g. in the Phil. 348;                                   | Justice                               |
| = the One <b>364</b> ;                                             | with Democr. <b>156 d-e</b> ;         |
| in the universe caused by soul                                     | Antiphon and Critias 195;             |
| 390 a, b;                                                          | Dissoi logoi 196 b;                   |
| God our helper in the struggle for                                 | Socrates 204 c; 215; 223;             |
| the g. 392; 393                                                    | Plato 274-285; 306-307; 375 b,        |
| grammar                                                            | p. 285                                |
| studied by Protagoras 176;                                         | Knowledge                             |
| Prodicos 190;                                                      |                                       |
| illustration of dialectic 344 c                                    | Philolaus on — 32; Heraclitus 60-     |
| great and small, the, 365; 371                                     | 62; Parmenides 80-83; 86; De-         |
| S. also μάλλον κ. ήττον and ύπεροχή                                | mocr. 142; Protagoras 166-167;        |
| καὶ ἔλλειψις                                                       | 171-172; Gorgias 183                  |
| rat erreigig                                                       | virtue = k., see virtue               |
| Happiness                                                          | Plato's theory of k. 266 a-c; 268;    |
| with Democr. 149; 151-154;                                         | 269 b; 270; 271; 294-297              |
| the just man is happy 274;                                         | k. = αἴσθησις? 317-325                |
| the citizens of Pl.'s Republic not                                 | Lohann                                |
|                                                                    | Labour                                |
| happy 310 d-e;                                                     | division of — 277 b                   |
| the best life = the happiest 374 a; $375 \text{ h} = 287/8$        | S. also πόνος                         |
| 375 b, p. 287/8                                                    | law                                   |
| harmony 33 a.h. of the spheres 45:                                 | origin of — 195 b                     |
| <b>33 a-b</b> ; of the spheres <b>45</b> ; elastic h. <b>53-54</b> | human and divine 223                  |
|                                                                    | the Laws of Plato 374-394             |
| heap, argument of the,                                             | liar, sophism of the, 231 b           |
| with Zeno 88; Eubulides 231 e                                      | literature                            |
| hearing 112 e                                                      | selected on moral principles, 279-281 |

| Love                                     | moon                                       |
|------------------------------------------|--------------------------------------------|
| moving principle, called φιλότης by      | theory of Anaximander 16 a, c;             |
| Emped. 107 a; 110 a, e; 111 b, g         | of Anaximenes 19 c; 20;                    |
| S. also eros and friendship              | of Philolaus 44 a-d                        |
| S. also cros and promostop               | morality                                   |
| Man                                      | origin of — 195 b. Cp. Ethics              |
| Man                                      | motion (movement)                          |
| origin of —, 17 b, c;                    |                                            |
| Anaxagoras' definition of — 130 b;       | eternal — 52 a-e (Heracl.);                |
| — a mikrokosmos 148;                     | arguments of Zeno against —, 91-95;        |
| — measure of all things 167; 171;        | caused by the νοῦς, 127 (Anaxa-            |
| body and soul s. there                   | goras);                                    |
| τὸ συναμφότερον <b>361</b> (Tim. 87 e)   | arguments of Diodorus Cronus               |
| in general superior to women 286 a       | against — 232;                             |
| (Rep. V 455 d); <b>354 a</b> (Tim. 42 a) | introduced in the ideal world of           |
| many                                     | Plato, <b>315 c</b> ;                      |
| there cannot be — 89 (Zeno);             | soul the cause of —, 316 a; 341;           |
| in Gorgias' work about non-being         | 389-390                                    |
| 182;                                     | musicology                                 |
| in Plato's Parm. 332 b; 334;             | preparatory to dialectic, 298;             |
| mathematical determination of the        | the method of dialectic illustrated        |
| — 344 a-d                                | by —, 344 c. S. also harmony               |
| marriage 377; 378                        |                                            |
| materialism                              | Nature                                     |
| combated by Plato, 216; 266;             | philosophy of —, 7-165;                    |
|                                          | judgment of Socr. about this philo-        |
| 388-294                                  |                                            |
| mathematics                              | sophy, 216;                                |
| with Pythagoreans 31-40;                 | teleological interpretation of —,          |
| preparatory to dialectic 298;            | 163 a (Diog. of Apoll.); 216, p.           |
| method of — opposed to dialectic         | 145, n. 1 (Socr.)                          |
| 294;                                     | non-being                                  |
| Megarian School 230-239; 266 b,          | with Parm. 80-84;                          |
| Remark I; 315 c                          | with Gorgias 181-185;                      |
| metempsychosis                           | in Plato's <i>Parm.</i> , <b>333-336</b> ; |
| with Pythag. 23 b;                       | definition of — in the Soph., 342          |
| with Emped. 116-117;                     | number                                     |
| with Plato 307, p. 215 sqq.; 357 a       | with Pythag. 32 a-b; 34 a-b; 35            |
| middle state                             | a-b; 37-41                                 |
| to be strived after, 380 a;              | ideal Numbers 362-373                      |
| ср. 348                                  |                                            |
| miracles, s. wonder-worker               | Obstetric art (maieutic)                   |
| mixture                                  | 209 a; 326                                 |
| of the four elements in Emped.           | one                                        |
| 106 a; 108 a, b;                         | Parm.' being is —, 83; 97-98;              |
| of peras and apeiron in Pl.'s Phil.      | in Gorgias' work on non-being, 182;        |
|                                          | in Plato's Parm., 330-336;                 |
| 346; 347 c;                              | the One = the Agathon, 364                 |
| of pleasure and φρόνησις, ib., 348;      | the One - the rigation, but                |
| of the elements for the creation of      | Parents to be honoured 374c                |
| the world-soul in the Tim., 350          | Parents, to be honoured, 374 c             |
| monotheïsm                               | passing away                               |
| a tendency towards — in Xenopha-         | denied by Parm. 83                         |
| nes <b>70 b-d</b> ; <b>71-73</b> ;       | explained by Emped. as an exchange         |
| with Antisthenes 250 a                   | of what has been mixed, 106 a;             |

T. the beginning of all good, 375 b, p. 285

Virtue

theory of Heracl. on v., 62 b v. a disposition of the heart, Democr. 155 a-d; to be cultivated by education, 156 b, c;

myth of Protagoras on v., 175; Gorgias as a teacher of v., 187 e; v. = knowledge (Socr.), 204 c, d; a definition of v. is sought for, 210; 211; 212; 213-214

considered by Antisth. as the supreme good, 244 a

a thing of deeds, not of learning, 246 b

a question of practical wisdom (Aristippus), 258

the four virtues in Plato's Rep., 285 c

metaphysical basis of v., 267; 273; 308

to be mixed with pleasure, **348** in the *Laws*, **374** a; **385** b, p. 283 vision

theory of v. by Democr., 112 c, d void

admitted by the Pythag. 43 a-b; denied by Melissus, 98; and by Anaxagoras, 126; accepted by Democr. as truly being, 141; 142 a

Wealth, not desired by the philosopher.

10; 154 f; impossible for a good man, 376

will

opposed to desire 213 a free to choose a life 307, p. 215 free to form the character 392 a free w. and providence of God 392 b; 393

wisdom

s. sages

women

in Plato's Rep. 286-288 community of w. criticized by Aristotle 310:

inferior to man 354;

education the same on both sexes 385 wonder-worker

Pythagoras 22

Empedocles 102-103

words, different from things, 184 have an objective value 268

world

surrounded by air (Anaximenes) 18 fitted together from the Non-limited and the Limiting (Philolaus) 43 cosmic system of Philolaus 44 an ever-living fire (Heracl.) 57 a cosmic system of Parmenides 84-85 forming of the w. (Anaxagoras) 128

a, b
Plato's view of the visible w., 349
worlds, innumerable, 15 (Anaximander); 129 (Anaxagoras); 145 (Democritus)

two - 266 e; 294-297

#### III. GREEK WORDS

'Αγαθόν s. good ἀδικεῖοθαι s. justice ἀδοξία 248 a ἀίδιον 98; the fixed stars called ἀίδια 352 αἰδώς 175 αἴσθησις s. perception αἰτία seeking for a true — 216 fourth principle in the Phil. 346; 347 e 'Ακούσματα 29-30 ἀνάγκη 85 a; 144

άνάμνησις
Plato's doctrine of —, s. anamnesis άδριστος δυάς s. μέγα κ. μικρόν άπάθεια (tranquillitas animi)
159; cp. 239; 380 b

άπειρον

Anaximander's doctrine of the —, 11-15;

Pythagorean doctrine 31; 32 b, 42; Parmenides' being is — 83;

Melissus 97 b;

in Plato's *Phil.*, **344**, **346**; **347** b; compared with the agrapha **370-371** ἀπορροαί **109** b; **112** a, c

εἴδωλα 143 a-d

άριθμός s. number άρμονία s. harmony and musicology άρχή 1, n. 1; 8; 11; 12-15; 162; 163; hypotheses as apxaí 294, p. 203 ἀσέβεια Anaxagoras accused o - 120 c; three formes of -, 386; astronomy does not lead to -, 394 b άσκησις 244 c ἀσύμβλητοι of the ideal Numbers, 367 a

Βασκανία 143 с βουγενή ἀνδρόπρωρα 111 c βούλεσθαι 213 S. also will

Γένεσις είς οὐσίαν 347 d S. also coming into being γνησίη and σκοτίη γνώμη 142 c

Δαιμόνιον s. daimonion δαίμων with Parmenides 85 b; guardian angel 307, p. 217; cult of daemones prescribed by Plato, 374 c δεκάς 40 a-b; cp. Plato's doctrine of ideal Numbers Διαλέξεις s. λόγος (Δισσοί λόγοι)

δημιουργός s. Demiurge διάνοια technical term in Plato's Rep., 294, p. 203 δίκαιον, s. justice

δίκη 11 a; 57 b; 63 b; 85 a διχοτομία 89 b; 92 b

S. also diaeresis δόξα

with Parmenides 84-85  $\dot{o}$ ρθη δ. (in the Meno) 214 b -αι τῶν ἀνθρώπων (in the Crito) 215; άληθης δ. (in the Theaet.) 320 b; 325 b, c; Ψευδής δ. 321-324; 326 b

potentiality, denied by Diod. Cronus 234; 235

Είδος and ίδέα in preplatonic literature 224-228 είδῶν φίλοι 315 S. further Idea

είκασία used by Plato to indicate his fourth stage of cognition, 294, p. 203 είμαρμένη 55 b; 63 b έκπύρωσις 55 b; 56-58 έκών ούδεὶς — άμαρτάνει 204 d; 211; 212; 213 cp. Democr. 156 a έμπειρία 198 c, p. 110 έν 83; 97-98; 330-336; 344; 364 a-c έξαίφνης, τὸ, 331 έπιθυμητικόν 357 b ἐπιθυμία s. desires έπιρρυσμίη 142 α εύδαιμονία 151 a εὐδαίμων 275 a, b; cp. 374 a εύθυμία 149; 152 a, c

'Ηδονή rejected by Antisth. 245 a more temperatedly 245 b considered as the supreme good by Aristippus, 255-259; 261 in Plato's Phil. 348; cp. 374 a

Ίσον 152 b (καλὸν ἐν παντί, Democr.); in Plato's doctrine of ultimate principles, 371 a; 371 b (Sextus, Adv. math. X 271-276)

Καθαρμοί poem of Empedocles, 100; 101; 116-118 κενόν s. void xivyous s. motion κλεψύδρα 115 κοινωνία τῶν γενῶν in Plato's Soph., 340

κυριεύων 235 Λόγος

κομψότεροι 247 b

Heraclitus' doctrine of the -, 60-63;

λ. δυνάστης μέγας (Gorgias) 179; Δισσοί λόγοι,, 196; 216, p. 147, n. 2; 227 c

thinking a l. of the soul with itself 321 d account 325 b

ψευδής λ. 343

Μάγοι 139 c
μαιευτική s. obstetric art.
μαλλον καὶ ήττον 371 a
cp. ύπεροχή κ. ελλειψις in 371 b
μέγα καὶ μικρόν 365 c; 371; 372
μέθεξις 204 a 327 a
μετρητική 345; cp. 344
μέτρον 152
μή ὄν. s. non-being

Νάρκη
Socrates compared with a —, 209 b
Νεΐκος
moving principle in Empedocles,
107 a; 110 c, d, e, f; 111 b, g
νόησις
with Diog. of Apollonia 163-165
in Plato's Rep. VI, 294, p. 203
in the Phil. 348
νοῦς, moving and ruling principle (Anaxagoras) 119; 128 a; in man 130 a
S. also νόησις

'Οδὸς ἄνω, κάτω **55** δμοιομερῆ **124 a** ὄν s. *being* 

Πεισιθάνατος 261 πέρας
with Pythagoreans 42
in Plato's *Phil.* 346; 347 a
compared with the agrapha, 370371
πίστις
used by Plato for his third stage of
cognition, 294, p. 203
ποιεῖν and πάσχειν (categories), denied
by the Megarians 232;
cp. 315 c
πόλεμος 53-54

πολυμαθία 48 a πόνος 191 c; 244 b

'Ρητορική 198 c

Σκοτεινός 51 σοφιστικοί ἔλεγχοι 197 στάσις 52 d; 339; 341 στοιχεῖα term first used by Aristotle

S. Democr. 135-136; 141
the elements in later Platonism
365 a; 372

συνοπτικός 302; 326 α σφαϊρος

Empedocles fr. 27: **110 a-c**; cp. Parm. fr. 8, vs. 42-44: **83** 

σωφροσύνη 153 e; 211 a; 248 a, b; 310 e

Τέλος (summum bonum) 149; 244 a; 255 τετρακτύς 41 a

"Υλη, Aristotelian term for matter Aristotle identifies it with Plato's χώρα and with his principle of the great and small: 371 c ὑπερβολὴ καὶ ἔλλειψις -οὐ καλόν Democr.: 152 b ὑπεροχὴ καὶ ἔλλειψις in later Platonism, 371 b

Φιλότης 107 a; 110 a, e; 111 b, g φρόνησις 153; 247; 258; 348

cp. μᾶλλον καὶ ἦττον

Χώρα in Plato's *Tim.*, 356 compared with the agrapha, 317 c

## CORRIGENDA

Nr 38 d, in margine: critic - read: criticism

Nrs 39 b, 65 a, 71, in marg.: id.

Nr 85 d, l. 1: thrd - read: third

1. 2: fiig. — read: fig.

Nr 291 a, in marg.: philos-ophers — read: philo-sophers

Nr 372 in marg.: στοιχεία — read: στοιχεία